
วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                     ปีที ่5 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2562| 217 

 

เรื่องเล่าสะทอ้นกรรม 
The Concept of Karma in Folktales 

 
ประภาพร ธนกิตติเกษม1 

Prapaporn Tanakittikasame 
(humanjo16@outlook.co.th, pumpim111@gmail.com) 

 
 

 
บทคัดย่อ 

 บทความนี้เป็นการนำเสนอมุมมองหลักพุทธธรรมคำสอนในพุทธศาสนาเรื่องกรรม
โดยศึกษาผ่านนิทานพื้นบ้าน ข่าว และเรื่องราวของนางโรหินีในอรรถกถา ประเด็นแรก นิทาน
พญาคันคาก เป็นนิทานท้องถ่ินอีสาน นิทานเรื่องนี้มีเนื้อหาและจุดมุ่งหมายเกี่ยวพันกับวิถีชีวิต
การเกษตร แผ่นดินแห้งแล้งทำให้เกิดตำนานและพิธีกรรมขอฝน บริบททางสังคมท้องถิ่นเป็น
สังคมชาวนาควบคู่สังคมพุทธศาสนาจึงมีแนวคิดปรัชญาพุทธศาสนาปรากฏ ประเด็นที่สองเรื่อง
ของข่าว และประเด็นที่สามเรื่องราวเกี่ยวกับนางโรหิณีในอรรถกถา เนื้อหาหลักสะท้อนแนว
พุทธปรัชญา จากการศึกษาพบว่านิทานพญาคันคาก ประเด็นข่าว และเรื่องราวของนางโรหิณี
ในอรรถกถา ล้วนสะท้อนคิดเรื่องของกุศลกรรม ให้กระทำกรรมดี ละเว้นอกุศลกรรม งดกระทำ
กรรมช่ัว ซึ่งเป็นแนวทางปฏิบัติสอดคล้องกับคำสอนในพุทธศาสนา 

คำสำคัญ :  กรรม, สะท้อนคิด, เรื่องเล่า     
 

Abstract 

 This article is a presentation of Buddhist perspective on Karma by 
studying through folk tales, news and the story of Mrs. Rohinee in the 
commentary (Atthakatha). The first aspect, the story of Phaya Khan Kak is a local 
folk tale of North Eastern of Thailand, this story has content and objectives 

 
1 กลุ่มวิชาศึกษาทั่วไป สถาบันเทคโนโลยีปทุมวัน (Department of General Education, Pathumwan) 

Received:  December 24, 2019 
Revised:  December 26, 2019 
Accepted:  December 26, 2019 



218 | Journal of MCU Humanities Review                     vol.5 No.2 (July – December) 2019 

 

related to the way of life of agriculture. Arid land produces legends and rituals 
for rain. The local social context is a peasant society in tandem with the Buddhist 
society, therefore, there are Buddhist philosophical concepts. 
 The second aspect concerns with news. And the third, the story of 
Mrs.Rohinee in the commentary (Atthakatha) has the main content reflected the 
Buddhist Philosophy. From the study found that the folk tales such as Phaya 
Kankha's story, news and stories of Mrs. Rohinee in the commentary reflected the 
thought of the good deeds, to do the good deeds Ignoring bad deeds, refrain 
from doing bad deeds which is a guideline consistent with Buddhist teachings. 

Keywords: Karma, Concept, Folktales 
 

บทนำ 

 เมื่อเกิดมามีรูปกายอัปลักษณ์ เนื้อตัวเป็นตะปุ่มตะปม ผิดแผกจากคนทั่วไป หากมอง
ทางวิทยาศาสตร์ย่อมเป็นเรื่องของพันธุกรรมและโรคภัย แต่หากมองตามแนวพุทธปรัชญา เป็น
เรื่องของกรรมซึ่งทำให้มีรูปกายอัปลักษณ์ กรรมปรากฏทั้งในเรื่องเล่า นิทาน ตำนาน ชีวิตจริง ใน
ข่าวหนังสือพิมพ์ ตลอดจนสื่อต่างๆ 
  ในที่นี้กล่าวถึงตำนานช่ือเสียงโด่งดังของท้องถ่ินอีสาน เรื่อง พญาคันคาก สุจิตต์ วงษ์เทศ 
ได้กล่าวในมติชนออนไลน์สังเขปได้ว่า คันคากเป็นคำลาวสองฝั่งโขงตรงกับภาษาภาคกลางว่าคางคก 
พญาคันคาก เป็นนิทานท้องถ่ินอีสาน ประจำเดือนหก เป็นเรื่องราวของคางคกท้ารบพญาแถนเพื่อขอ
ฝนบรรเทาความแล้ง เป็นตำนานบั้งไฟพญานาคที่เล่ากันปากต่อปากจากคำบอกเล่าของคนลุ่มน้ำ
โขงสามพันกว่าปี เนื้อหาดัดแปลง แต่งเติมจนรายละเอียดต่างกันออกไป แต่ใจความหลักยังคงไว้ 
(สุจิตต์ วงษ์เทศ, 2562) ในเนื้อเรื่องเล่าขานถึงพญาคันคากผู้สืบสายหน่อเนื้อเช้ือพระวงศ์แต่กลับมี
ร่างเป็นคางคก มิใช่คน ผิวหนังเป็นตะปุ่มตะปมดูอัปลักษณ์ พญาคันคากเป็นโอรสของพญาเอก
ราชและนางสีดา แคว้นชมพู แต่พญาคันคากมีกรรมที่เกิดมามีรูปกายอัปลักษณ์ เนื้อตัวเป็นตุ่มเป็น
ปมน่าเกลียดน่ากลัวราวกับคางคก มีคำทำนายว่าวันหนี่งเมื่อถึงเวลาพญาคันคากจะกลายรูปร่าง
เป็นมนุษย์ พ้นจากความอัปลักษณ์ นอกจากกรรมในเรื่องเล่าแล้ว ยังปรากฏกรรมที่มีร ูปกาย
อัปลักษณ์ซึ่งพบในชีวิตจริง ดังปรากฏเป็นข่าวดังบนกระดานข่าวโลกโซเชียล กล่าวถึงการอาพาธ



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                     ปีที ่5 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2562| 219 

 

ของพระสงฆ์รูปหนึ ่ง ปัจจุบันอายุ 83 ปี ท่านเป็นพระครูพระลูกวัดชื ่อดังแห่งหนึ ่งใจกลาง
กรุงเทพมหานคร ในข่าวรายงานว่าการอาพาธของพระครูเกิดจากความผิดปกติของกลไกทาง
พันธุกรรม เป็นโรคบางอย่างที่ลูกหลานสืบมาจากบรรพบุรุษ การอาพาธของพระครูสร้างความ
สะเทือนใจให้แก่ผู้อ่านด้วยเนื้อหาข่าวและภาพข่าวพระครูอาพาธเป็นโรคผิวหนัง เนื้อตัวปูดโปน
ก้อนเนื้อ ไทยรัฐออนไลน์ ได้รายงานข่าวพระครูอาพาธสรุปได้ว่าแพทย์วินิจฉัยเกิดจากความ
ผิดปกติทางพันธุกรรมทำให้ตามผิวหนังเนื้อตัวเป็นตะปุ่มตะปมทั่วร่างกาย แม้ไม่ใช่โรคติดต่อแต่ก็
ไม่หาย มีแต่เพิ่มก้อนตะปุ่มตะปมและท่านอาพาธและทนทุกข์นานกว่า 40 ปี (ไทยรัฐออนไลน์, 
2562) กรรมที่มีรูปกายอัปลักษณ์ไม่ได้ปรากฏเพียงชายเท่านั้น ยังปรากฏพบผู้หญิงที่มีกรรมรูป
กายอัปลักษณ์ ในคัมภีร์อรรถกถา มูลนิธิอุทธยานธรรมได้เล่าถึงสตรีมีรูปกายอัปลักษณ์ ชื่อนาง
โรหิณี นางเป็นโรคผิวหนังพุพองทั่วกาย รูปร่างอัปลักษณ์ น่ารังเกียจ วันหนึ่งพระพุทธเจ้าเสด็จ
จาริกแสวงบุญผ่านมา นางโรหิณีได้ให้คนนิมนต์พระพุทธองค์มาฉันทีโ่รงฉัน พระองค์ตรัสถามหา
คนสร้างโรงฉันทรงทราบว่านางโรหิณีเป็นผู้สร้างแต่นางไม่กล้าพบใคร นางหลบเลี่ยงเพราะ
ความอับอายรูปกาย พระพุทธเจ้าทรงทราบมูลเหตุแห่งกรรมจงึใหค้นไปตามนางโรหิณีมาเทศนา
สั่งสอนและบอกมูลเหตุที่นางมีรูปกายอัปลักษณ์ (มูลนิธิอุทธยานธรรม, 2562) 
 จากนิทานเรื่องพญาคันคากผู้มีชาติกำเนิดอาภัพ ข่าวพระครูอาพาธ ความอับอายของ
นางโรหิณีเรื่องเล่าในอรรถกถา ทำให้เกิดประเด็นชวนคิดและเร้าให้ศึกษาว่ากรรมคืออะไร ปัจจัย
ใดที่เป็นมูลเหตุทำให้เกิดกรรม และจะสิ้นกรรมทำอย่างไร  
 

กรรมคืออะไร  

 ราชบัณฑิตยสถานได้ให้ความหมายของกรรมไว้ดังนี้ ความหมายแรก คือ การกระทำ 
แบ่งได้ 2 แบบ คือการกระทำดีเร ียกว่ากุศลกรรมและการกระทำไม่ดีเรียกว่าอกุศลกรรม 
ความหมายที่สอง คือ การกระทำที่ส่งผลร้ายมายังปัจจุบันหรือส่งผลร้ายต่อไปในอนาคตและ
ความหมายที่สาม กรรมคือบาปหรือเคราะห์ (ราชบัณฑิตยสถาน , 2556) เมื ่อพิจารณาตาม
ความหมายของกรรมทั้งสามประการ แสดงให้เห็นว่ากรรมเป็นการกระทำที่ไม่ดีเป็นการกระทำผิด
หลักคำสอนหรือข้อห้ามในศาสนา เป็นความประพฤติมัวหมองและกระทำสั่งสมไว้มากจนสง่ผล 
เมื่อพิจารณาถึงการที่พญาคันคากเกิดมารูปเป็นคางคก กรณีพระครูอาพาธเป็นโรคผิวหนังมาก
ว่า 40 ปี มูลเหตุไม่ได้กล่าวไว้ในเรื่องตั้งต้นแต่อาจเปน็ไปได้ว่าอกุศลกรรมในอดีตชาติส่งผลมายงั
ชาตินี ้ อกุศลทำให้เสื ่อมคุณเพิ ่มโทษ คำว่า อกุศล เป็นหนทางแห่งการกระทำความช่ัว 



220 | Journal of MCU Humanities Review                     vol.5 No.2 (July – December) 2019 

 

ประกอบด้วย กายทุจริต วจีทุจริตและมโนทุจริต หรือ การกระทำชั่ว แสดงออกทั้งทางกาย 
วาจาและใจ อกุศลกรรมเป็นรากเหง้าแห่งความชั่ว ทั้งโลภะ (ความโลภ) โทสะ (ความโกรธ) 
และโมหะ (ความหลง) สามสิ่งนี้ตามหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้าท่านสอนให้พึงละเว้น
เพราะเมื่อสามสิ่งนี้เกิดขึ้นแล้วจะเป็นมูลเหตุชักนำให้ใจคิดทำอกุศล เมื่อคิดอยากได้ อยากมี 
อยากเป็นก็เกิดทุกข์ ทุกข์ที่ต้องหามาให้ได้ เมื่อไม่ได้ด้วยวิธีสุจริตก็เป็นเหตุให้ทำอกุศล เลือก
กระทำทุจริตเพื่อตอบสนองความอยากได้ อยากมีและอยากเป็น ดังเรื่องของนางโรหิณี หลังจากที่
นางเลี่ยงหลบไม่ยอมพบผู้คน พระพุทธเจ้าให้คนไปตามแล้วจึงเล่าอดีตของนางโรหิณีให้ฟังว่านาง
ทำอกุศลไว้ในอดีตชาติ กาลก่อนนางโรหิณีเป็นมเหสีของพระเจ้ากรุงพาราณสี แต่นางมีจิตริษยา
และอาฆาตนางรำที่พระเจ้ากรุงพาราณสีโปรดปราน นางจึงสั่งให้คนเอาผงหมามุ่ยมาโรยตัวนางรำ 
จนนางรำนั้นทรมาน และทนทุกข์จากอาการคัน ผิวหนังแตกเป็นตุ่มพอง มากกว่านั้นนางโรหิณี
ยังให้คนนำผงหมามุ่ยไปโรยบนที่นอนนางรำด้วย ทำให้แผลที่พุพองตามตัวอยู่แล้วก็ยิ่งเพิ่มทวีคูณ 
กรรมที่ได้กระทำไว้ในชาติปางก่อน จึงทำให้นางโรหิณีตกอยู่ในสภาพไม่แตกต่างจากนางรำ  
 เมื่อพิจารณาตามรูปคำศัพท์ กรรมมูลเหตุเกิดจากกระทำอกุศลกรรม ก่อให้เกิดผลกรรม 
กรรมนั้นคือความทุกข์ ดังเรื่องของพญาคันคากที่มีกำเนิดเป็นคางคกรูปร่างผิดมนุษย์ในนิทาน
ท้องถ่ินอีสาน, ข่าวดังในโลกโซเชียล พระครูอาพาธเป็นโรคผิวหนังมานานกว่า 40 ปี และในคัมภีร์
อรรถกถาเรื่อง นางโรหิณิ นางมีเนื้อตัวเป็นแผลพุพอง น่ารังเกียจ ทั้งสามล้วนเป็นทุกข์จากรูปกาย
อัปลักษณ์ ซึ่งเป็นรูปกายภายนอก ความผิดแผกแตกต่างจากคนทั่วไปทำให้ใจเศร้าหมอง ระทม
ทุกข์ ไม่กล้าเปิดเผยตน หลีกเลี่ยงการพบปะ ไม่เข้าสังคม เพราะความอับอาย 
  

กรรมตามนัยแห่งพุทธธรรม  

 พระเทพเวท ี (ประย ุทธ ์  ปย ุต ฺ โต) ได ้กล ่าวถึ งกรรมตามน ัยพ ุทธธรรมไว ้ ว่า 
พระพุทธศาสนาสอนหลักความจริงว่าสิ่งทั้งหลายทั้งปวงไม่ว่าจะเป็นคน สัตว์ สิ่งของ รูปธรรมหรือ
นามธรรมเป็นวัตถุหรือเป็นเรื่องจิตใจ ไม่ว่าชีวิตหรือโลกที่แวดล้อมอยู่ก็ตาม ทั้งหมดล้วนเป็นไป
ตามธรรมดาแห่งเหตุปัจจัย เป็นเรื่องของปัจจยัสัมพนัธ์ ธรรมดาที่ว่าน้ีมองด้วยสายตาของมนุษย์
เรียกว่ากฎธรรมชาติ เรียกในภาษาบาลีว่า นิยาม แปลว่า กำหนดอันแน่นอน หรือความเป็นไป
อันมีระเบียบแน่นอน เพราะปรากฏให้เห็นว่าเมื่อมีเหตุปัจจัยอย่างนั้นแล้วก็ จะมีความเป็นไป
อย่างนั้นๆ แน่นอน (พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) , 2531) หากพิจารณาความหมายกรรม
ตามนัยแห่งพุทธธรรมที่ได้อธิบายไว้ในหนังสือกรรมตามนัยแห่งพุทธธรรม หมวดจำแนกกรรม



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                     ปีที ่5 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2562| 221 

 

ตามเวลาที่ให้ผลแห่งกรรม พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต)  ได้แบ่งไว้ดังนี้ คือ 1) ทิฏฐธรรม
เวทนียกรรม กรรมประเภทนี้ เป็นกรรมที่ให้ผลในชาติภพปัจจุบัน จะเป็นในช่วงเวลาใดของชีวิต
ก็ได้ 2) อุปปัชชเวทนียกรรม เป็นกรรมที่ให้ผลในชาติหน้า ถ้าไม่มีโอกาสให้ผลในชาติหน้าก็จะ
กลายเป็น อโหสิกรรม 3) อปราปริยเวทนียกรรม ไม่ว่าจะเป็นกรรมดีหรือกรรมช่ัว ล้วนเป็นกรรมที่
ส่งให้เกิดผลในอนาคตหรือภพต่อ ๆ ไป และ 4) อโหสิกรรม ไม่ว่าจะเป็นกรรมดีหรือกรรมช่ัวใดใด
ล้วนไม่มีโอกาสให้เกิดหรือให้ผล ไม่ต้องตามชดใช้กรรม (พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2531) 
ในนิทานพญาคันคากสะท้อนกรรมตามเวลาที่ให้ผลแห่งกรรม ได้แก่ 1) ทิฏฐธรรมเวทนียกรรม เป็น
กรรมที่ให้ผลในปัจจุบันคือชาติน้ี ในนิทานพญาคันคากมีความสอดคล้องกับทิฏฐธรรมเวทนียกรรม 
คือ พญาคันคากมีชาติกำเนิดเป็นโอรสกษัตริย์ผู้ครองเมืองที่มีรูปร่างอัปลักษณ์ รูปกายเป็นคางคก 
มีผิวหนังเป็นตะปุ่มตะปมในชาติน้ี แต่ตลอดชีวิตมุ่งกระทำกรรมดี ความดีเป็นที่ประจักษ์ ปกครอง
บ้านเมืองโดยยึดหลักนักปกครองที่ดี ครองแผ่นดินโดยทศพิธราชธรรม เมื่อเรื่องคลี่คลายและจบลง
ในตอนท้ายร่างพญาคันคากกลับคืนกลายเป็นมนุษย์ที่มีรูปร่างงดงาม 2) อุปปัชชเวทนียกรรม เป็น
กรรมที่ให้ผลในชาติหน้า ในอรรถกถาเรื่องนางโรหิณีมีความสอดคล้องกับอุปปัชชเวทนียกรรม คือ 
นางโรหิณีมีรูปกายอัปลักษณ์ เนื้อตัวเป็นตุ่มพุพองเพราะในกาลก่อนทำอกุศลกรรมทั้ง 3 ประการ
อันประกอบด้วย ประการแรก โลภะ (ความโลภ) นางโรหิณีต้องการเป็นหนึ่งในใจเดียวของสวามี 
จึงละทิ้งคุณธรรม และบันดาลโทสะเมื่อสวามีถูกต้องตาต้องใจนางรำขณะที่รำถวายหน้าพระที่นั่ง, 
ประการที่สอง โทสะ (ความโกรธ) นางโรหิณีเกรี้ยวโกรธนางรำ ยากจนเกินระงับ ความอิจฉาจน
เป็นที่มาของการคิดและทำร้ายผู้อื่น, ประการที่สาม โมหะ (ความหลง) นางโรหิณีหลงมัวเมาใน
ลาภ ยศ สรรเสริญ และต้องการเป็นหนึ่งเดียว จนทำให้นางจิตใจมืดบอดไม่คำนึงถึงคุณธรรมความ
ดีงาม นางใช้กลอุบายทำร้ายนางรำด้วยการสั่งให้คนโรยผงหมามุ่ยบนที่นอนนางรำจนทำให้ผิวกาย
นางรำมีตุ่มพองเป็นน้ำหนองดูน่าสมเพชเวทนา นางโรหิณีกระทำอกุศลกรรมดังกล่าวเมื่อเกิดใน
ชาติต่อมากรรมจึงตามติดตัวทำให้นางมีผิวกายเป็นตุ่มพุพองน่ารังเกียจแก่ผู้คนทั่วไป 3) อปราปริย
เวทนียกรรม เป็นกรรมที่ให้ผลในภพต่อ ๆ ไป เป็นได้ทั้งกรรมดีและกรรมไม่ดี กรรมนี้ให้ผลใน
อนาคต เมื่อพ้นจากชาติหน้าไปแล้วเมื่อได้โอกาสก็ให้ผลกรรมเมื่อนั้น แหล่งข่าวไทยรัฐได้รายงาน
ข่าวพระครูอาพาธที่อาพาธเป็นโรคผิวหนังรักษาไม่หาย ตราบเท่าชีวิตของมนุษย์ยังอยู่ในสังสารวัฎ 
ยังไม่บรรลุถึงนิพพาน พระครูเป็นมนุษย์จึงไม่อาจหลุดพ้นจากสังสารวัฎหรือการเวียนว่ายตายเกิด 
กรรมจึงเปรียบได้กับสุนัขล่าเนื้อวิ่งตามทันเมื่อไรก็กัดเมื่อนั้น 4) อโหสิกรรม เป็นกรรมให้เลิกผล 
ได้แก่ กรรมดีและกรรมช่ัวซึ่งไม่มีโอกาสออกดอกออกผลเมื่อเวลาล่วงผ่านไป กรรมเมื่อเกิดข้ึนแล้ว



222 | Journal of MCU Humanities Review                     vol.5 No.2 (July – December) 2019 

 

นั้น หากพิจารณากรรมของพญาคันคากสอดคล้องกับอโหสิกรรม คือ พญาคันคากเกิดมาเป็น
คางคก อัปลักษณ์ในชาติน้ีอาจเป็นเพราะอดีตชาติทำอกุศลกรรมทำให้พญาคันคากมีชาติกำเนิดผิด
แผกจากมนุษย์ปุถุชน แต่ด้วยพญาคันคากมุ่งกระทำกรรมดีช่วยเหลือสรรพสัตว์และเพื่อนมนษุย์ 
กุศลกรรมที่สั ่งสมมานานจึงส่งผลยังองค์อมรินทร์ประทานพรแก่พญาคันคากให้คืนรูปร่าง
กลายเป็นมนุษย์ผู้รูปร่างสง่าและงดงาม แสดงให้เห็นเหตุที่ว่าอดีตของ พญาคันคากทำอกุศลกรรม
ไว้จึงต้องมารับผลกรรมด้วยการทนทุกข์ทรมาน ชาติกำเนิดเป็นถึงหน่อเนื้อเช้ือพระวงศ์แต่กลับมี
รูปกายอัปลักษณ์เป็นคางคก จวบจนถึงวัยมีคู่ครองก็ต้องทุกข์ทนทรมาน ปรารถนาจะวิวาห์กับ
หญิงงามแต่ถูกยับยั้งไว้ไม่ให้มีงานมงคล อย่างไรก็ตามพญาคันคากตกอยู่ในสภาวะทุกข์ในสภาพ
อัปลักษณ์ช่วงเวลาหนึ่งเท่านั้น ไม่ต้องทนทรมานตราบชั่วอายุขัย ด้วยเพราะพญาคันคากกระทำ
กรรมดี มีจิตเป็นกุศลกรรม ปกครองบ้านเมืองยึดหลักทศพิธราชธรรม ทำให้บั้นปลายชีวิตผาสุก
สวัสดี ส่วนกรณีของนางโรหิณีที่ทรมานจากตุ่มแผลพุพองทั่วร่างกายแต่ท้ายที่สุดอาการของนางก็
ทุเลาเบาลงจนหาย ไม่มีตะปุ่มตะปมบนร่างกายอีกต่อไป พิจารณาได้ตามกรรมที่นางโรหิณีเคยทำ
อกุศลกับนางรำทำให้นางรำต้องทนทุกข์สาหัสก่อนสิ ้นใจ อย่างไรก็ ตามเข้าใจได้ว่านางรำ
อโหสิกรรมให้นางโรหิณีส่งผลให้ชาติน้ีแผลพุพองทัว่กายของนางโรหิณีทุเลาและกลับมีผิวพรรณผุด
ผ่องสวยงามหลังจากที่นางทำความดีสร้างโรงฉันถวายพระพุทธเจ้า   
 

ความเข้าใจในกฎแห่งกรรม  

 ความเข้าใจในกฎแห่งกรรมช่วยเป็นหลักในการดำเนินชีวิต กรรมเป็นเรื่องของการ
กระทำ เมื่อพิจารณากรรมตามแนวพุทธศาสนาสะท้อนให้เห็นว่าใครทำสิ่งใดย่อมไม่พ้นกรรมที่ได้
กระทำ สุนทร พลามินทร์ กล่าวถึงกรรมเป็นเรื่องของการกระทำว่าเราควรจะทำอะไรและควร
จะทำอย่างไร พร้อมกันนั้นกฎแห่งกรรมยังสอนให้เข้าใจเหตุผลและหลักการอันเนื่องมาจากเหตุ
ปัจจัย เป็นเครื ่องฝึกอบรมจิตใจให้เกิดความมุ ่งมั่นมานะเพื ่อทำความดีงามมีเหตุมีผลและ
มองเห็นโลกและชีวิตตามความเป็นจริง สร้างประสบการณ์การเรียนรู้และสร้างความเชื่อมั่น
ให้กับตนเองโดยไม่คาดหวังจากการพึ่งพาด้วยการสวดอ้อนวอนขอพร (สุนทร พลามินทร์ อ้าง
ถึงใน สุวัฒน์ จันทรจำนง, 2547) การที่นางโรหิณีซึ่งป่วยเป็นโรคผิวหนัง ดูน่ารังเกียจแต่นางไม่
เคยละการกระทำความดี นางสร้างโรงฉันถวายพระพุทธเจ้า ทำความสะอาดปัดกวาดเช็ดถู ทำ
ภัตตาหารถวายเป็นนิจศีล นางปฏิบัติและฟังธรรมตามกาล เมื่อพระพุทธเจ้าเล่าถึงอดีตชาติที่
นางกระทำอกุศลต่อนางรำทำให้นางรำต้องทรมานจนสิ้นใจ นางโรหิณีเข้าใจในสิ่งที่เป็นมูลเหตุ 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                     ปีที ่5 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2562| 223 

 

เกิดปัญญา รู้เท่าทันในสิ่งตนกระทำไว้เมื่อทำสิ่งใดไว้ย่อมได้รับผล คำสอนของพระพุทธเจ้าเมื่อครั้ง
โปรดพระธรรมเทศนา มูลนิธิอุทธยานธรรมได้นำมากล่าวไว้ว่ากรรมนั่นที่ทำแล้วในกาลนั้นส่งผล
ให้มาเป็นเช่นนี้ ความโกรธก็ดี ความริษยาก็ดีแม้เพียงเล็กน้อยย่อมไม่ควรทำเลย…บุคคลพึงละ
ความโกรธ สละความถือตัว ล่วงสังโยชน์ทั้งสิ้นได้ ทุกข์ทั้งหลายย่อมไม่ตกต้องบุคคลนั้น ผู้ไม่
ข้องในนามรูป ไม่มีกิเลสเครื่องกังวล เมื่อจบพระธรรมเทศนา นางโรหิณีจึงได้บรรลุโสดาปัตติผล
ซึ่งเป็นหนึ่งในอริยผลหรือผลอันประเสริฐ และผิวพรรณของนางโรหิณีประดุจทองคำ (มูลนิธิ
อุทธยานธรรม, 2562)  
 ในกรณีพระครูอาพาธเป็นโรคผิวหนัง วิถีการดำเนินชีวิตของท่านสะท้อนให้เห็นว่าท่าน
รู้เท่าทันตนเอง ดังที่ท่านให้สัมภาษณ์นักข่าวไทยรัฐออนไลน์ว่า “ตั้งแต่อาตมาเป็นโรคประหลาดไม่
เคยรู้สึกน้อยใจคิดเพียงว่าทุกคนเลือกเกิดไม่ได้และภูมิใจที่ได้เกิดมาลืมตาดูโลกในเมืองไทย ส่วน
การดำรงชีวิตช่วงแรกลำบากมากแต่ต้องปรับตัวเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมความเป็นอยู่ใหม่เพราะมี
บางคนไม่เข้าใจจะรังเกียจร่างกายอันแปลกประหลาดน้ีจนอาตมาเกิดความเคยชินปล่อยวางหมด
สิ้น แต่ในมุมมืดนั้นยังมีแสงสว่างแห่งความดีอยู่บ้างเพราะคนส่วนใหญ่จะเข้ามาช่วยเหลืออาตมา
ตลอดแต่อย่างไรก็ตามคนเป็นโรคนี้มีอยู่มากในสังคมไม่ใช่เพียงอาตมาเท่านั้น อยากให้สังคมเข้าใจ 
ไม่ควรรังเกียจคนเหล่าน้ีเพราะการที่เขาเป็นโรคประหลาดช้ำใจพออยู่แล้วแต่หากมีคนรังเกียจยิ่ง
เป็นการซ้ำเติมมากกว่าเดิม สังคมควรให้กำลังใจเพื่อให้เขามีกำลังใจดำรงชีวิตต่อไป” (ไทยรัฐ
ออนไลน,์ 2562) จากคำให้สัมภาษณ์ของพระครูสะท้อนให้เห็นว่าท่านพระครูมีความเช่ือในกรรมดี
จะช่วยไขให้ชีวิตพ้นจากความมืดมน แสงสว่างของท่านพระครูในที่นี้ คือ ท่านได้รับความช่วยเหลือ
จากคนส่วนใหญ่ในสังคม นอกจากนั้นท่านพระครูยังยึดปฏิบัติตามหลักธรรมคำสอนพุทธศาสนาว่า
ด้วยเรื่องพรหมวิหารสี่ ได้แก่ เมตตา กรุณา มุทิตาและอุเบกขา คำกล่าวของท่านพระครูแสดงให้
เห็นว่าท่านพระครูมีความเมตตา มีจิตใจแผ่ไมตรีแก่ผู้อื่น มีอาการแช่มชื่นเบิกบานเพราะท่าน
ตระหนักและระลึกอยู่เสมอเพื่อให้ตนเองเกิดความเคยชิน ทำใจวางเฉย สงบใจ พร้อมปฏิบัติตนไป
ตามครรลองแห่งธรรม การอาพาธของพระครูทำให้ท่านเลือกหลบหน้าผู ้คน ไม่สู ้หน้าใครใน
ช่วงแรกเท่านั้น เมื่อพระครูเข้าใจและรู้เท่าทัน ท่านไม่ย่อท้อยังคงปฏิบัติกิจของสงฆ์ตามปกติ ไม่
หว่ันไหว ทำใจยอมรับสภาพความเป็นจริงที่เป็นอยู่และกล้าเผชิญกับโรคที่เป็น พระครูเลือกที่จะ
ทำใจให้สงบจึงสามารถดำรงชีวิตได้ตามปกติมากว่า 40 ปี แก่นกรรมที่ปรากฏในเรื่องนางโรหิณี
และข่าวอาพาธของพระครูสะท้อนเรื่องกรรมส่งผลให้ต้องทนทุกข์กับรูปกาย ความอัปลักษณ์น่า
รังเกียจ เป็นสิ่งที่แก้ไขไม่ได้แต่เมื่อทำใจสงบและยอมรับความจริงด้วยความกล้าหาญ กล้าเผชิญ 
มุ่งมั่นสร้างกรรมดีต่อไป ความสุขใจจากกรรมดีย่อมทำให้ดำเนินชีวิตได้ตามปกติดังเช่นพระครูและ
นางโรหิณี  



224 | Journal of MCU Humanities Review                     vol.5 No.2 (July – December) 2019 

 

กรรมสะท้อนผ่านมุมมองของท่านพุทธทาสภิกขุ  

 กรรมเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นตามธรรมดาธรรมชาติ ท่านพุทธทาสภิกขุได้อธิบายเรื่องกรรมไว้
ว่ากรรมเป็นสิ่งที่เกิดข้ึนตามธรรมดาธรรมชาติ พุทธศาสนาได้ศึกษากรรมทั้งในทางปรมัตถธรรมคือ
ศึกษาสภาพธรรมที่เป็นไปตามความเป็นจริงและศึกษากรรมในทางวิทยาศาสตร์ กรรมไม่
จำเป็นต้องมีคนเป็นผู้กระทำหรือผู้ที่รับผลกรรม มีเพียงธรรมชาติล้วน ๆ ก็เกิดกรรมได้ ธรรมชาติ
เป็นตัวกำหนดทำให้เป็นไป พระพุทธเจ้าสอนเรื่องกรรมและอธิบายไว้ว่ากรรมมาจากผัสสะ สุขหรือ
ทุกข์ก็มาจากผัสสะ กิเลสคือกรรมก็มาจากผัสสะ ดังนั้นจุดตั้งต้นของกรรมคือผัสสะ ผัสสะคือ
อายตนะข้างใน ได้แก่ ตา หู จมูก ลิ ้น กาย ใจ กับอายตนะข้างนอกคือ รูป เสียง กลิ ่น รส 
โผฏฐัพพะ ธัมมารมณ์ เมื ่อรวมกันก็เกิดความรู ้ส ึกที ่เร ียกว่าวิญญาณทางตา วิญญาณทางหู 
วิญญาณทางจมูก วิญญาณทางลิ้น วิญญาณทางกาย วิญญาณทางใจ สามอย่างนี้พบกันเรียกว่า
ผัสสะเป็นวิทยาศาสตร์ (พุทธทาสภิกขุ, 2548) ท่านพุทธทาสภิกขุ ยังได้กล่าวถึงการศึกษากรรม
ตามแบบพระพุทธเจ้าจะรู ้ส ึกทันทีว่า มันเป็นทุกข์อย่างนี้  โดยเนื ้อแท้แล้วมันไม่ม ีคนมี
แต่ปฏิจจสมุปปันนธรรมคือธรรมชาติ เป็นไปตามเหตุตามปัจจัย เกิดขึ้นดับลงเป็นอย่างนั้นเป็น
อย่างนี้ กรรมเกิดมาจากผัสสะ จงจัดการให้ผัสสะหมดความหมายแล้วกรรมก็จะสิ้นสุดลง (พุทธ
ทาสภิกขุ, 2548) กรรมผ่านมุมมองท่านพุทธทาสภิกขุสะท้อนคิดได้ในเรื่องรูปกายที่ยังติดยึดใน
ร่างกายต้องสวยรูปร่างต้องงาม ใช้ตามองกายเมื่อกายไม่งามก็เป็นทุกข์ ใจต้องการงามรูปลักษณ์
เมื่อไม่ได้ดังใจก็เป็นทุกข์ หูได้ยินคนพูดว่ารังเกียจ นึกคิดก็เป็นทุกข์ อารมณ์เป็นทุกข์ ความสุขย่อม
ไม่เกิด พญาคันคากยังยึดติดในผัสสะ ต้องการมีรูปกายเป็นมนุษย์สง่าและงดงาม เมื่อถึงวัยมี
คู่ครองก็ต้องการดำเนินชีวิตเหมือนมนุษย์ทั่วไป พระครูยึดติดในผัสสะ ทุกข์ทรมานกลัวคนรังเกียจ 
พระครูเลือกไม่พบปะผู้คน ไม่สู้หน้าใคร เรื่องนางโรหิณี นางยึดติดในผัสสะ ไม่กล้าพบใครแม้พระ
ญาติเสด็จจาริกแสวงบุญมาถึงภูมิลำเนา สะท้อนคิดได้ว่าการจัดการผัสสะให้หมดความหมายลงนั้น
เป็นสิ่งที่ยากลำบากยิ่ง กรรมไม่มีตัวตนคนจริงๆ ก็ย่อมได้ ถ้าความรู้สึกทุกข์เกิดขึ้นเพราะเป็นไป
อย่างนั้น เป็นเพียงอุปาทาน เป็นเพียงมโนกรรมซึ่งก็ทำให้ทุกข์อยู่ในใจ ไม่เห็นเป็นรูปธรรม แต่
ทุกข์ก็ทำให้ร้อนอยู่ในใจแล้ว อย่างนี้ก็เรียกได้ว่าได้รับผลกรรม ดังนั้นกรรมในความหมายของท่าน
พุทธทาสภิกขุจึงสะท้อนคิดได้ว่ากรรมไม่มีวันหมดหากไม่ทำให้ผัสสะหมดความหมาย ข่าวพระครู
บนกระดานข่าวโซเชียล เรื่องนางโรหิณีและนิทานพญาคันคากปรากฏกรรมในจุดร่วมเดียวกัน คือ 
กรรมที่เกิดจากยึดผัสสะทั้งอายตนะภายในและภายนอกทำให้เกิดทุกข์ ทางออกคือระงับจิตใจให้
สงบ ประพฤติกรรมดี ดำรงคุณธรรม เกิดแล้วแก้ไขได้หรือไม่ได้ต้องทำใจยอมรับเพราะกรรมเป็น
สิ่งที่หนีไม่พ้น  



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                     ปีที ่5 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2562| 225 

 

 พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) กล่าวถึงกรรมตามปกตินั้นจะมีความหมายโยงไปถึง
เรื่องสำคัญอีกอย่างหนึ่งคือความสุขและความทุกข์เพราะความสุขและความทุกข์เป็นผลสืบเนื่องไป
จากกรรมโดยที่กรรมเป็นเหตุและสุขทุกข์เป็นผล เมื่อยังมีกรรมก็ยังต้องวนเวียนอยู่ในวังวนแห่งสุข
และทุกข์ ถ้าเล็งถึงภาวะที่ดีงามสูงสุดเป็นที่หมายโดยไม่ให้มีข้อบกพร่องเหลืออยู่เลย ภาวะที่ยัง
ระคนด้วยสุขและทุกข์ก็คือยังไม่พ้นจากทุกข์ดังนั้นกรรมจึงยังเกี่ยวเนื่องอยู่กับทุกข์ (พระเทพเวที 
(ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2531) 
  เรื่องนิทานพญาคันคากยังมีกรรมและผลกรรมอื่นที่น่าสนใจ ชวนศึกษา กรรมที่ยัง
ระคนด้วยสุขและทุกข์ ยังไม่พ้นจากทุกข์ ยังวนเวียนอยู่ในวังวน ต้นเรื่องเริ่มยุคที่มนุษย์ สรรพสัตว์ 
ก้อนหิน ดิน ฟ้า ลม ทะเล แผ่นดิน โลกฯลฯ สื่อสารกันด้วยภาษาเดียวกัน พญาแถนเป็นใหญ่อยู่
แดนสวรรค์ พญาแถนผู้สร้างฤดูกาล ทำความดีช่วยเหลือสรรพสิ่งทุกชีวิตบนผืนโลก ผู้คนเลื่อมใส
ศรัทธากราบไหว้บูชาพญาแถน ต่อมามีอันเปลี่ยนแปลงไปเมื่อพญาคันคากมีเมตตาช่วยเหลือสรรพ
สัตว์ใหญ่น้อย ผู้คนยกย่องสรรเสริญกราบไหว้บูชา จนลืมบูชาพญาแถน เรื่องราวใหญ่โตเกิดข้ึนเมื่อ
พญาแถนโกรธมากที่ถูกลืมจึงละเลยหน้าที ่ ฟ้าฝนไม่ตกต้องตามฤดูกาลทำให้สรรพสัตว์
เดือดร้อน บ้านเมืองแห้งแล้งทุรกันดาร พญาแถนไม่ช่วยเหลือใดใด จนกระทั่งสรรพสัตว์ต่างพา
กันวิงวอนขอพญาคันคากให้ช่วยเหลือ เดิมพญาคันคากต้องการเจรจาแต่เมื่อไม่เป็นผล พญาคัน
คากจึงท้ารบพญาแถน นิทานเรื่องนี้ท้าผู้อ่านให้คิด นานาประเด็นชวนศึกษา กรรมในบรบิทที่
แตกต่างกัน สุกัญญา ภัทราชัย ได้กล่าวถึงนิทานพญาคันคากไว้ว่าเมื่อพิจารณาถึงแก่นของเรื่อง
แล้วปรากฏแนวปรัชญาพุทธศาสนา กรรมดี-กรรมไม่ดี ในบริบทที่แตกต่างกัน มนุษย์ทุกคนย่อม
ไม่สมหวังในชาตินี้เพราะผลของกรรมในชาติปางก่อนแต่ต้องยอมอดทนต่อวิบากยากเข็ญในชาติ
ปัจจุบันเพื่อเสวยสุขารมณ์ในชาติหน้า ส่วนชาติปัจจุบันต้องก้มหน้ารับกรรมโดยดุษณียภาพ 
(สุกัญญา ภัทราชัย, 2538) กรรมอะไรทำให้พญาคันคากต้องท้ารบพญาแถน การรบส่งผล
อย่างไรต่อพญาคันคากและพญาแถน ผลกรรมเป็นอย่างไร สะท้อนคิดในเรื่องกรรม และสิ้นสุด
กรรมได้อย่างไร 
 

นิทานท้องถ่ินอีสานตำนานบุญบ้ังไฟ เรื่อง พญาคันคากท้ารบพญาแถน 

 สุจิตต์ วงษ์เทศเล่าเรื่องพญาคันคากไว้ในมติชนออนไลน์ เรียบเรียงได้ว่า เมื่อกาลก่อนผี
และคนเดินทางไปมาหาสู่กัน คนกับสัตว์สื่อสารกันรู้เรื่อง ณ เมืองชมพูมีผู้ปกครองนามว่า พญาเอก
ราช มีมเหสีนามว่า นางสีดา นางคลอดลูกเป็นคันคาก หรือ คางคก ผิวขรุขระน่าเกลียด ขณะที่



226 | Journal of MCU Humanities Review                     vol.5 No.2 (July – December) 2019 

 

คลอดลูกนั้น ดิน ฟ้า อากาศแปรปรวน เสียงฟ้าร้องฟ้าผ่าสะเทือนเลื่อนลั ่นอัศจรรย์ใจ หมอผี
ทำนายชะตะพญาคันคากว่าจริงแล้วเป็นผู้มีบุญญาธิการจะมีอำนาจวาสนาในภายภาคหน้า เมื่อถึง
วัยมีคู่ครอง ต้องการมีคู่แต่นางสีดาและพญาเอกราชขอให้รอจนกว่าบุญญาธิการของพญาคันคาก
จะสำแดงกลายร่างกลับคืนเป็นมนุษย์รูปงามเสียก่อน ทำให้พญาคันคากผิดหวัง จึงวอนขอพรจาก
เทพเทวดา ด้วยคุณงามความดีที่ได้สั่งสมมาพระอินทร์จึงมาให้พร เนรมิตคุ้มหลวงให้ทั้งอุ้มสม
นางจากอุดรกุรุทวีปที่เคยเป็นเมียขวัญของพญาคันคากในอดีตชาติให้กลับมาเป็นเมียขวัญอีก 
พญาคันคากถอดรูปคางคกในคืนน้ัน ร่างกายคืนกลับสู่มนุษย์ชายหนุ่มรูปงาม พญาเอกราชและ
นางสีดาดีใจมาก ยกบ้านเมืองให้ครอง ต่อจากนั้นพญาคันคากทรงปกครองโดยทศพิธราชธรรม 
ช่ือเสียง คุณงามความดีเลื่องลือไปไกล บ้านเมืองน้อยใหญ่ให้ความเคารพ ศรัทธาจนผู้คนลืมบูชา
พญาแถนที่อยู่บนสวรรค์เป็นเหตุให้พญาแถนโกรธแค้นพญาคันคาก ถึงฤดูกาลที่นาคต้องเล่นน้ำบน
สวรรค์ พญาแถนปิดประตูไม่ให้นาคเล่นน้ำ น้ำจึงไม่กระเซ็นกระสายตกลงมาเป็นสายฝน ทำให้
บ้านเมืองแห้งแล้งอยู่หลายปี เป็นเหตุให้สรรพสัตว์น้อยใหญ่ขาดน้ำ พืชพันธ์ุธัญญาหารล้มตายลง 
เหล่าสัตว์เดือดร้อนจึงรวมกันไปขอร้องพญาแถนให้ช่วย พญาแถนจึงเกณฑ์ไพร่พลสัตว์ท้ารบพญา
แถนจากแผ่นดินสู่สวรรค์ด้วยการให้สัตว์ช่วยกันสร้างทางข้ึนแล้วเคลื่อนพลไปสู้รบกันถึงเมืองแถน 
ใช้ชั้นเชิงรบชิงชัยกัน สุดท้ายพญาแถนแพ้ พญาคันคากจึงสั่งให้พญาแถนเปิดน้ำลงไปยังเมือง
มนุษย์ พญาแถนแสร้งพูดว่านานเกินไปก็อาจจะลืม พญาคันคากบอกว่าจะให้พญานาคข้ึนมาบอก
เมื่อถึงเวลาเล่นน้ำ พญาแถนท้วงกลับว่าเมืองแถนอยู่ไกลมากจะมาถึงได้อย่างไร พญาคันคากบอก
ว่าจะให้พญานาคข่ีบั้งไฟข้ึนมา เมื่อได้ยินเสียงแล้วมองเห็นบั้งไฟมีหัวพญานาคก็ให้เปิดน้ำลงไปยัง
โลกมนุษย์ พญาแถนจำต้องน้อมรับคำสั่ง นับตั้งแต่พญาคันคาก รบชนะพญาแถน บ้านเมืองสงบ 
ผู้คนและสรรพสิ่งมีชีวิตทั้งหลายในชมพูทวีปต่างมีชีวิตอยู่อย่างร่มเย็นเป็นสุข เมื่อย่างเข้าเดือนหก
ได้เวลา พญานาคจะขี่บั้งไฟไปบอกพญาแถนให้เปิดน้ำฝนลงมาโปรยธรรมชาติมาสู่เมืองมนุษย์ 
ต่อมากลายเป็นประเพณีบุญบั้งไฟ (สุจิตต์ วงษ์เทศ, 2562) 
 

พญาคันคากทำกุศลกรรม-ปกครองบ้านเมืองโดยทศพิธราชธรรม  

 พญาคันคากท้ารบพญาแถนเพื่อช่วยเหลือสรรพชีวิตให้มีโอกาสได้ธรรมชาติกลับคืนมา 
การเลือกขณะเข้ารบชิงชัยสะท้อนวิสัยความเป็นผู้นำ ที่มีใจเมตตา อ่อนโยน ไม่ถือตัว ขณะรบพญา
คันคากใช้กลวิธีในการขอร้องสรรพสัตว์ที่ร่วมทัพในการรบ ที่ปรากฏในเรื่องเช่น ขอให้นาคขดตัว
ม้วนเป็นทางแล้วขอให้ปลวกขนดินมาพอกทำถนนจากเมืองมนุษย์ไปยังเมืองสวรรค์ ขอให้นาค



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                     ปีที ่5 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2562| 227 

 

แปลงเป็นช้างศึก ขอให้กบ เขียดเป็นกองหน้า เป็นต้น ดังที่ได้ยกตัวอย่างมานี้สะท้อนให้เห็นมงคล
ชีวิต สมดี จินดาพิษฐานเรียบเรียงมงคลชีวิต ข้อที ่ 23 ซึ ่งจัดเป็นมงคลกลุ่มที ่ 7 ในมงคล 38 
ประการ คือ การแสดงความอ่อนน้อม ไม่ลดตัวจนเกินควร ไม่ถือตัว ใช้วาจาบำรุงกำลังใจผู้ฟังให้
ชื ่นบาน เมตตากรุณา จิตใจเข้มแข็งแต่อ่อนโยน ไม่แข็งกระด้าง (สมดี จินดาพิษฐาน , 2556) 
สะท้อนให้เห็นว่าพญาคันคากทำกรรมดี ถือปฏิบัติตามแนวมงคล 38 ข้อที่ 23 ว่าด้วยเรื่องของ
ความอ่อนน้อม ไม่ถือตัว ไปที่ไหนสรรพสัตว์ตลอดจนคนใดใดก็รัก ตรงกันข้ามกับพญาแถนที่แสดง
ตนเย่อหยิ่งถือตัว อวดดี ยกตนข่มท่าน ในเนื้อเรื่อง พญาแถนโกรธ และโมโหมากที่บรรดาคน สัตว์
ทั้งหลายภักดี ซื่อสัตย์ เคารพนับถือพญาคันคากมากจนลืมกราบไหว้ พญาแถนหลงในอำนาจ 
ยึดถือตนเองเป็นสำคัญ จนหลงลืมตน ดังเนื้อเรื่องที่กล่าวถึงพญาแถนโต้ตอบพญาคันคากว่าพญา
แถนเป็นใหญ่ในฟ้าผืนนี้ มีธรรมประจำฟ้า ฝูงแถนถ้วนหน้าอยู่ในปกครองไม่เคยทำให้ขุ่นข้องหมอง
ใจให้กังวล พญาแถนอ้างถึงตนว่าเป็นใหญ่ในแผ่นดินไม่ใช่ขี้ข้าคอยแต่งฟ้าแต่งฝนให้ใครๆ แล้ว
ทำไมพญาคันคากจึงยกทัพมาท้ารบแล้วว่าพญาแถนไม่เป็นธรรม จากนั้นพญาแถนเสกมนตร์เรียก
สัตว์มีพิษ สัตว์ดุร้าย มีเข้ียว เสกอาวุธเพิ่มในกองทัพ กองทัพของพญาแถนล้วนถูกเสกโดยมนตรา
พญาแถน ไม่มีกองทัพสรรพชีวิตดังกองทัพพญาคันคาก สะท้อนคิดว่าพญาแถนไม่รู้ระงับดับอกุศล 
กลับเลือกทำในกรรมไม่ดี สมดี จินดาพิษฐานได้เรียบเรียงมงคลชีวิต ข้อที่ 24 ซึ่งจัดเป็นมงคลกลุ่ม
ที่ 7 ในมงคล 38 ประการ คือความสันโดษ ซึ่งหมายถึงความยินดี ความพอใจด้วยของของตน รู้จัก
ความเพียงพอ ไม่อยากได้สิ่งอื่น ไม่อยากได้เกินกำลัง หรือยอมสละในสิ่งที่มีเพื่อให้ประโยชน์แก่
ผู้อื่น (สมดี จินดาพิษฐาน, 2556) พรอันเป็นมงคลสะท้อนให้เห็นว่าหากพญาแถนยึดถือมงคล
ชีวิตข้อ 24 คือยึดถือความสันโดษนี้ได้ย่อมทำให้พญาแถนมีความสุขความเจริญ แต่เพราะไม่
เสียสละและไม่รู้จักพอ เป็นเหตุให้ถึงแก่ความเสื ่อม เสื ่อมทั้งลาภ ยศ สรรเสริญและเสื่อม
ความสุข สมดี จินดาพิษฐาน ได้กล่าวถึงลักษณะของความสันโดษที่ปรากฏในมงคลข้อที่ 24 นี้
ประกอบด้วย 1) สเกนสันโดษ คือ มีความยินดีตามที่มี 2) สันเตนสันโดษ คือ ยินดีพอใจในสิ่งที่
ได้มา 3) สเมนสันโดษ คือ ยินดีตามควร สิ่งควรได้ควรมี 3 ประการประกอบด้วย ยถาลาภะคือ
ความควรแก่ฐานะ ไม่ว่าจะหยาบหรือประณีตก็ควรยินดีพอใจด้วยสิ่งนั้น ไม่ติดใจอยากได้สิ่งอื่น 
ยถาพละคือความควรแก่สมรรถภาพ ไม่อยากได้เกินกำลัง ยอมสละให้ผู้อื่นหากเห็นประโยชน์ 
และยถาสุปปะคือความควรแก่ศีลธรรม ยินดีตามควรที่เหมาะกับตน สมควรแก่ภาวะ ฐานะ 
แนวทางของชีวิต (สมดี จินดาพิษฐาน, 2556) นิทานพญาคันคาก สะท้อนให้เห็นว่าพญาแถน
ละเลยและลืมยืดถือปฏิบัติมงคลชีวิตข้อที่ 24 เพราะไม่เลือกปฏิบัติในทางสันโดษทั้งสาม   ไม่
ยินดีตามที่มี ไม่ยินดีพอใจในสิ่งที่ได้รับ และไม่ยินดีตามควร ความไม่เพียงพอในอำนาจวาสนา ลาภ
ยศ สรรเสริญ ความเทียบเทียมเท่าพญาคันคาก ทำให้พญาแถนไม่มีความสุข ชีวิตจึงมีทุกข์ 



228 | Journal of MCU Humanities Review                     vol.5 No.2 (July – December) 2019 

 

 วศิน อินทสระ ได้อ้างถึงอังคุตตรนิกายไว้ว่าผู้มีกายสะอาด วาจาสะอาด ใจสะอาดไม่มี
อาสวะคือกิเลสที่หมักหมม นักปราชญ์เรียกผู้สะอาดสมบูรณ์ด้วยความสะอาดเช่นน้ันว่าเป็นผู้ล้าง
บาปได้…ในชีวิตธรรมดาสมมติว่ามีใครคนหนึ่งเคยทำความเดือดร้อนเจ็บช้ำใจให้แก่เรา ต่อมาเขา
รู้สึกตัวรีบทำความดีต่อเราและทำเป็นการใหญ่ เราเห็นใจเขา กลับรักเขา ให้อภัยในความผิดพลาด
ของเขา จริงอยู่สิ่งที่เขาทำลงไปแล้วนั้นเป็นอันทำแล้ว ทำคืนไม่ได้แต่ความดีใหม่ที่เขาทำลงไปเป็น
อันมากย่อมมีผลลบล้างความช่ัวได้ นอกจากนั้นยังมีกำไรเสียอีก อีกอุปมาหนึ่งเหมือนคนเคยเป็น
หนี้ เมื่อได้ใช้หนี้แล้วใช้หมดแล้วยังมีเงินเหลือให้ผู้ที่เขาเคยเป็นหนี้อีกมากมาย อย่างนี้เจ้านี้ย่อมจะ
พอใจเป็นอันมาก เขาได้ชื่อว่าเคยเป็นหนี้เท่านั้น หนี้สินหาได้ติดตัวเขาอยู่จนบัดนี้ไม่ การทำช่ัว
เหมือนการก่อหนี้ ส่วนการทำดีเหมือนการปลดเปลื้องหนี้และการให้หนี้ การทำความดีจึงดีกว่า
การทำชั ่ว (วศิน อินทสระ, 2555) สอดคล้องกับเรื ่องกรรมดีของพญาคันคากผู ้ที่ ต ั ้งอย ู ่ ใน
ทศพิธราชธรรม กระทำกุศลกรรมเมื่อสั่งสมมากจึงได้รับอานิสงส์ของกุศลกรรมนั้น สุวัฒน์   
จันทรจำนง ได้กล่าวไว้ว่าในทางพุทธศาสนาดีกับช่ัว โดยเฉพาะคำว่า ดี นั้นมีความหมายค่อนข้าง
กว้างระหว่างภาษาคนกับภาษาธรรม ดี ในภาษาคนหรือในสังคมหนี่งอาจเป็นของที่ไม่ดีหรือช่ัวใน
อีกสังคมหนึ่งก็ได้ ทั้งนี้แล้วแต่มุมมองของแต่ละคนหรือแต่ละสังคมที่มีวัฒนธรรมแตกต่างกัน 
พฤติกรรมอย่างหนึ่งที่ถือว่าดีในสังคมหนึ่ง อาจไม่เป็นที่ยอมรับในอีกสังคมหนึ่ง แล้วแต่ค่านิยมที่
ยึดถือกันมา หากเราพิจารณาความหมายของคำว่าดีและชั่วตามกฎแห่งกรรมในพุทธศาสนาคน
ส่วนใหญ่มักใช้คำว่ากุศลและอกุศล คือ ปัจจัยปรุงแต่งสภาพและคุณภาพของจิตที ่นำไปสู่
พฤติกรรมและบุคลิกภาพ ดังนั้นคำว่ากุศลกรรมจึงหมายถึงการกระทำโดยเจตนาไม่ว่าจะเป็นทาง
กาย วาจา ใจ (สุวัฒน์ จันทรจำนง, 2547)  

 รากแห่งกุศลที ่พญาคันคากมีประจำใจ ประกอบด้วย 1) อโลภะ คือ การไม่โลภ 
สอดคล้องกับพญาคันคาก ในเรื่องพญาคันคากเสียสละความสุขส่วนตนเพื่อช่วยเหลือผู ้อ ื่นที่
ประสบความทุกข์ยากจากภาวะความแร้นแค้น 2) อโทสะ คือ การไม่คิดร้าย ในเรื่องพญาคันคากมี
ความเมตตาผู้ที่ด้อยกว่า ท่านพร้อมที่จะช่วยเหลือผู้ตกทุกข์ได้ยากโดยไม่คำนึงถึงความยากลำบาก 
หาทางออกและช่วยแก้ไขปัญหาจนถึงที่สุด ดังเห็นได้จากการที่พญาคันคากขอเจรจาต่อรองกับ
พญาแถน เมื่อไม่สำเร็จจึงต้องเจรจาท้ารบและดำเนินเหตุการณ์จนถึงรบพุ่งกับพญาแถน 3) อโมหะ 
คือ การไม่หลง ในเรื่องพญาคันคากไม่หลงมัวเมาในอำนาจ วาสนา ดังเห็นได้จากเรื่องท่านได้รับ
ความเคารพยกย่อง เป็นที่เลื่อมใสศรัทธาของคนและสรรพสัตว์ พญาคันคากใช้ปัญญาหยั่งรู้เหตุผล 
แยกความดี ช่ัว รอบรู้และมองเหน็ตามที่เป็นจริง เมื่อเกิดความขัดแย้งกับพญาแถน ท่านได้ใช้ความ
พยายามในการเจรจากับพญาแถนแต่ไม่เป็นผล พญาแถนไม่ยึดในหลักกุศลกรรม ตรงกันข้ามกับ



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                     ปีที ่5 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2562| 229 

 

พญาคันคากที่พร้อมด้วยกุศลกรรม 3 ประการ ท่านยึดปฏิบัติในทางกุศลจึงเป็นที่เคารพยกย่อง นับ
ถือ มีเกียรติยศและศักดิ์ศรี ผู้คนให้ความจงรักภักดีทั้งช่ืนชมในความประพฤติของพญาคันคาก  
 การที่พญาคันคากเกณฑ์พลท้ารบพญาแถนเป็นการประกอบกรรมดีหรือไม่ วศิน อินทส
ระ ได้อธิบายแนวคิดตามหลักธรรมคำสอนพระพุทธเจ้าไว้ว่า กรรมใดทำแล้วไม่เดือดร้อนภายหลัง 
กรรมนั้นดี บุคคลทำกรรมใดแล้วเดือดร้อนภายหลังกรรมนั้นไม่ดี ความดีถือได้ว่าเป็นมาตรฐาน
เครื่องตัดสินกรรมดีกรรมชั่วอีกอย่างหนึ่งตามแง่ของพระพุทธเจ้าคือกรรมใดทำแล้วทำให้กิเลส
พอกพูนข้ึน กรรมนั้นเป็นกรรมช่ัว ส่วนกรรมใดทำแล้วเป็นไปเพื่อขัดเกลากิเลส ทำให้กิเลสเบาบาง
ลง กรรมนั้นเป็นกรรมดี มาตรฐานแห่งความดีของพระพุทธองค์นั้นอยู่ที่การลดโลภ โกรธ หลง ยิ่ง
ลดได้มากเท่าใดยิ่งดีมากเท่านั้น ลดได้หมดก็ดีที่สุด (วศิน อินทสระ, 2555) การที่พญาคันคากท้า
รบพญาแถนเพื่อยุติปัญญาและหาข้อตกลงร่วมกันจึงเป็นกรรมดี ไม่ใช่กรรมชั่วเพราะกรรมดีนั้น
เกิดจากเจตนาดี เจตนาช่วยเหลือผู้อื่น กรรมดีที่พญาคันคากได้ยึดถือปฏิบัติ ทำให้สรรพชีวิตใหญ่
น้อยพร้อมใจร่วมรบด้วยความกล้าหาญ พญาคันคากได้รับการยอมรับนับถือ ผู ้คนต่ างพากัน
เลื่อมใส เทิดทูนบูชาอย่างจริงใจ ความศรัทธาเคารพที่มนุษย์และสรรพสัตว์ทั้งหลายให้ความเคารพ
พญาคันคากเพราะท่านปฏิบัติสอดคล้องกับพุทธธรรม มงคลข้อที่ 3 ซึ่งจัดเป็นมงคลกลุ่มที่ 1 ใน
มงคล 38 ประการ เป็นมงคลของชีวิตที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงธรรมหลักมงคลชีวิต 38 ประการแก่
บรรดาเทพบุตร หากนำไปปฏิบัติจะพบกับความสุข ความสำเร็จในชีวิต  
 สมดี จินดาพิษฐาน ได้เรียบเรียง มงคลข้อที่ 3 ในกลุ่มที่ 1 เป็นการฝึกให้คนเป็นดี มี 3 
ข้อ ประกอบด้วย การไม่คบคนพาล การคบบัณฑิต และการบูชาบุคคลที่ควรบูชา ซึ่งเป็นการ
แสดงความเคารพเทิดทูน นอบน้อมบุคคลที่เรานับถือ เลื่อมใส อย่างจริงใจ บุคคลที่ควรบูชา 
ได้แก่ พระพุทธเจ้า พระภิกษุ ภิกษุณี และพระมหากษัตริย์ที่ตั้งมั่นอยู่ในทศพิธราชธรรมซึ่งเป็น
ธรรมของพระราชา กิจวัตรที่พระเจ้าแผ่นดินควรประพฤติ เป็นคุณธรรมสำคัญของผู้ปกครอง
บ้านเมือง (สมดี จินดาพิษฐาน, 2556) พญาคันคากยึดหลักในการปกครองบ้านเมือง ทำกุศลกรรม
โดยประพฤติปฏิบ ัต ิตามหล ักของน ักปกครองท ี ่ด ีสอดคล ้องก ับหล ักทศพิธราชธรรม 
ราชบัณฑิตยสถาน ได้กล่าวถึงทศพิธราชธรรม คือ จริยวัตรที่พระเจ้าแผ่นดินทรงประพฤติเป็น
หลักธรรมประจำพระองค์ หรือคุณธรรมของผู้ปกครองบ้านเมือง มี 10 ประการ ได้แก่ 1) ทาน คือ 
การให้ 2) ศีล คือ การรักษากายวาจาให้เรียบร้อย 3) บริจาค คือ ความเสียสละ 4) อาชชวะ คือ 
ความซื่อตรง 5) มัททวะ คือ ความอ่อนโยน 6) ตบะ คือ การข่มกิเลส 7) อักโกธะ คือ ความไม่โกรธ 
8) อวิหิงสา คือ ความไม่เบียดเบียน 9) ขันติ คือ ความอดทน 10) อวิโรธนะ คือ ความไม่คลาดจาก
ธรรม  (ราชบัณฑิตยสถาน, 2556)  



230 | Journal of MCU Humanities Review                     vol.5 No.2 (July – December) 2019 

 

 พญาคันคากเป็นผู้ครองแผ่นดินที ่ใช้หลักทศพิธราชธรรมยึดเป็นหลักธรรมในการ
ปกครอง ทำให้ได้รับความเลื่อมใส เคารพนับถือ เทิดทูน นอบน้อมอย่างจริงใจและเต็มใจ เป็น
บุคคลที่ควรบูชา ทศพิธราชธรรมทั้ง 10 ที่พญาคันคากยึดถือปฏิบัติ ได้แก่ 1) การให้ทานด้วยการ
ช่วยเหลือประชาชนและสรรพสัตว์ทั้งหลาย ท่านบำเพ็ญประโยชน์เพื่อมวลชน พญาคันคากเป็น
ผู ้ให้และแบ่งปันปัจจัยแห่งชีวิตทั ้งรูปธรรมและนามธรรม รูปธรรมในที่ นี ้คือให้วัตถุ สิ ่งของ 
นามธรรมในที่นี้คือให้ความช่วยเหลือให้คำปรึกษา ให้ความคิดเห็น ให้ความรู้เพื่อช่วยกำจัดปัญหา
ให้หมดไป 2) การรักษาศีล ในที่นี้คือความประพฤติดีงาม สุจริต รักษาเกียรติยศเป็นตัวอย่างและ
เป็นที่เคารพนับถือของประชนชน ไม่ทำในเรื่องที่ถูกดูหมิ่นดูแคลน ในเรื่องพญาคันคากกระทำ
ความดี ไม่แสดงความขลาดกลัวเมื่อเกิดภัย สามารถจัดการสิ่งต่างๆ รอบตัวให้อยู่ในภาวะสงบสุข 
สยบพญาแถนได้ด้วยความประพฤติดีงามและสุจริต 3) การบริจาคด้วยการเสียสละความสุข
ส่วนตัวเพื่อความสุขส่วนรวม เพื่อความสงบสุขขอประชาชนและความเป็นระเบียบเรียบร้อยของ
บ้านเมือง ในเรื่องพญาคันคากครองคู่อยู่กับนางแก้วจากอุดรกุรุทวีป นางที่พระอินทร์หามาให้ตาม
คำขอ พญาคันคากพรั่งพร้อมสุขสมบูรณ์และสะดวกสบายแต่เมื่อสรรพชีวิตใหญ่น้อยที่ได้รับความ
เดือดร้อนจากภัยจากความแห้งแล้งที่พญาแถนละเลย พญาคันคากก็ยอมสละความสุขส่วนตัวด้วย
การเตรียมทัพยกรบพญาแถน 4) ความซื่อตรง สุจริต จริงใจไม่หลอกลวง ในเรื่องพญาคันคากเป็น
หน่อเนื้อเชื้อพระวงศ์ที่มีความซื่อตรงเห็นได้จากเมื่อครั้งที่ต้องการมีคู่แต่ในขณะนั้นมีสภาพเป็น
คางคก พญาเอกราชและนางสีดา พ่อและแม่ไม่ขัดขวางแต่ยั้งไว้ก่อนเพื่อรอวันเวลาที่เหมาะควร 
วันที่พญาคันคากจะสำแดงบุญญาธิการ การตัดสินใจของพญาเอกราชและนางสีดาทำให้พญาคัน
คากเสียใจมาก ขมขื่นผิดหวังแต่ไม่ตีอกชกตัวหรือใช้อำนาจใดใด ไม่ขัดคำสั่งของบิดามารดา 5) 
ความสุภาพอ่อนโยน พญาคันคากมีอัธยาศัย มีน้ำใจ ไม่เย่อหยิ่งหยาบคาย ไม่กระด้างถือตัว มี
ความสง่างดงาม กิริยาสุภาพแต่ประชาชนให้ความยำเกรง ในเรื่องพญาคันคากให้ความสำคัญกับ
ผู้น้อยไม่ถือตัว ไม่ทอดทิ้งละเลย มองทุกสรรพชีวิตมีความสำคัญเป็นฟันเฟืองตัวหนึ่งที่ทำให้โลกนี้
สมดุล 6) ความเพียรหรือความวิริยะอุตสาหะ ไม่หลงใหลหมกมุ่นในความสุขสำราญ ไม่ให้กิเลส
ครอบงำจิตใจ ระงับยับยั ้งข่มใจได้ ในเรื ่องพญาคันคากเป็นนักปกครองที ่ดี เมื ่อมีภัยเกิดแก่
บ้านเมืองก็พร้อมยอมละความสุขสำราญ มุ่งมั่นหาทางขจัดปัญหาด้วยความสติปัญญา ด้วยความ
เพียรพยายามไม่ท้อถอย 7) ความไม่โกรธ ไม่เกรี้ยวกราด พญาคันคากตั้งอยู่ในความไม่โกรธจึงไม่
เป็นเหตุให้ทำกรรมต่างๆ ท่านมีเมตตาประจำใจ ระงับความเคืองขุ่นด้วยใจสงบ ในเรื่องพญาคัน
คากท้ารบพญาแถนด้วยเหตุผลต้องการช่วยเหลือสรรพชีวิต ต้องการให้พญาแถนไขน้ำให้ไหลตกลง



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                     ปีที ่5 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2562| 231 

 

บนพื้นโลก เพื่อขจัดปัญหาแผ่นดินแห้งแล้ง ทุรกันดาร พื้นที่การเกษตรจะได้กลับฟื้นคืนความอุดม
สมบูรณ์อีกครั้ง ขณะที่ดำเนินการเจรจาและท้ารบกันกับพญาแถน พญาคันคากไม่ได้รบหรือ
แสดงออกด้วยอารมณ์โกรธ 8) ความไม่เบียดเบียน ไม่บีบคั้นกดขี่ ไม่หลงอำนาจ ไม่ขาดความ
กรุณา ไม่หาเหตุเบียดเบียนประชาชน ในเรื่องพญาคันคากไม่ต้องการเบียดเบียนใคร ดังนั้นทุก
สรรพชีวิตที่ร่วมในการรบพญาแถนต้องตายลงล้วนตายด้วยความเด็ดเดี่ยวและกล้าหาญ พญาคัน
คากมีใจเมตตากรุณาเป็นที่ตั้ง เห็นได้จากการชุบชีวิตสรรพชีวิตน้อยใหญ่ที่ตายกันเกลื่อนกลาดให้
กลับคืนมีชีวิตอีกครั้ง 9) ความอดทน ไม่ท้อแท้ หมดหวัง ไม่ท้อถอย ไม่ละทิ้งกรณีที่บำเพ็ญโดย
ชอบธรรม ระงับสติ รอความสำเร็จด้วยใจอดทน ในเรื่องพญาคันคากไม่ละความพยายามในการรบ
กับพญาแถนในการรบระหว่างพญาคันคากและพญาแถนนั้นใช้ชั้นเชิงและกลยุทธ์ตลอดการรบ 
สุดท้ายต้องชิงชัยกันด้วยการทำยุทธหัตถี 10) ความหนักแน่นเที่ยงธรรม ยึดมั่นในหลักคุณธรรม
ประจำใจ พญาคันคากวางองค์เป็นหลัก มีหนักแน่นในธรรม ไม่เอนเอียง ไม่หว่ันไหวเพราะถ้อยคำ
ที่ดีร้าย มีความยุติธรรมและยึดหลักนิติธรรมซึ่งปกครองเมืองตามระเบียบแบบแผนหลักปกครอง 
ในเรื่องพญาคันคากมีความหนักแน่น ให้ความยุติธรรมกับสรรพชีวิตน้อยใหญ่ ยึดหลักนักปกครอง
ที่ดี เมื่อเห็นว่าพญาแถนไม่มีความเที่ยงธรรม พญาคันคากจึงแสดงความคิดเห็นอย่างตรงไปตรงมา 
ไม่เกรงกลัว และท้ารบพญาแถน แทนผู้คนและสรรพสัตว์ทั้งหลาย แสดงให้เห็นกรรมดีอันโดดเด่น
ที่ทำเพื่อผดุงธรรม 
 

หลักการปกครองเพื่อเป็นนักปกครองโดยธรรม  
“จิตตํ ยสฺส น กมฺปติ”  จิตไม่หว่ันไหวในโลกธรรม  

 พญาคันคากทำกรรมดีด้วยการยึดหลักทศพิธราชธรรมในการปกครอง บ้านเมืองสงบสขุ
ได้ด้วยผู้นำมีจิตใจมั่นคง เข้มแข็งเป็นพื้นฐาน การปฏิบัติตนทางโลกสอดคล้องกับการปฏิบัติตาม
หลักธรรมคำสอนในพุทธศาสนาที่ว่า จิตตํ ยสฺส น กมฺปติ แปลว่ามีจิตไม่หว่ันไหวในโลกธรรม สมดี 
จินดาพิษฐาน ได้อ้างถึงมงคลชีวิต 38 ประการอันเป็นธรรมะที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสสอนไว้ในพระ
สูตรและในอภิธรรมปิฎก มงคลข้อที่ 35 ในกลุ่มที่ 10 ผลของผู้ปฏิบัติกรรมดีกำจัดกิเลสกล่าวคือ
จิตใจไม่หว่ันไหวในโลกธรรมคือไม่หว่ันหรือกังวลใจว่าจะสูญเสียหรือประสบกับสิ่งที่ไม่พอใจ จิตใจ
มั่นคง แน่วแน่ เป็นอิสระไม่ตามอารมณ์ สำคัญคือรู้เท่าทันความเป็นไปของโลก สัตว์โลกต้อง
หมุนเวียนไปตามกรรม (สมดี จินดาพิษฐาน, 2556)  



232 | Journal of MCU Humanities Review                     vol.5 No.2 (July – December) 2019 

 

 พญาคันคากไม่หว่ันในอำนาจพญาแถน เข้าใจในสิ่งที่เกิดข้ึน เมื่อสรรพชีวิตเดือดร้อนกัน
ถ้วนหน้าจึงทำกรรมดีช่วยขจัดปัญหาด้วยความเข้มแข็ง มั่นคง ไม่หวั่นไหว ตรงกันข้ามกับพญา
แถนที่ปล่อยให้จิตใจหวั่นไหวในโลกธรรมทำให้กระทำอกุศลกรรม ก่อกรรมชั่วกับมวลสรรพชีวิต
ใหญ่น้อย สาเหตุประการแรกเพราะพญาแถนหว่ันใจในโลกธรรมคือมีความกังวลใจว่าสูญเสียสิ่งที่
เคยทำให้ชอบ ทำให้พอใจ เดิมพญาแถนเคยได้รับการยอมรับนับถือ ผู ้คนแสดงความเคารพ 
เลื่อมใส บูชาแต่เมื่อพญาคันคากใกล้ชิดกับผู้คนมากกว่า คุณงามความดีเป็นที่ประจักษ์ พญาแถน
จึงกลายเป็นบุคคลที่ถูกลืม ผู้คนหันความสนใจไปเลื่อมใสศรัทธาพญาคันคากแทน สาเหตุประการ
ที่สองพญาแถนหวั่นไหวคือจิตใจไม่มั่นคง ไม่แน่วแน่ จิตใจโน้มตามอารมณ์ ความไม่พึงใจบังเกิด
มากขึ้นจนกลายเป็นความริษยาเมื่อเห็นพญาคันคากได้รับการยกย่อง เชิดชู ได้รับความรักและ
ความเช่ือถือศรัทธาจากมวลมนุษย์ทำให้พญาแถนทำใจยอมรับความรู้สึกนี้ไม่ได้ เหตุประการที่สาม
คือหว่ันไหวในโลกธรรม 8 ซึ่งเป็นธรรมดาสำหรับโลก เรื่องของโลก เกิดแล้วหมุนเวียนไปตามความ
เป็นไปของโลก โลกธรรม 8 แบ่งได้ 2 ประการ ดังนี ้ 1) อิฏฐารมณ์ คือ สิ ่งที ่น่าปรารถนา 
ประกอบด้วย ลาภ ยศ สรรเสริญ และความสุข 2) อนิฏฐารมณ์ คือ ส ิ ่งที ่ไม ่น่าปรารถนา
ประกอบด้วย เสื่อมลาภ เสื่อมยศ นินทา และความทุกข์  อาจกล่าวได้ว่า โลกธรรมทั้ ง 8 เป็น
สาเหตุที่ทำให้จิตใจแปรปรวนตามสภาพ ดังนั้นเมื่อพญาแถนเกิดความรู้สึกแปรปรวนทางจิตใจ 
ความต้องการในลาภ ยศ สรรเสริญและความสุข ไม่ได้รับตรงกันข้ามสิ่งที่เกิดข้ึนและมีผลต่อพญา
แถนในสภาวะที่ดำรงอยู่นั้นคือ เสื่อมลาภ เสื่อมยศ ผู้คนนินทา เกิดความทุกข์ เหล่าน้ีคือสาเหตุ
แห่งกรรมที่ทำให้พญาแถนเป็นทุกข์ไม่อาจทำใจยอมรับในหลักพุทธธรรมโลกธรรมทั้ง 8 ซึ่งเป็น
ธรรมดาโลกที่ต้องมีการหมุนเวียนเปลี่ยนแปลง เมื่อยอมรับไม่ได้ ใจเป็นทุกข์เพราะเกิดจากจิตใจ
หวั่นไหวในโลกธรรม จึงเป็นมูลเหตุให้พญาแถนก่อกรรมทำร้ายมวลมนุษย์ด้วยเจตนา สะท้อนให้
เห็นว่าพญาแถนอยู่ในสภาวะเหนือมนุษย์ แต่ก็ยังมีกิเลสเหมือนคนทั่วไป ไม่อาจเข้าใจตามความ
เป็นจริง รู้ไม่เท่าทันธรรมดาโลก เกิดความลุ่มหลงมัวเมาในอำนาจ ปล่อยให้โลกธรรมเข้าครอบงำ
จิตใจ จึงไม่อาจพ้นจากผลกรรมที่ได้รับนั่นคือทุกข์   
 กรรมทำให้สิ้นได้อย่างไร พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) ได้กล่าวถึงกรรมที่ทำแล้ว
ไม่ให้เกิดมีกรรม กรรมที่ทำให้สิ้นกรรม ได้แก่การปฏิบัติตามหลักการที่นำไปสู่จุดหมายสูงสุดของ
พุทธธรรม คือ ยึดหลักมรรคมีองค์ 8 ในการดำเนินชีวิต ซึ่งอาจจะจัดเป็นข้อปฏิบัติที่เรียกว่า 
ไตรสิกขา ประกอบด้วย ศีล สมาธิ และปัญญา เป็นหลักยึดในการดำเนินชีวิต เป็นการกระทำเพื่อ
ละเว้นกรรม เป็นการปฏิบัติด้วยความตั้งใจ อาจกล่าวได้ว่าเป็นแนวความคิดในการปฏิบัติที่จะ



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                     ปีที ่5 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2562| 233 

 

ไม่ให้เกิดกรรมที่เกิดจาก อโลภะ อโทสะ และอโมหะ ในหลักธรรมคำสอนแห่งพระพุทธศาสนาสอน
ว่ากรรมเก่าเป็นส่วนหนึ่งในกระบวนการแห่งเหตุปัจจัย คนจะต้องรู้เท่าทันตามเป็นจริงเพื่อเป็น
ประโยชน์ในการปฏิบัติตนได้ถูกต้อง คนจะหมดทุกข์ได้ด้วยการทำกรรม แต่เป็นการกระทำอย่าง
ถูกต้องซึ่งทำให้ไม่มีกรรมเกิดขึ้นและจึงทำให้กรรมหมดไปดังนั้นเพื่อทำให้กรรมกลายเป็นศูนย์
แทนที่จะหยุดนิ่งหรืออยู่เฉย ผู้ปฏิบัติตามหลักการของพุทธธรรมจึงยิ่งต้องเพียรพยายามทำอย่าง
เอาจริงเอาจัง แต่เป็นการกระทำหรือปฏิบัติด้วยปัญญาที่รู้เข้าใจตามเป็นจริง ซึ่งทำให้ปลอดโปร่ง
เป็นอิสระ พ้นจากการกระทำไปตามอำนาจบงการของตัณหาที่เข้ามาช่วยอวิชชาชักพาคนให้ร่าน
รนทะยานไป เมื่อไม่มีตัณหา เมื่อปราศจากโลภะ โทสะ โมหะ ก็ไม่เกิดกรรมที่จะก่อผลต่อเนื่อง
ผูกมัดชีวิตจิตใจ ชีวิตที่เคยเป็นอยู่อย่างทาสรับใช้ที่คอยทำตามคำบงการของตัณหากเ็ปลี่ยนมาสู่
ความมีชีวิตอยู ่ด้วยปัญญาที่ทำให้เป็นนายของการกระทำอย่างเป็นไทแก่ตน (พระเทพเวที 
(ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2531)  
 เรื่องราวของกรรมและผลกรรมสะท้อนคิดได้ว่าการแก้ไขที่จะทำให้สิ้นทุกข์ได้ดีที่สุดคือ
การการทำใจยอมรับสภาพความเป็นจริง ไม่หว่ันไหว กล้าเผชิญ รู้จักยับยั้งข่มใจไม่ปล่อยให้ผัสสะ
หรืออายตนะทั้งภายในและภายนอกมีความหมายจะเปลื้องทุกข์ลงได้ สุวัฒน์ จันทร์จำนงกล่าวถึง
กฎแห่งกรรมช่วยให้เราเช่ือมั่นในศักยภาพและความรับผิดชอบที่มีต่อตนเองและสังคม สอนให้เรา
มีความรับผิดชอบหน้าที่ สอนให้ทำกรรมดี ละเว้นในการทำที่ไม่ดี มีความเมตตากรุณาเพราะกฎ
แห่งกรรมสอนให้เราเช่ือและมั่นใจในศักยภาพที่มีติดตัวมากับมนุษย์ทุกคนในการพัฒนาตนเองเพื่อ
สร้างความดีงามให้กับโลก (สุวัฒน์ จันทร์จำนง, 2547)  

 พญาคันคากเลือกกระทำกรรมดี ดำรงทศพิธราชธรรมในการปกครองบ้านเมืองจึงได้รับ
ความเลื่อมใส ศรัทธา ยกย่องจากมนุษย์ ทั้งยังประพฤติปฏิบัติตามแนวมงคล 38 ข้อที่ 23 ว่าด้วย
ความอ่อนน้อม ตรงกันข้ามกับพญาแถนที่ไม่ประพฤติปฏิบัติตามแนวมงคล 38 ข้อที่ 24 เรื่อง
ความสันโดษ พญาแถนไม่รู้จักเพียงพอ อยากได้สิ่งอื่น อยากได้เกินกำลัง ไม่ยอมเสียสละประโยชน์
แก่ผู้อื่น ตรงกันข้ามปล่อยให้จิตใจหวั่นไหวในโลกธรรม ยึดติดในลาภ ยศ สรรเสริญและความสุข 
จิตใจขาดความมั่นคง กลัวความสูญเสียศรัทธา มัวเมาลุ่มหลงในอำนาจวาสนา ปล่อยให้โลกธรรม
ทั้ง 8 เข้าครอบงำจิตใจ จิตจึงก่ออกุศลและกระทำอกุศลกรรมทั้งโลภะ โทสะ โมหะ จึงได้รับในสิ่ง
ที่ไม่พึงปรารถนา เสื่อมลาภ เสื่อมยศ ผู้คนนินทา ทำให้เกิดความทุกข์ใจ กรรมที่เกิดขึ้นแก้ไขได้
หรือไม่เพียงทำใจยอมรับสภาพความเป็นจริงที่เกิดข้ึน รู้เท่าตนเอง ไม่อยากได้เกินกำลัง ยอมสละ
ให้ผู้อื่นหากเห็นปะรโยชน์ จัดระเบียบจิตใจไม่ให้หว่ันไหวในโลกธรรม ทำใจยอมรับให้ได้ว่าทุกสิ่ง
เป็นไปตามธรรมดาโลก หมุนเวียนเปลี่ยนแปลงไป พึงปฏิบัติมงคลชีวิตทำให้ผัสสะหมดความหมาย



234 | Journal of MCU Humanities Review                     vol.5 No.2 (July – December) 2019 

 

ลง กระทำกุศลกรรม (กรรมดี) ทั้ง กาย วาจา ใจ ดำเนินชีวิตอย่างผู้รู้เท่าทันกรรม พระเทพเวที 
(ประยุทธ์ ปยุตฺโต) กล่าวไว้ว่าเมื่อมองให้เข้าถึงคำสอนของพระพุทธเจ้าอย่างแท้จริง ผู้ประกอบ
กรรมดีย่อมไม่ติดอยู่เพียงข้ันที่มุ่งหวังผลอันเป็นโลกธรรม ได้แก่ ลาภ ยศ สรรเสริญ สุข ตอบสนอง
แก่ตน เพราะกุศลกรรมที่แท้จริงเกิดจากกุศลมูล คือ อโลภะ อโทสะ อโมหะ เขาจึงทำกรรมด้วย
จาคะ สละอกุศลในใจและเผื่อแผ่เกื้อกูลผู้อื่น ทำกรรมด้วยความเมตตากรุณา ช่วยคนอื่นให้พ้น
ทุกข์และสนับสนุนความอยู่ร่วมกันโดยสงบสุขมีไมตรี ทำกรรมด้วยปัญญา เพื่อให้เกิดความรู้ความ
เข้าใจสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง เพื่อให้ธรรมแพร่หลายครองใจคนและครองสังคม ซึ่งจัดได้ว่า
เป็นกรรมข้ันสูงสุด คือ กรรมที่เป็นไปเพื่อความสิ้นกรรม (พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2531) 
 

บทสรุป 

 พญาคันคากเป็นบุคคลที่ยึดถือแนวทางพุทธธรรมที่นำไปสู่หนทางสิ้นกรรม ทำกรรมดี
ด้วยยึดหลักคุณธรรมทศพิธราชธรรมในการปกครองบ้านเมือง สละอกุศล ช่วยเหลือผู้อื่นด้วยจิต
เมตตา สนับสนุนให้อยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข ทำความเข้าใจตามความเป็นจริงและความเป็นไปของ
โลก ท่านเป็นนักปกครองที่ดี ทั้งครองตน ครองคน และครองเมือง มูลเหตุแห่งกรรมดีที่กระทำ 
ส่งผลให้พญาคันคากยังคงครองใจคนท้องถิ่นอีสาน ได้รับความเลื่อมใสศรัทธา จึงกลายเป็น
ตำนานความเช่ือที่เล่าสืบขาน เป็นที่มาของประเพณีบุญบั้งไฟซึ่งยังคงยึดถือปฏิบัติกันแพร่หลาย
ในภาคอีสาน และคนในท้องถ่ินยังคงปฏิบตัิต่อๆ มาสืบทอดช่ัวลกูช่ัวหลาน อาจกล่าวได้ว่า “พญา
คันคาก” เป็นนิทานครองใจ 
 

รายการอ้างอิง 

ดอกแก้ว. ผลแห่งกรรมที่ปรากฏในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา. สืบค้น 17 มิถุนายน 2562,  จาก  
 pioneer.netserv.chula.ac.th/~sprapant/Buddhism/Past_deeds.htm 
ไทยรัฐออนไลน์. (2562, 18 มิถุนายน). www.thairath.co.th/content/348596 สืบค้น 18  
 มิถุนายน 2562   
พุทธทาสภิกขุ. (2548). เรื่องกรรมในมุมมองของพุทธทาส. กรุงเทพฯ: เพชรประกาย. 
__________. (2562). ทศพิธราชธรรม. สืบค้น 22 มิถุนายน 2562. จาก  
 www.goodlifeupdate.com/healthy-mind/124986 
พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2531). กรรมตามนัยแห่งพุทธธรรม. กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นติ้ง 
 กรุ๊ฟจำกัด. 

http://www.thairath.co.th/content/348596%20สืบค้น


วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์                     ปีที ่5 ฉบับที ่2 (กรกฎาคม - ธันวาคม) 2562| 235 

 

มูลนิธิอุทธยานธรรม. (2562). เจ้าหญิงโรหิณี. www.uttayarndham.org/triptaka-mp3-files-
 individual-track/2688/เจ้าหญิงโรหิณี 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2556). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2544. กรุงเทพฯ:  
 ราชบัณฑิตยสถาน. 

วศิน อินทสระ. (2555). หลักกรรมและการเวียนว่ายตายเกิด. พิมพ์ครั้งที่ 8. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ 
 ธรรมดา. 
สมดี จินดาพิษฐาน. (2556). มงคลชีวิต 38 ประการ. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ: อุษาการพิมพ์. 
สม สุจีรา. (2550). ศาสตร์แห่งการรู้ทันตนเอง. พิมพ์ครั้งที่ 8. กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์ 
 พับลิเคช่ัน.  
สุกัญญา ภัทราชัย. (2538). วรรณคดีท้องถ่ินพินิจ. โรงพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย: กรุงเทพฯ. 
สุวัฒน์ จันทรจำนง. (2547). หนังสือแก่นพุทธธรรมฉบับอังกฤษ-ไทย. กรุงเทพฯ: ตถาพับลิเคช่ัน 
 จำกัด. 
สุจิตต์ วงษ์เทศ. (2559). พญาคันคาก. สืบค้น 19 มิถุนายน 2562, จาก 
  www.matichonweekly.com/scoop/article_9785  
___________. (2562). พญาคันคาก. สืบค้น 16 มิถุนายน 2562, จาก  
 www.matichon.co.th/news-monitor/news_135189 
___________. (2562). พญาคันคาก. สืบค้น 19 มิถุนายน 2562, จาก 
  www.matichon.co.th/columnists/news_136248 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

http://www.uttayarndham.org/triptaka-mp3-files-individual-
http://www.uttayarndham.org/triptaka-mp3-files-individual-
http://www.matichonweekly.com/scoop/article_9785
http://www.matichon.co.th/news-monitor/news_135189
http://www.matichon.co.th/columnists/news_136248

