
จริตต้นเหตุของความสุข-ความทุกข์ 
TEMPERAMENT CAUSES OF HAPPINESS AND SUFFERING   

 
สุพัตรา กวีธนกุล 

supattra kaweetanakool 
 

บทคัดย่อ 
ความสุขที่มนุษย์แสวงหาเพ่ือต้องการปรนเปรอกายใจในยุคปัจจุบันที่ โลกหมุนเร็วจาก

เทคโนโลยีที่ก้าวกระโดด ทำให้มนุษย์ถูกกระชากให้อยู่ในวังวนของการแสวงหาความสุขมากขึ้นอย่างไม่
มีที่สิ้นสุด ยิ่งต้องการมีความสุขมากขึ้นยิ่งหลีกหนีหรือปฏิเสธความทุกข์มากตาม จนมองข้ามประโยชน์
มหาศาลของความทุกข์ท่ีเข้ามาในชีวิต ทางศาสนาพุทธได้เสนอเครื่องมือที่ใช้ประโยชน์จากความทุกข์ได้ 
โดยมีกระบวนการที่ช่วยฝึกฝนในการรับมือและเรียนรู้ความทุกข์ออกเป็น 2 ช่วง คือ มุ่งหาต้นเหตุของ
ความทุกข์อย่างแท้จริงด้วยการกลับเข้ามาสำรวจตัวตนภายในผ่านจริต และพยายามก้าวข้ามผ่านความ
ทุกข์นั้นไปได้ด้วยตนเอง การรู้จริตจะช่วยเปลี่ยนจุดยืนจากการเป็นผู้เล่นให้มาเป็นผู้ชม เพ่ือไม่ให้เราต้อง
ตกเป็นเหยื่อจนกลายเป็นทาสที่ยอมทำทุกอย่างจนขัดธรรมชาติของจริตที่แท้จริง 
 
คำสำคัญ: จริต, ตัวตน, นิสัย, ความสุข, ความทุกข ์
 

Abstract 
The happiness that man seeks to spoil the body and mind in the fast-paced 

world of technology. It causes the human being to pull the ongoing cycles into pursue 
of happiness. More and more over happiness in ultimate that I avoid or reject the 
suffering. It overlooks the enormous benefits of suffering that come into being. The 
Buddhism offers tools that takes an advantage of suffering by using the practice 
process of coping and learning from suffering is divided into two phases; consisting 
research causes the root suffering through the inner-self and try to overcome it. This is 
the important thing because if you want to touch the self, you should change the 
standpoint from being a player to become an audience. If you see suffering and know 
more, you will get the less suffering. 

 
Keywords: Temperament, Self, Habit, Happiness, Suffering 
 
 
 

Administrator
Typewriter
Received : October 15, 2018
Revised : November 20, 2018 
Accepted : December 30, 2018



บทนำ 
มนุษย์ต่างประกอบด้วยร่างกายและจิตใจ เป้าหมายในการดำเนินชีวิตย่อมหนีไม่พ้นการ

แสวงหาความสุขต่อร่างกายและจิตใจเช่นกัน หลายคนตั้งเป้าหมายความสุขในชีวิตของตนเองมาจาก
วัตถุสิ่งของ อาจเริ่มต้นจากปัจจัยพ้ืนฐาน 4 ประการ คือที่อยู่อาศัย เสื้อผ้าเครื่องแต่งกาย ยารักษาโรค
เพ่ือให้ร่างกายแข็งแรงปราศจากโรคภัย และอาหารที่จะช่วยหล่อเลี้ยงซ่อมแซมให้สุขภาพร่างกาย
เจริญเติบโตสมบูรณ์ แต่ปัจจุบันปัจจัยพ้ืนฐาน 4 ต่างมีตัวเลือกมากมายหลากหลายระดับตั้งแต่สินค้าที่มี
คุณภาพและราคาทั่วไปจนถึงสินค้า แบรนด์เนมที่มีราคาแพงสูงมาก นอกจากปัจจัยพ้ืนฐาน 4 แล้วยังมี
สิ่งประดิษฐ์ที่ช่วยทุ่นแรงอำนวยความสะดวกสบายให้กับชีวิตมากขึ้น  หลายอย่างถูกนิยามเป็น
ปัจจัยพ้ืนฐานที่ทุกคนควรมีเพ่ิมเติม อาทิ ยานพาหนะที่ช่วยย่นระยะเวลาการเดินทาง เครื่องมือ
ติดต่อสื่อสารทั้งภาพและเสียงชนิดเร็วข้ามซีกโลก ยุคของอินเตอร์เน็ตที่เข้าถึงข้อมูลได้จากทุกที่ทุกเวลา
ชนิดแค่คลิกชีวิตก็เปลี่ยน ตลอดจนความสุขที่เป็นนามธรรม เช่น การมีชื่อเสียง มีอำนาจ มีสถานภาพ 
มีบทบาทเป็นที่ยอมรับหรือได้รับการเห็นคุณค่าจากบุคคลอ่ืนหรือสังคมต่าง ๆ แม้กระทั่งการติดสิ่งเสพ
ติดทั้งหลาย สิ่งเหล่านี้ต่างเป็นตัวแทนของความสุขที่มนุษย์แสวงหา หลายคนเสพติดความสุขจากความ
ต้องการของตนเอง หลายคนหลงใหลไปตามกระแสสังคม โลกที่หมุนเร็วจากเทคโนโลยีที่ก้าวกระโดด
ส่งผลให้เกิดการไหลเวียนของข้อมูลข่าวสารก่อเกิดเป็นกระแสสังคมอย่างรวดเร็วและรุนแรง ธุรกิจต่างๆ 
เกิดขึ้นมากมายเพ่ือมาตอบสนอง วงจรของสินค้าและบริการสั้นลงอย่างเห็นได้ชัดเพ่ือกระตุ้นความ
ต้องการให้มากขึ้น มนุษย์จึงถูกกระชากและต้องวนเวียนแสวงหาความสุขเหล่านี้อย่างไม่มีที่สิ้นสุด แล้ว
เรามีสิทธิออกจากวังวนนี้หรือไม่ ถ้าออกแล้วเราจะมีความสุขอยู่หรือเปล่า ความสุขของแต่ละบุคคลมี
ลักษณะอย่างไรสามารถระบุได้ชัดเจนหรือไม่  ปัจจัยอะไรมาช่วยกระตุ้นให้เราเกิดความสุข ดังนั้น 
ความสุขจึงเป็นประเด็นใกล้ตัวที่น่าศึกษาอยู่เสมอ 
 
ความหมายและขอบเขตของ “ความสุข” 
 คำว่า “ความสุข” ได้ถูกให้ความหมายและกำหนดขอบเขตขององค์ประกอบหลากหลาย
แง่มุมจากนักวิชาการสาขาต่าง ๆ เช่น สาขาปรัชญา เศรษฐศาสตร์ สังคมวิทยา จิตวิทยา รวมทั้งพบตาม
หลักคำสอนของศาสนาต่าง ๆ อาทิ ศาสนาพุทธ ศาสนาคริสต์ ศาสนาอิสลาม ลัทธิเต๋า เป็นต้น อย่างไรก็
ตามสำหรับบทความนี้จะขอนำเสนอความสุขตามหลักจิตวิทยาและความสุขตามหลักทางศาสนาพุทธ
เพ่ือให้เห็นถึงความสอดคล้องที่สามารถนำมาปรับใช้ร่วมกันในการดำเนินชีวิตได้ 

ด้านจิตวิทยา ความสุขเป็นแนวคิดที่ถูกศึกษาและวิจัยมาอย่างหลากหลายยาวนานจนเกิด
เป็นทฤษฎีต่าง ๆ มีคำที่เกี่ยวข้องอยู่หลายคำ อาทิ ความสุข (happiness) ความผาสุก (bliss) การมีสุข
ภาวะ (well-being) ภาวะที่เติมเต็ม (fulfillment) ความเพลิดเพลิน (pleasure) ความพึงพอใจในชีวิต 
(life satisfaction) อารมณ์ทางบวก (positive emotions) ชีวิตที่มีความหมาย (a meaning life) 
ความรู้สึกเบิกบานใจ (a feeling of contentment) คุณภาพชีวิตที่ดี (quality of life) เป็นต้น โดย
สรุปด้านจิตวิทยาตะวันตกได้ให้ความหมายและขอบเขตของความสุขครอบคลุม ภาวะอารมณ์ความรู้สึก
ทางบวก ความพึงพอใจในชีวิตที่เกิดจากการตัดสินทางความคิด การประเมินคุณภาพชีวิตของแต่ละ
บุคคลตามเกณฑ์ที่บุคคลนั้นๆกำหนดเองหรือใช้เกณฑ์จากสังคมภายนอกร่วมด้วย รวมทั้งความสุขของ



บุคคลต้องอาศัยปัจจัยส่งเสริมจากภายนอก เช่น การมีความสัมพันธ์ใกล้ชิดกับผู้อ่ืน การได้รับการ
สนับสนุนทางสังคม การใช้ชีวิตอย่างมีความหมาย  

ในด้านศาสนาพุทธ จัดความสุขได้ 3 ระดับครอบคลุมตั้งแต่ระดับต้นเป็นความสุขจาก
พฤติกรรมการใช้ชีวิตที่เหมาะสมดีงาม (ศีล) ระดับกลางเป็นความสุขจากภาวะจิตที่สงบประณีต (สมาธิ) 
และระดับสูงเป็นความสุขท่ีเกิดจากการดับความทุกข์ด้วยการเห็นแจ้ง (ปัญญา) ซึ่งสามารถส่งเสริมและ
พัฒนาความสุขให้เพ่ิมขึ้นได้ด้วยกุศลมูล 3 ประกอบด้วย อโลภะ(เผื่อแผ่ จาคะ) อโทสะ(มีเมตตา) และอ
โมหะ(มีปัญญา) ในทางตรงข้ามควรบรรเทาความทุกข์ที่มีต้นเหตุมาจากอกุศลมูล 3 ประกอบด้วย โลภะ
(ความอยากได้) โทสะ(ความคิดประทุษร้าย) และโมหะ(ความหลงในอวิชชา) (พระพรหมคุณาภรณ์, 
2551: 84) อีกท้ังควรมีใจที่สงบโปร่งโล่งสบายอันเกิดจากความเข้าใจในความไม่เที่ยง ความเปลี่ยนแปลง
ตามเหตุและปัจจัย คลายจากความยึดมั่นถือมั่น ปล่อยวางตามความเป็นจริง (นิพพาน) กล่าวโดยสรุป
ด้านศาสนาพุทธได้ให้ความหมายและขอบเขตของความสุขครอบคลุมตามหลักพุทธโอวาท 3 ประการ 
คือ ทำความดี ละความชั่ว ทำจิตใจให้ผ่องใส  

จะเห็นว่าความสุขทางด้านจิตวิทยาเน้นพิจารณาภาวะอารมณ์ ความรู้สึกทางบวก ความพึง
พอใจในชีวิตตามเกณฑ์ที่แต่ละบุคคลยึดถือ พยายามมองหาและรักษาภาวะอารมณ์ทางบวกไว้เพ่ือให้
เกิดพลังในการดำเนินชีวิต บุคคลหรือสิ่งแวดล้อมภายนอกมีผลต่อภาวะอารมณ์ ส่วนความสุขในทาง
ศาสนาพุทธมุ่งให้เกิดความสมดุลทางจิตใจ รับรู้ เข้าใจและหาทางออกตามความเป็นจริงของธรรมชาติ 
ยึดหลักทำความดี ละความชั่ว ทำจิตใจให้ผ่องใส จากขอบเขตความหมายข้างต้น พบว่าด้านจิตวิทยา
และศาสนาพุทธต่างมีทฤษฎีหรือหลักธรรมที่ช่วยรับมือกับความทุกข์ที่เข้ามาในชีวิตได้ทั้งสิ้น แต่จุดเด่น
ของศาสนาพุทธไม่เพียงแต่ให้สามารถรับมือกับความทุกข์ที่ผ่านเข้ามาในชีวิตได้เท่านั้น แต่ยังสามารถนำ
ความทุกข์มาใช้ประโยชน์เพ่ือต่อยอดอีกขั้น โดยใช้ความทุกข์ที่เกิดขึ้นภายในจิตใจเป็นประตูเปิดเข้ามา
สำรวจตัวตนที่แท้จริงเพ่ือค้นหาต้นเหตุที่ทำให้เกิดความทุกขไ์ด ้

 
สำรวจตัวตนผ่านความทุกข์ 

ความทุกข์ไม่ได้เกิดขึ้นเองตามธรรมชาติแต่มีเหตุปัจจัยบางประการเป็นตัวกระตุ้น จิตใจจะ
ถูกบีบคั้นทำให้อดทนได้ยากจึงต้องพยายามดิ้นรนเพ่ือออกจากความทุกข์นั้น การเลือกวิธีการออกจาก
ความทุกข์ถ้าเราทำบ่อยทำซ้ำด้วยวิธีการเดิมจะกลายเป็นนิสัย ทางด้านจิตวิทยาอธิบายถึงกลไกป้องกัน
ตนเอง (Defense Mechanisms) เป็นการบรรเทาหรือหลีกเลี่ยงความทุกข์ที่ เกิดขึ้นโดยอัตโนมัติและ
ตอบโต้กลับแบบไม่รู้ตัวเพราะความเคยชิน เนื่องจากต้องการปกปิดหรือปกป้องจุดบกพร่องที่เป็น
บาดแผลภายในจิตใจบางประการ ถ้าบาดแผลนั้นยิ่งอ่อนไหวปฏิกิริยาการตอบสนองของกลไกการ
ป้องกันตนเองจะยิ่งรุนแรงมากขึ้น โดยมีจุดมุ่งหมายที่สำคัญ คือปรับตัวเพ่ือเอาชนะสิ่งแวดล้อมหรือ
ปัญหา โดยพยายามถ่วงดุลสิ่งที่ตนเองยังขาดอยู่ หรือถ้าไม่สามารถเอาชนะได้ จึงปรับตนเองให้
สอดคล้องตามสิ่งแวดล้อมและปัญหานั้นเพ่ือรักษาสมดุลนั้นไว้  (กันยา สุวรรณแสง, 2553: 64) ดังนั้น 
ตัวตนกับความทุกข์จึงไปด้วยกันเสมอ ในทางศาสนาพุทธชี้ให้เห็นคุณและโทษของความทุกข์เช่นกัน ถ้า
เราเปลี่ยนทัศนคติใหม่เป็น “ความทุกข์มีไว้ให้เห็น..ไม่ได้มีไว้ให้เป็น” (โครงการจิตประภัสสร, 2560) 
จุดยืนในการมองความทุกข์จะเปลี่ยนไปเพราะถ้าเลือกเป็นทุกข์นั่นหมายถึงเรากลายเป็นผู้เล่นมีอารมณ์



ความรู้สึกร่วม จึงอยากจะหลีกหนีและพร้อมจะดิ้นร้นทุกหนทางที่ทำให้ได้ออกจากความทุกข์ คล้าย
กลายเป็นทาสของความทุกข์เพราะไม่สามารถอดทนต่อภาวะที่มาบีบคั้นกดดันเราได้ แต่ถ้าถอยออกมา
อย่างมีสติโดยเลือกที่จะเห็นความทุกข์แทนกลายเป็นผู้ชมที่ไม่อยู่ภายใต้ความทุกข์ เราอาจพบพระเอกขี่
ม้าขาวที่มาช่วยชีวิตเราให้พบกับความสุขนิรันดร์ได้ เพราะความทุกข์ช่วยให้เห็นการดิ้นรนหาทางออก
ของตัวตนภายในที่ชัดเจนทั้งจากด้านจิตใจอารมณ์ความรู้สึก ด้านความคิดชี้ถูกผิดและพร้อมตัดสิน และ
ด้านร่างกายที่มีอากัปกิริยาตอบสนอง ทั้งหมดล้วนเป็นปัจจัยเพ่ือช่วยค้นหาตัวตนที่แท้จริงภายใต้ความ
ทุกขท์ี่ปกคุมอยู่และนี่คือคุณประโยชน์ที่ซ่อนอยู่ในความทุกข์ที่เข้ามาในชีวิต 

ทางศาสนาพุทธเห็นถึงความสำคัญดังกล่าวจึงได้มีเครื่องมือเพ่ือใช้สำหรับฝึกการเห็นทุกข์ 
อีกทั้งยังต่อยอดให้สามารถข้ามผ่านความทุกข์เหล่านั้นไปได้ด้วยตนเอง เรียกเครื่องมือนี้ว่า องค์ธรรม
อริยสัจ 4 เป็นกระบวนการช่วยให้ออกจากความทุกข์ได้อย่างถูกต้องตามความเป็นจริงของธรรมชาติ 
ซึ่งมีขั้นตอน ดังนี้ (1) ฝึกเห็นความทุกข์ที่เกิดขึ้น (ทุกข์) (2) หาสาเหตุหรือต้นเหตุแท้จริงที่ทำให้เกิด
ความทุกข์ (สมุทัย) กลับเข้ามาพิจารณาตัวตนภายในทีม่ักตอบโต้ปัจจัยที่มากระตุ้นจนเกิดเป็นความทุกข์ 
(3) กำหนดเป้าหมายปลายทางหรือผลความสำเร็จที่ได้ออกจากความทุกข์ (นิโรธ) และ (4) ลงมือทำเพ่ือ
ไปให้ถึงเป้าหมายนั้นด้วยวิธีการที่ถูกต้องเหมาะสมตามหลักมรรคมีองค ์8 (มรรค) โดยสรุปจะพบว่า องค์
ธรรมอริยสัจ 4 เป็นกระบวนการที่แบ่งการฝึกฝนออกเป็น 2 ช่วง ช่วงแรก มุ่งหาต้นเหตุของความทุกข์
อย่างแท้จริงด้วยการกลับเข้ามาพิจารณาตัวตนภายใน และช่วงที่สอง พยายามก้าวข้ามผ่านความทุกข์
นั้นไปได้ด้วยตนเอง ซึ่งตัวตนภายในทางศาสนาพุทธได้อธิบายไว้ในเรื่องจริต ดังนี้ 

 
จริต: เครื่องมือในการค้นหาตัวตน 

จริต คือ บุคคลผู้มีลักษณะนิสัย พื้นเพของจิต และมีลักษณะความประพฤติที่หนักไปทางใด
ทางหนึ่ง ตามสภาพจิตที่เป็นปกติของบุคคลนั้น  ๆ โดยจำแนกได้ 6 ประเภทหลัก เรียกว่า จริต 6 
ประกอบด้วย (1) ราคจริต มีลักษณะนิสัยหนักไปทางราคะ หนักไปทางรักสวยรักงาม ละมุนละไม 
(2) โทสจริต มีลักษณะนิสัยหนักไปทางโทสะ หนักไปทางใจร้อนหงุดหงิดรุนแรง (3) โมหจริต มีลักษณะ
นิสัยหนักไปทางโมหะ หนักไปทางเขลา เหงา ซึม งมงาย เห็นคล้อยตามไป (4) สัทธาจริต มีลักษณะนิสัย
หนักไปทางศรัทธา มีจิตซาบซึ้ง ชื่นบาน น้อมใจเลื่อมใสโดยง่าย (5) พุทธิจริต มีลักษณะนิสัยหนักไปทาง
ใช้ความคิดพิจารณา มองตามความจริง และ (6) วิตกจริต มีลักษณะนิสัยหนักไปทางชอบครุ่นคิด วกวน 
ฟุ้งซ่าน (พระพรหมคุณาภรณ์, 2558: 807) กล่าวคือมนุษย์ทุกคนล้วนมีทั้ง 6 จริตภายในตนเองแต่
สัดส่วนของแต่ละประเภทจริตนั้นมากน้อยแตกต่างกันไป เช่น บุคคลใดมีสัดส่วนของราคจริตมากที่สุด 
จะจัดบุคคลนั้นว่าอยู่ในประเภทของราคจริต สาเหตุที่ควรรู้ประเภทของจริตตนเองก่อนเพราะหลังจากท่ี
ทราบประเภทจริตของตนเองในเบื้องต้น เราสามารถนำองค์ธรรมของจริต 6 ที่อธิบายถึงบุคคลที่เป็น
ราคจริตมีลักษณะนิสัยภายในภายนอกมาเทียบเคียงเพ่ือศึกษาลงลึกมากยิ่งขึ้น ทำให้เรามีแผนที่ในการ
สำรวจตัวตนภายในได้ ทำให้ไม่เสียเวลาในการศึกษาตนเองแบบลองผิดลองถูก เพ่ือให้เข้าใจถึงที่มาของ
จริตที่อยู่ภายในแต่ละบุคคล ได้มีกระบวนการเข้าถึงและแสดงออกถึงตัวตน โดยสามารถอธิบายได้ดัง
ภาพที่ 1 ดังนี้ 

 



 
ภาพที่ 1 องค์ธรรมกิเลส 3 ระดับ อธิบายกระบวนการเข้าถึงและแสดงออกถึงตัวตน 

  
 องค์ธรรมกิเลส 3 คือ การแบ่งกิเลสออกเป็น 3 ระดับตามลำดับขั้นของการละด้วยไตรสิกขา 
ประกอบด้วยกิเลสระดับหยาบใช้อธิศีลสิกขา (ละด้วยศีล) กิเลสระดับกลางใช้อธิจิตตสิกขา (ละด้วย
สมาธิ) และกิเลสระดับละเอียดใช้อธิปัญญาสิกขา (ละด้วยปัญญา) เป็นฐานในการอธิบายกระบวนการ
เข้าถึงและแสดงออกถึงตัวตนจนกลายเป็นแต่ละจริต กล่าวคือมนุษย์ทุกคนล้วนมีกิเลสติดตัวมาจึงยังต้อง
เวียนว่ายตายเกิดกันอยู่ หรือกล่าวอีกนัยหนึ่งคือมนุษย์ทุกคนล้วนมีความทุกข์เพราะกิเลสทำให้เกิดทุกข์ 
จำนวนมากน้อยหนักเบาอยู่ที่สะสมกันมาในแต่ละบุคคล ยกเว้นพระอริยสงฆ์ระดับพระอรหันต์ที่ละสิ้น
แล้วด้วยกิเลสทั้งปวง โดยกิเลสที่ติดตัวมาเหล่านี้ถือเป็นกิเลสระดับละเอียดเรียกว่า อนุสัยกิเลส ถูกเก็บ
ไว้ที่ชั้นในสุดโดยในชั้นนี้เป็นแหล่งเก็บรักษาและดูแลกิเลสทั้งหมด เปรียบได้กับเป็นรากของต้นไม้ที่มี
หน้าที่ดูแลหล่อเลี้ยงเพ่ือให้กิเลสดำรงอยู่ได้ โดยปกติอนุสัยกิเลสจะนอนเนืองอยู่ในขันธสันดานซึ่งเป็น
ชั้นในสุดของจิตใจ จึงเป็นเรื่องยากท่ีจะรู้ว่าส่วนลึกในจิตใจเรามีการสั่งสมของกิเลสตัวใดไว้บ้าง นอกจาก
รอปัจจัยบางอย่างที่มีผลกระทบต่อกิเลสเหล่านั้นมากระตุ้นจึงจะเปิดเผยตัวย้ายขึ้นมาทำงานที่ชั้น
ระดับกลาง โดยเรียกกิเลสที่ทำงานในชั้นนี้ว่า ปริยุฏฐานกิเลส เปรียบเสมือนลำต้นของต้นไม้ที่สัมผัสได้ 
เป็นตัวเชื่อมระหว่างรากและกิ่งก้าน ในระดับชั้นกลางนี้เราจะเริ่มรู้สึกถึงการทำงานของกิเลสผ่าน
อารมณ์ความรู้สึก ความคิด อยู่ในขั้นพิจารณาและเลือกตัดสินใจที่จะกระทำบางอย่างหรือไม่กระทำ ถ้า
เลือกกระทำก็จะแสดงออกเป็นพฤติกรรมภายนอกผ่านทางกายและวาจา ซึ่งพฤติกรรมภายนอกนี้ถือ
เป็นกิเลสระดับหยาบ เรียกว่า วีติกกมกิเลส ที่เปรียบเสมือนกิ่งก้านใบต่าง ๆ ที่แตกแขนงออกมาเป็น
รูปลักษณะของต้นไม้นั้นๆ ให้สามารถมองเห็นเอกลักษณ์เฉพาะได้อย่างชัดเจน ต้นไม้แม้จะพันธุ์เดียวกัน 
ปลูกในพ้ืนที่ใกล้กัน ได้ปัจจัยต่างๆเหมือนกัน เช่น อากาศ แสงแดด น้ำ ปุ๋ย ก็ไม่มีต้นไม้ต้นใดที่มีลักษณะ
เหมือนกันได้ร้อยเปอร์เซ็นต์เปรียบเสมือนมนุษย์ที่ไม่มีใครเหมือนกันได้ร้อยเปอร์เซ็นต์ทั้งจิตใจภายใน
และพฤติกรรมภายนอกเช่นกัน ดังที่กล่าวว่ามนุษย์ทุกคนล้วนแตกต่างและมีเอกลักษณ์เฉพาะตน อาจมี
บางด้านบางมิติที่อาจคล้ายคลึงกันตามพันธุกรรมและสิ่งแวดล้อมที่ได้รับเฉกเช่นเดียวกับต้นไม้  ดังนั้น
อนุสัยกิเลสที่ถูกสั่งสมมาช้านานในชั้นในสุดก็คือจริตที่แท้จริงที่เราต้องพยายามค้นหากันต่อไป 

 



บทสรุป  
การได้รู้จักประเภทจริตที่แท้จริงของตนเอง โดยใช้เครื่องมือเทียบเคียงจากองค์ธรรมจริต 6 

ถือเป็นจุดเริ่มต้นเพ่ือศึกษาลักษณะนิสัยของตนเองผ่านปัญญา 3 ด้าน คือด้านจิตใจอารมณ์ความรู้สึก 
ด้านความคิดที่มักชี้ถูกผิดและพร้อมตัดสิน และด้านร่างกายที่มีอากัปกิริยาตอบสนอง เหมือนมีแผนที่
ช่วยนำทางเพ่ือค้นหาสาเหตุที่มาของพฤติกรรมที่แสดงออกมา ที่มาของอารมณ์ความรู้สึกที่มักเกิดขึ้นมา
จากปัจจัยเดิมๆที่เข้ามากระตุ้น  เห็นกระบวนการเข้าถึงและแสดงออกถึงตัวตนผ่านองค์ธรรมกิเลส 3 
ระดับและแนวทางการละในแต่ละระดับด้วยหลักไตรสิกขา ตั้งแต่กิเลสระดับหยาบสามารถละได้ด้วยศีล 
กิเลสระดับกลางสามารถละด้วยสมาธิ และกิเลสะดับละเอียดสามารถละได้ด้วยปัญญา  นั้นเป็นอีก
หนทางหนึ่งที่จะช่วยให้เรามีสิทธิออกจากวังวนในโลกที่ต่างมุ่งแสวงหาความสุขและหลีกหนีความทุกข์ 
เป็นการเปลี่ยนจุดยืนจากการเป็นผู้เล่นให้มาเป็นผู้ชม รู้ถึงปัจจัยที่มีผลกระทบจนสามารถเข้ามากระตุ้น
ให้เกิดความสุข-ความทุกข์ได้ เราจะได้ไม่ตกเป็นทาสที่จำยอมทำทุกอย่างจนขัดความเป็นธรรมชาติของ
จริตเรา อีกทั้งการรู้และเข้าใจจริตตนเองอย่างถ่องแท้จะเห็นถึงจุดอ่อนจุดแข็งที่มักเกิดขึ้นกับเราเสมอ 
ทำให้สามารถรู้เท่าทันและพร้อมรับมือกับปัจจัยที่มีผลกระทบต่อเราได้ดียิ่งขึ้น ดังนั้นเราจะเลือก
ความสุข-ความทุกข์ได้ด้วยตนเอง 

 
เอกสารอ้างอิง 
กันยา สุวรรณแสง. (2533). การพัฒนาบุคลิกภาพและการปรับตวั. กรุงเทพฯ: บำรุงสาส์น. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม.พิมพ์ครั้งที่ 16. 

กรุงเทพมหานคร: บริษัท เอส.อาร์. พริ้นติ้งแมสโปรดักส์ จำกัด, 2551. 
________. (2558). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย มัชฌิมาปฏิปทา. พิมพ์ครั้งที ่ 41. กรุงเทพมหานคร: 

บริษัท พิมพ์ผลิธัมม์ ในเครือ บริษัท สำนักพิมพ์เพ็ทแอนด์โฮม จำกัด. 
เสถียรธรรมสถาน SDS Channel (7 ตุลาคม 2560). “โครงการจิตประภัสสร 70 ปี 70 ล้านความดี

อนุสาวรีย์มีชีวิตถวายพ่อ”โดยแม่ชีศันสนีย์ เสถียรสุต”. วิดีโอ [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: 
www.youtube.com/watch?v=Rktbxrl-Zno 




