
วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์

 การพัฒนาตนตามหลักมหาสติปัฏฐาน 4 
SELF-DEVELOPMENT ACCORDING TO THE MAHASATIPATTITHAN 4 

  
พระครูภาวนาสังวรกิจ วิ. 

 
บทคัดย่อ 

 บทความนี้ได้รวบรวมวิธีการปฏิบัติธรรมเพ่ือพัฒนาตนเองตามแนวมหาสติปัฏฐาน 4 
เพราะเป็นแก่นแท้ตามหลักค าสอนในทางพระพุทธศาสนา ที่สามารถน าไปพัฒนาจิตใจ อันจะ
น าไปสู่การช าระจิตของผู้ปฏิบัติให้บริสุทธิ์ สะอาดหมดจด  จนกระทั่งถึงบรรลุมรรคผลนิพพาน อัน
เป็นจุดมุ่งหมายสูงสุดทางพระพุทธศาสนา  การปฏิบัติธรรมนั้นจะต้องเริ่มต้นที่ การบ ารุงรักษาจิตให้
เข้มแข็ง ผ่องใสบริสุทธิ์  จะต้องฝึกฝนให้จิตสงบนิ่งอยู่กับเรื่องใดเรื่องหนึ่งโดยเฉพาะ ซึ่งการฝึกจิตให้
สงบ คือการท าสมาธินั่นเองสมาธิหมายถึง ภาวะของจิตที่ตั้งมั่น ก าหนดแน่วแน่อยู่กับสิ่งใดสิ่งหนึ่ง 
หรือ เรื่องใดเรื่องหนึ่งติดต่อกันเป็นเวลานาน ๆ ไม่ฟุ้งซ่านไปหาสิ่งอ่ืนหรือเรื่องอ่ืนจากสิ่งที่ก าหนด 
ภาวะที่จิตมีอารมณ์เป็นหนึ่งหรืออารมณ์เดียวและจิตตั้งมั่นนั้นจะต้องเป็นกุศล  ลักษณะของสมาธิ 
คือ จิตจะเกิดความสงบ เยือกเย็น สบายใจ มีความผ่อนคลาย เอิบอ่ิมใจ ปลอดโปร่ง และมีความสุข
การบริหารจิตอยู่เป็นประจ า ย่อมได้รับประโยชน์ในคือการท าจิตใจสบาย ไม่มีความวิตกกังวล 
ความเครียด มีความจ าดีขึ้น ให้บุคลิกภาพเข็มแข็ง หนักแน่นมั่นคง สงบเยือกเย็น ไม่ฉุนเฉียวเกรี้ยว
กราด มีความสุภาพอ่อนโยนการศึกษาเล่าเรียนและการท างาน เกิดผลดีและมีประสิทธิภาพ 
นอกจากนี้ การมีจิตเป็นสมาธิ รวมทั้งมีผลเกื้อกูลต่อสุขภาพร่างกาย เช่น ชะลอความแก่ ท าให้ดู
อ่อนกว่าวัย และรักษาโรคบางอย่างได้ เช่น โรคความดัน โรคกระเพาะอาหาร เป็นต้นและได้รับ
ประโยชน์สูงสุด ได้แก่ การพัฒนาตนเอง พัฒนาปัญญา อันจะท าให้สามารถพัฒนาไปสู่การช าระจิต
ของผู้ปฏิบัติให้บริสุทธิ์สะอาดหมดจด จนกระทั่งถึงบรรลุมรรคผลนิพพาน อันเป็นจุดมุ่งหมายสูงสุด
ทางพระพุทธศาสนา 
ค าส าคัญ : การพัฒนาตน, สติปัฏฐาน 
 
 

ABSTRACTS 
 This article has gathered the practice of self-development, according to 
the Mahasatipattithan 4. It is the core of the teachings that is a direct way for the 
purification of beings, for the overcoming of sorrow and lamentation, for the 
extinguishing of suffering and grief, for walking on the path of truth, for the 
realization of Nirvana, the ultimate goal of Buddhism. Dharma practice must begin 
                                                           

หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบณัฑิต สาขาพุทธจิตวิทยา คณะมนุษยศาสตร ์ มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 



ปีที่ 1 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม-ธันวาคม 2558

with a strong and pure mental concentration, so that practicing mental can calm on 
a particular subject. The purpose of mental training is meditation itself, referred to 
mental states, and determined to be one of the thing, that do not be distracted by 
anything else from what determined one's emotional state and commitment. With 
the practice of meditation, they can actually get the mind to rest on, what they 
want it to rest on and the mind becomes clearer and more peaceful. Regular 
mental management can both benefit the mind and body system. Without anxiety 
and stress, practitioner will improve memory, strengthen the bile, calm, not angry, 
and mindfulness. The significant beneficial can be seen on the improvement of 
education and job functions, when the mind is remain focusing. Getting the most 
beneficial out are self-development and developing intelligence that can lead to 
the purification of the mind which will attain Nirvana. 
Keywords: Self-development, Consciousness  
 
บทน า 
 ในสังคมปัจจุบันนี้  มีการแข่งขันกันทุกๆด้าน  ทั้งการประกอบอาชีพการงาน  การศึกษา
เล่าเรียน และการด าเนินชีวิตของแต่ละบุคคล   ซึ่งเป็นสาเหตุก่อให้เกิดความเกิดความทุกข์ ความ
สับสนวุ่นวาย เกิดความเดือนร้อนมากมาย  แต่ในสถานการณ์ที่เป็นอยู่นี้  ได้มีพระพุทธศาสนา มีวัด 
มีพระสงฆค์อยช่วยเหลือ บรรเทาทุกข์ โดยการน าเอาหลักค าสอนขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธ
เจ้าไปชี้แนะเพ่ือหาหนทางขจัดความทุกข์ ความวุ่นวายที่เกิดขึ้นได้ 
 การปฏิบัติธรรมในปัจจุบันนี้ได้รับความนิยมเป็นอย่างมาก  เพราะเป็นแก่นของค าสอนที่
สามารถน าไปพัฒนาจิตใจ สามารถไปสู่การช าระจิตของผู้ปฏิบัติให้บริสุทธิ์สะอาดหมดจด  
จนกระทั่งถึงบรรลุมรรคผลนิพพาน อันเป็นจุดมุ่งหมายสูงสุดทางพระพุทธศาสนา  ก่อนที่พระ
สัมมาสัมพุทธเจ้าจะเสด็จดับขันธปรินิพพาน พระองค์ทรงมอบพระพุทธศาสนาให้เป็นสมบัติของ
พุทธบริษัท 4 คือ ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา การที่พุทธบริษัทใดพุทธบริษัทหนึ่ง ได้บรรลุธรรม
ระดับใดก็ตามด้วยการเจริญพระกัมมัฏฐานก็ย่อมจะท าให้พุทธบริษัทเหล่าอ่ืนเกิดความมั่นใจในการ
เจริญพระกัมมัฏฐานโดยเห็นว่า การเจริญพระกัมมัฏฐานเป็นการปฏิบัติธรรม เพ่ือพัฒนาจิตของ
มนุษย์ให้บรรลุถึงพระนิพพานได้ ผู้ที่เคยเจริญพระกัมมัฏฐานอย่างไร้จุดหมายหรือมีความท้อแท้หมด
ก าลังใจในการปฏิบัติ ก็จะมีก าลังใจในการปฏิบัติมากขึ้น ในขณะเดียวกันผู้ที่ยังไม่สามารถบรรลุ
ธรรมระดับใดระดับหนึ่งก็สามารถพัฒนาจิตของตนขึ้นเรื่อย ๆ จนกระทั่งสามารถบรรลุ จุดหมาย
สูงสุดคือพระนิพพานได้ สังคมโลกก็จะได้รับประโยชน์คือสันติภาพ มีความสงบร่มเย็นพร้อม ๆ กับผู้
ปฏิบัติธรรม ปัญหาต่าง ๆ ที่โลกก าลังประสบอยู่ เช่น การเบียดเบียนกัน การเข่นฆ่ากัน การแย่งชิง
ผลประโยชน์กัน ก็จะลดน้อยลงไปตามล าดับ เพราะอาศัยบุคคลผู้มีคุณภาพดี มีจ านวนมากขึ้นใน
สังคม 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์

 การปฏิบัติพระกัมมัฏฐานในพระพุทธศาสนา มีหลายวิธีด้วยกัน ตามที่มีปรากฏหลักฐาน
อยู่ในพระไตรปิฎกและอรรถกถาว่า เป็นวิธีการที่ถูกต้องตามค าสอนของพระพุทธเจ้าและสามารถท า
ให้พุทธศาสนิกชน ได้พัฒนาตนจากระดับปุถุชนธรรมดาเป็นอริยบุคคล ด้วยการพัฒนาตนนั้นจะต้อง
อาศัยหลักการปฏิบัติพระกัมมัฏฐานเพ่ือฝึกฝนอบรมหลักกัมมัฏฐานในพระไตรปิฎกสมถกัมมัฏฐาน 
พระพุทธศาสนาแบ่งพระกัมมฎฐานออกเป็น 2 วิธีปฏิบัติด้วยกัน วิธีที่ 1 เรียกว่า สมถกัมมัฏฐาน วิธี
ที่ 2 เรียกว่า วิปัสสนากัมมัฏฐาน  
 สมถกัมมัฏฐาน หมายถึง ความตั้งอยู่แห่งจิต ความด ารงอยู่ ความตั้งมั่น ความไม่ซัดส่าย 
ความไม่ฟุ้งซ่าน ความที่จิตไม่ซัดส่าย สมถะ สมาธินทรีย์ สมาธิพละ สัมมาสมาธิ  
 และ วิปัสสนากัมมัฏฐาน คืออุบายวิธีส าหรับฝึกจิตให้เกิดปัญญารู้แจ้งตามความเป็นจริง 
พระไตรปิฎก ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เล่มที่ 34 ข้อ 55 หน้า 30 ได้ให้ความหมายของ
วิปัสสนาไว้ว่า 
 กตมา ตสฺมึ สมเย วิปสฺสนาโหติยา ตสฺมึ สมเย ปญฺญาปชานานา วิจโย ปวิจโย ธมฺมวิจโย 
สลฺลกฺขณาอุปลกฺขณา ปจฺจุปลกฺขณา ปณฺฑิจฺจ  โกสลฺล  เน ปุญฺญ เวภพฺยา จินฺตา อุปปริกฺขา ภูรีเมธา 
ปริณายิกา วิปสฺสนาสมฺปชญฺญ  ปโตโท ปญฺญาปญฺญินฺทฺริย  ปญฺญาพล  ปญฺญาสตฺถ  ปญฺญาปาสาโท 
ปญฺญาอาโลโก ปญฺญาโอภาโส ปญฺญาปชฺโชโต ปญฺญารตน อโมโห ธมฺมวิจโย สมฺมาทิฏอย ตสฺมึ สมเย 
วิปสฺสนาโหติ 
 แปลความว่าวิปัสสนาที่เกิดขึ้นในสมัยนั้น เป็นไฉนปัญญา กิริยาที่รู้ชัด ความวิจัย ความ
เลือกสรร ความวิจัยธรรม ความก าหนดหมาย ความเข้าไปก าหนด ความเข้าไปก าหนดเฉพาะ ภาวะ
ที่รู้ ภาวะที่ฉลาด ภาวะที่รู้ละเอียด ความรู้อย่างแจ่มแจ้ง ความค้นคิด ความใคร่ครวญ ปัญญา
เหมือนแผ่นดิน ปัญญาเครื่องท าลายกิเลส ปัญญาเครื่องน าทาง ความเห็นแจ้ง ความรู้ดี ปัญญา
เหมือนรัตนะ ความไม่หลงงมงาย ความเลือกเฟ้นธรรม สัมมาทิฎฐิ ในสมัยนั้น นี้ชื่อว่า วิปัสสนา ที่
เกิดข้ึนในสมัยนั้น 
 ในพระไตรปิฎกจะให้ความหมายของค าว่า วิปัสสนา ไว้หลายนัยก็ตาม แต่ผู้ปฏิบัติก็ต้อง
ผ่านกระบวนการฝึกวิปัสสนากัมมัฏฐานตามหลักสติปัฎฐาน ซึ่งเป็นพระสูตรที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ใน
พระไตรปิฎก จึงจะสามารถพัฒนาวิปัสสนาปัญญาให้เกิดข้ึนได้ หลักการฝึกเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐาน
นั้น แม้ผู้เข้าฝึกจะมีสมาธิในระดับใดก็ตาม ก็สามารถน ามาเป็นเครื่องมือในการเจริญวิปัสสนา
กัมมัฏฐานได้ แม้แต่จิตที่สงบชั่วขณะ (ขณิกสมาธิ) ก็สามารถน ามาเป็นพ้ืนฐานในการเจริญวิปัสสนา
กัมมัฏฐานได้ ดังที่ท่านกล่าวไว้ในวิสุทธิมรรคว่า ปราศจากขณิกสมาธิเสียแล้ว วิปัสสนาย่อมมีไม่ได้ 
(วิสุทธิ.ฏีกา. 1/15/21) เพราะพระพุทธศาสนาถือว่า การฝึกฝนอบรมจิตให้เกิดปัญญา ตาม
กระบวนการวิปัสสนากัมมัฏฐานถึงขนาดท าลายกิเลสได้ เป็นสิ่งที่ส าคัญที่สุด เพราะการฝึกฝนอบรม
จิตนี้ย่อมจะท าให้ความไม่รู้(อวิชชา)หายไป เปรียบเหมือนแสงสว่างท าให้ความมืดหายไป ด้วยจิต
ของปุถุชนโดยปกติหนาแน่นไปด้วยกิเลส เมื่อได้รับการช าระโดยกระบวนการวิปัสสนากัมมัฏฐาน
แล้ว สภาพจิตก็จะบางเบาจากกิเลส เปลี่ยนไปในทางที่ดี จากสภาพจิตของปุถุชนธรรมดากลายเป็น
กัลยาณปุถุชน จนเป็นพระอริยบุคคลชั้นพระอรหันต์ ซึ่งเป็นชีวิตในอุดมคติของพระพุทธศาสนา 



ปีที่ 1 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม-ธันวาคม 2558

ดังนั้น เราจึงสามารถกล่าวได้ว่า พระอรหันต์ทุกรูปต้องผ่านการเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐาน (สติปัฏ
ฐาน) มาแล้วทั้งนั้นในการปฏิบัติธรรมตามหลักท่ีว่ามานี้ จะต้องปฏิบัติตามข้ันตอนดังนี้ 
 1.การฝึกอบรมจิตหรือบริหารจิต 
 การฝึกจิต หมายถึง การบ ารุงรักษาจิตให้เข้มแข็งผ่องใสบริสุทธิ์  ซึ่งต่างกับการบริหาร
กาย เพราะการบริหารกายต้องท าให้ร่างกายเคลื่อนไหวอยู่เสมอแต่การบริหารจิต  จะต้องฝึกฝนให้
จิตสงบนิ่งอยู่กับเรื่องใดเรื่องหนึ่งโดยเฉพาะ ซึ่งการฝึกจิตให้สงบ คือการท าสมาธินั่นเองสมาธิ 
หมายถึง ภาวะของจิตที่ตั้งมั่น ก าหนดแน่วแน่อยู่กับสิ่งใดสิ่งหนึ่ง หรือ เรื่องใดเรื่องหนึ่งติดต่อกัน
เป็นเวลานานๆ ไม่ฟุ้งซ่านไปหาสิ่งอ่ืนหรือเรื่องอ่ืนจากสิ่งที่ก าหนด ภาวะที่จิตมีอารมณ์เป็นหนึ่งหรือ
อารมณ์เดียวและจิตตั้งมั่นนั้นจะต้องเป็น กุศล ลักษณะของสมาธิ คือ จิตจะเกิดความสงบ เยือกเย็น 
สบายใจ มีความผ่อนคลาย เอิบอิ่มใจ ปลอดโปร่ง และมีความสุข 
 ในวันหนึ่ง ๆ จิตของเราคิดเรื่องต่าง ๆ มากมาย จิตย่อมจะเหนื่อยล้า หากไม่ได้มีการ
บ ารุงรักษาหรือบริหารจิตของเราให้เข้มแข็งผ่องใสบริสุทธิ์ จิตจะอ่อนแอ หวั่นไหวต่อเหตุการณ์
รอบตัวได้ง่าย เช่น บางคนจะแสดงพฤติกรรมที่ไม่เหมาะสมออกมาจนเกินเหตุ เมื่ออยู่ในอาการ
ตกใจ เสียใจ โกรธ ดีใจ หรือเกิดความอยากได้ เพราะจิตใจอ่อนแอ ขุ่นมัวการท าจิตใจให้ผ่องใสหรือ
การฝึกจิตคือ การฝึกจิตให้มีสติสามารถควบคุมจิตใจให้จดจ่อกับสิ่งที่เรากระท า โดยระลึกอยู่เสมอ
ว่า ตนก าลังท าอะไรอยู่ ต้องท าอย่างไร พร้อมกับระมัดระวังไม่ให้เกิดความผิดพลาดหรือมีสมาธิ
นั่นเอง  เป็นการควบคุมจิตใจให้จดจ่อแน่วแน่อยู่กับสิ่งใด สิ่งหนึ่ง โดยไม่เปลี่ยนแปลงจนกว่าจะหยุด
ท าสมาธิ 
 2. วิธีปฏิบัติฝึกอบรมจิต 
 1.เลือกสถานที่ที่เหมาะสม เช่น สถานที่ปลอดโปร่งไม่มีเสียงรบกวน 
 2.เลือกเวลาที่เหมาะสม เช่น ตอนเช้า ก่อนนอน เวลาที่ใช้ไม่ควรนานเกินไป 
 3.สมาทานศีล เป็นการแสดงเจตนาเพ่ือท าใจให้บริสุทธิ์สะอาด 
 4.นมัสการพระรัตนตรัยและสวดมนต์สรรเสริญคุณพระรัตนตรัย 
 5.ตัดความกังวลต่าง ๆ ออกไป 
 
 3.ขั้นตอนปฏิบัติ 
 1.นั่งท่าสมาธิ คือ นั่งขัดตะหมาด เท้าขวาทับเท้าซ้าย มือขวาวางทับมือซ้าย ตั้งตัวตรง 
ด ารงสติมั่น 
 2.หลับตาหรือลืมตาก็ได้ อย่างไหนได้ผลดีก็ปฏิบัติอย่างนั้น 
 3.ก าหนดรู้ลมหายใจเข้า-ออก ลมหายใจกระทบตรงไหนก็รู้ชัดเจนให้ก าหนดตรงจุดนั้น 
 4.เมื่อลมหายใจ-ออก จะก าหนดภาวนาด้วยหรือไม่ก็ได้ แล้วแต่บุคคลที่ปฏิบัติ 
 5.ปฏิบัติไปเรื่อย ๆ จนได้เวลาพอควรแก่ร่างกาย จึงออกจากการปฏิบัติ 
 6.แผ่เมตตาให้ตนเองและสรรพสัตว์ทั้งหลายการปฏิบัติระยะแรกๆ จิตอาจฟุ้งซ่าน สงบ
ได้ยาก หรือไม่นาน ต้องใช้ความเพียรพยายาม หมั่นฝึกปฏิบัติบ่อย ๆ จิตจึงจะค่อยสงบตามล าดับ 



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์

ผลที่จะเกิดขึ้นตามมา คือ จิตใจสงบ เยือกเย็น แจ่มใส เบิกบาน มั่งคง เข้มแข็ง  มีพลัง มีความจ าดี
ขึน้ และท่ีส าคัญ คือ ปัญญาก็จะเกิดขึ้นตามมาด้วย 
 5. การบริหารจิตตามหลักสติปัฏฐาน 
 สติปัฏฐาน 4 หรือ ฝึกสมาธิโดยใช้สติเป็นตัวน า เรียกกันโดยทั่วไปว่าสติปัฏฐาน เป็นวิธี
ปฏิบัติธรรมที่นิยมกันมาก และยกย่องนับถืออย่างสูง ถือว่ามีพร้อมทั้งสมถะและวิปัสสนาในตัวมี
พุทธพจน์ในมหาสูตรปัฏฐานสูตรว่า “...ภิกษุ ทั้งหลาย ทางนี้เป็นมรรคาเอก เพ่ือความบริสุทธิ์ของ
สัตว์ทัง้หลาย เพื่อข้ามพ้นความโศกและปริเทวะ เพ่ือความอัศดงแห่งทุกข์และโทมนัส เพ่ือบรรลุโลกุ
ตรมรรค เพื่อกระท าให้แจ้งซึ่งนิพพานนี้คือสติปัฏฐาน 4...”  
 สติปัฏฐาน 4 ประกอบด้วย  
 1.กายานุปัสสนา การพิจารณากายหรือตามดูรู้ทันกาย การตั้งสติอยู่ที่กิริยาของกาย มี
อยู่หลายจุดได้แก่ 

1) อานาปานสติ คือการตั้งสติก าหนดลมหายใจเข้าออก 
2) ก าหนดอิริยาบถ คือเมื่อยืน เดิน นั่ง นอน หรือร่างกายอยู่ในอาการอย่างไร ก็รู้ชัด

ในอาการท่ีเป็นอยู่นั้น 
3) สัมปชัญญะ คือสร้างสัมปชัญญะ ความรู้ตัว ในการกระท าหรืออาการเคลื่อนไหว

ทุกอย่างของกาย เช่น การก้าวเดิน การนุ่งห่มผ้า การกิน การอุจจาระ ปัสสาวะ 
เป็นต้น 

4) ปฏิกูลมนสิการ  คือการพิจารณาร่างกายของตนตั้งแต่ศีรษะ จรดปลายเท้า ซึ่งมี
ส่วน ประกอบ ที่ไม่สะอาด มากมายมารวมอยู่ด้วยกัน 

5) นวสีวถิกา คือการมองเห็นศพที่อยู่ในสภาพต่างๆกันโดยระยะเวลา 9 ระยะ ตั้งแต่
ตายใหม่ๆไปจนถึงกระดูกผุๆ แล้วย้อนมาดูร่างกายของตน ก็ต้องเป็นเช่นนั้น
เหมือนกัน  

 2. เวทนานุปัสสนา เป็นการตั้งสติ ตามดูรู้ทันเวทนา คือเมื่อเกิดความรู้สึกสุขก็ดี ทุกข์ก็ดี 
เฉยๆก็ดี ก็ให้รู้ชัดตามท่ีเป็นอยู่ขณะนั้น  
 3.จิตตานุปัสสนา เป็นการตั้งสติ ตามดูรู้ทันจิต คือจิตของตนในขณะนั้นเป็นอย่างไร เช่น
มีราคะ ไม่มีราคะ มีโทสะ ไม่มีโทสะ มีโมหะ ไม่มีโมหะ ฟุ้งซ่าน เป็นสมาธิ ฯลฯ ก็รู้ชัดตามที่มัน
เป็นอยู่ในขณะนั้นๆ  
 4. ธัมมานุปัสสนา เป็นการตั้งสติ การตามดูรู้ทันธรรม ได้แก่ 

1) นิวรณ์ 5 คือ รู้ชัดในกามฉันท์ พยาบาท เฉื่อยชา ฟุ้งซ่าน ลังเล ว่าสิ่งเหล่านี้
เกิดขึ้นได้อย่างไร เมื่อเกิดขึ้นแล้ว ละเสียได้อย่างไร ให้รู้ชัดตามที่เป็นไปใน
ขณะนั้น 

2) ขันธ์ 5 คือก าหนดรู้ว่าขันธ์ 5 แต่ละอย่างๆ คืออะไร เกิดขึ้นได้อย่างไร ดับไปได้
อย่างไร (ขันธ์ 5 ได้แก่ รูป เวทนา สัญญา สังขารและวิญญาณ) 



ปีที่ 1 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม-ธันวาคม 2558

3) อายตนะ คือรู้ชัดในอายตนะการสัมผัสของประสาททั้ง 5 ว่าตาเห็นอะไร หูได้ยิน
อะไร เป็นสิ่งใดแน่ เป็นต้น 

4) โพชฌงค์ 7 คือรู้ชัดในขณะนั้นๆว่า สติ ธรรม วิริยะ ปีติ ปัสสัทธิ สมาธิ และ
อุเบกขา มีปรากฏอยู่ในใจตนหรือไม่ ถ้ายังไม่ปรากฏ จะปรากฏได้อย่างไร ที่
ปรากฏแล้ว เจริญบริบูรณ์หรือไม่ 

5) อริยสัจ คือรู้ชัดในทุกข์ที่เกิด ว่าเกิดจากอะไร มีเหตุอย่างไร และจะดับได้ด้วย
มรรคใด 

 การพิจารณาสติปัฏฐานทั้ง 4 ไม่ จ าเป็นต้องหลีกหนีออกจากสังคม เพ่ือไปนั่งปฏิบัติ
จ าเพาะในกาลเวลาใดเวลาหนึ่ง แต่ควรปฏิบัติในชีวิตประจ า เมื่อทุกข์เกิดขึ้น ก็ใช้สติพิจารณาทันที 
เพราะโดยสาระของสติปัฏฐาน มีจุดที่ควรพิจารณาใช้สติก ากับดูแลทั้งหมดเพียง 4 จุด คือ 
 1.ร่างกายและพฤติกรรมของมัน (กายานุปัสสนา) 
 2. เวทนาคือความรู้สึกสุขทุกข์ต่าง ๆ (เวทนานุปัสสนา) 
 3. ภาวะจิตที่เป็นไปต่าง ๆ (จิตตานุปัสสนา) 
 4. ความนึกคิดไตร่ตรองในธรรม ได้แก่ นิวรณ์ ขันธ์ 5 อายตนะ และ อริยสัจ (ธัมมา
นุปัสสนา)  
 การน าวิธีการบริหารจิตและเจริญปัญญาไปใช้ในการพัฒนาการเรียนรู้คุณภาพชีวิต และ
สังคม  ผู้ที่ผ่านการบริหารจิตและเจริญปัญญามาเป็นอย่างดีจะสามารถพัฒนาคุณภาพชีวิต ให้ดีงาม
ขึ้นได้หลายด้าน คือ 
 1. การเรียนรู้ 
 1) ท าให้มีสมาธิมั่นคง มีความทรงจ าแม่นย า แจ่มชัด ไม่พร่าไม่เลือนง่าย 
 2) ท าให้จับประเด็นของเรื่องที่เรียนได้อย่างรวดเร็วและแม่นย า 
 3) ท าให้เข้าใจเรื่องราวที่ลึกซึ้งได้มากกว่าและดีกว่าคนทั่วไปเช่น เรื่องหนึ่งคนทั่วไป
มองเห็นเพียงแง่เดียวแต่คนที่ฝึกจิตมาดีมองเห็นนับได้เป็น 10 นัย 
 4) ท าให้คนลดอหังการ เป็นคนใจกว้าง มีความหลงตัวเองน้อยพร้อมที่จะเรียนรู้จาก
บุคคลอ่ืนได้ตลอดเวลา เรียกอีกอย่างหนึ่งว่าจะกลายเป็นบุคคลเรียนรู้ได้จากทุกคน จากทุกสิ่งและ
จากทุกปรากฏการณ์  
 2. คุณภาพชีวิต  

1) คนที่ฝึกจิตแล้ว จิตจะมีลักษณะมีพลัง สงบ แจ่มใส นุ่มนวลควรแก่งาน 
2) อยู่เป็นสุขในปัจจุบัน 
3) ได้ญาณทัศน์ คือ ความสามรถพิเศษ เช่น มีฤทธิ์ มีตาทิพย์ หูทิพย์ฯลฯ 
4) ท าให้มีสติสัมปชัญญะสมบูรณ์ 
5) ท าให้ก าจัดกิเลสอาสวะได้อย่างสิ้นเชิง  

 3. สังคม  



วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์

1) เป็นคนมีศีล ท าให้ไม่เป็นอันตรายต่อใครๆ ในสังคมสามารถอยู่ร่วมกับคนในสังคม
ได้อย่างมีความสุข 

2)  เป็นคนมีสมาธิ ท าให้มีสุขภาพจิตสมบูรณ์สามารถด ารงตนอยู่ในสังคมได้อย่างเป็น
สุข ท างานอย่างมีประสิทธิภาพเป็นแบบอย่างหรือประจักษ์พยานให้คนในสังคมเห็นว่าคนที่มี
สุขภาพจิตดีนั้น ชีวิตจะมีแต่ความราบรื่น สงบเย็น และเป็นสุข 

3) เป็นคนมีปัญญา ท าให้ทรัพยากรบุคคลที่ทรงคุณค่าของสังคมเป็นที่พ่ึงของตนได้ 
เป็นที่พ่ึงของสังคมและประเทศชาติได้ร่วมเป็นพลังส าคัญในการสร้างสรรค์พัฒนาประเทศชาติได้
อย่างมีประสิทธิภาพอยู่องค์กรไหน หรือท างานที่ไหน ก็ท าให้องค์กรนั้นๆมีความเจริญก้าวหน้า เป็น
ต้นซึ่งเป็นเครื่องวัดถึงความเจริญก้าวหน้าของการปฏิบัติ สามารถไปสู่การช าระจิตของผู้ปฏิบัติให้
บริสุทธิ์สะอาดหมดจด  จนกระทั่งถึงบรรลุมรรคผลนิพพาน อันเป็นจุดมุ่งหมายสูงสุดทาง
พระพุทธศาสนา   
 
บรรณานุกรม 
พระไตรปิฏกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยพระสุตตันตปิฎกทีฆนิกายมหาวรรค 

[9.มหาสติปัฏฐานสูตร] ที.ม.เล่มที1่0 ข้อ 372 ถึงข้อ 405. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). 2553. พจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่

18. นนทบุรี :เพ่ิมทรัพย์การพิมพ์, นนทบุรี. 
พระศรีวรญาณ (วิ). 2542. หลักการปฏิบัติพระกัมมัฏฐานในพระไตรปิฎกฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย.  เก็บเพชรจากคัมภีร์พระไตรปิฎก. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย.  



ปีที่ 1 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม-ธันวาคม 2558


