
วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                159                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

 

 
 

“เกิดมาเป็นนักฆ่า”  
ความย้อนแย้งของภาพยนตร์หลังสมัยใหม่แห่งสหรัฐอเมริกา 

“Natural Born Killers” : The irony of postmodern film from The USA 
 

บัณฑิต ไกรวิจิตร 
อาจารย์, ภาควิชาสังคมศาสตร์ 

คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครนิทร์ 
 

Abstract 
 

This article analyses an American film, Natural Born Killers, 
through social scientific and humanistic perspectives. The film has an 
eccentric narration and is itself a sample of “postmodern film” current. It is 
a criticism of mass media culture in the age of consumerism, claiming that 
in the aforementioned age the media has created a specific kind of 
audience, namely, an audience born out of constant daily consumption of 
sexual and physical violence through mass media. Such consumption has 
eventually caused an abnormality of American people. Along this line of 
thought, the media itself usually deem an audience as passive receivers, 
who synthesize received messages straightforwardly, yet have, 
nonetheless, the capability to transmit the “message” received through the 

 บทความวิชาการ 
 



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                160                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

“media” to the world around themselves. An environment as such has 
finally brought American people to the point of madness and an explosion 
of the use of violence. 
 Natural Born Killers blames its main characters as “an audience” 
who learn to use the violence through mass media and have become 
killers themselves in the real world. I shall argue against such 
representation on two main points: firstly, an audience is not passive 
receivers, rather, they are relatively autonomous agents; secondly, 
although the film aims to critique the violence presented through mass 
media culture, it excessively - through itself - presents that same kind of 
violence, which renders an ironic problem of how it is impossible for a 
representation to escape from what it tries to reject.   
    

Keywords: Cultural studies, Decoding/encoding, Natural Born Killers, 
Postmodern film, The violence of mass media 

 
บทคัดย่อ 

 

บทความนี้ต้องการวิเคราะห์ภาพยนตร์ของผู้ก ากับและผู้เขียนเรื่องชื่อ
ดังของสหรัฐอเมริกาซึ่งสะท้อนปัญหาสังคมอเมริกา เรื่อง Natural Born 
Killers หรือ เกิดมาเป็นนักฆ่า ด้วยมุมมองทางวิชาการด้านสังคมศาสตร์และ
มนุษยศาสตร์ ภาพยนตร์มีวิธีการเล่าเรื่องที่มีความแปลกใหม่ และเป็นตัวแทน
ของกระแสการสร้ างภาพยนตร์ ในแนว  “ภาพยนตร์หลั งสมัย ใหม่ ” 
(postmodern film) ผู้สร้างภาพยนตร์วิพากษ์สื่อในยุคสมัยบริโภคนิยม 



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                161                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

(consumerism) ว่าสื่อได้สร้างผู้ชมมีคุณลักษณะใหม่ จากการเป็นผู้ซึมซับเอา
ความรุนแรงทางเพศและความรุนแรงทางกายภาพจากการเป็นผู้ชม ซึ่งเกิดขึ้น
เป็นประจ าในชีวิตประจ าวัน และต่อเนื่องมาอย่างยาวนาน จนกระทั่งสื่อได้
สร้างความผิดปกติให้แก่ประชาชนในสังคมของอเมริกัน สื่อชอบอธิบายว่าผู้ชม
คล้ายกับกล่องรับข้อมูล ผู้ชมสังเคราะห์ข้อมูลอย่างซื่อๆ และมีความสามารถ
ในการถ่ายทอด “สาร” ที่มาจาก “สื่อ” สู่คนรอบข้างได้ การพัฒนาความคิดของ
ประชาชนในสิ่งแวดล้อมที่เต็มไปด้วยสื่อเช่นนี้ มาถึงขั้นท าให้สังคมอเมริกัน
เพี้ยนมีอาการคลุ้มคลั่ง และเกิดการระเบิดอารมณ์ขึ้นมา จากภาพยนตร์เรื่อง 
“เกิดมาเป็นนักฆ่า” ได้กล่าวโทษว่าตัวละครเอกของเรื่อง คือ “ผู้ชม” พัฒนา
ตนเองไปเป็นนักฆ่า เพราะเรียนรู้ความรุนแรงผ่านทางสื่อสารมวลชน ผู้เขียน
ต้องการถกเถียงกับภาพตัวแทน (representation) ที่ผู้ก ากับภาพยนตร์สร้างขึ้น
ในปัญหาหลายประการ คือ ผู้ชมไม่ใช่วัสดุรองรับข้อมูล แต่เป็นผู้ที่มีอ านาจใน
ตัวเองเชิงสัมพัทธ์ (relatively autonomous) ซึ่งปฏิเสธค าอธิบายของผู้ก ากับ
ภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่า และต้องการถกเถียงในปัญหาเชิงซ้อนอันเกิด
ขึ้นมาจากภาพยนตร์เองว่า ภาพยนตร์วิจารณ์ความรุนแรงของสื่อสารมวลชน 
แต่สร้างความรุนแรงในสื่อที่วิจารณ์ความรุนแรง ในผลงานของตนเองจนล้น
เกินความพอดี จึงเป็นปัญหาของความแย้งย้อน (irony) ของภาพตัวแทนที่ไม่
สามารถหลุดพ้นจากสิ่งที่ตนเองปฏิเสธได้. 

 

ค าส าคัญ : การถอดรหัสและการใส่รหสัความหมาย ความรุนแรงของ
ภาพยนตร์หลังสมัยใหม่  วัฒนธรรมศึกษา  สื่อสารมวลชน 
 
 



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                162                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

บทน า 
บทความนี้ต้องการวิเคราะห์ภาพยนตร์ของผู้ก ากับและผู้เขียนบท ของ

ประเทศสหรัฐอเมริกาซึ่งสะท้อนปัญหาสังคมอเมริกา เรื่อง Natural Born 
Killers หรือ เกิดมาเป็นนักฆ่า ด้วยมุมมองทางวิชาการด้านสังคมศาสตร์และ
มนุษยศาสตร์ โดยส่วนตัวผู้เขียนมีประสบการณ์จากการชมภาพยนตร์มาก่อน
หน้านี้ ประทับใจในวิธีการเล่าเรื่องที่มีความแปลกใหม่แตกต่างจากเรื่องอื่นๆ 
และเป็นตัวแทนของกระแสการสร้างภาพยนตร์ในแนว “ภาพยนตร์หลัง
สมัยใหม่” (postmodern film) ผู้สร้างภาพยนตร์วิพากษ์สื่อในยุคสมัยบริโภค
นิยม (consumerism) ว่าได้สร้างผู้ชมให้มีคุณลักษณะใหม่เกิดขึ้น เนื่องจาก
ผู้ชมได้ซึมซับความรุนแรงทางเพศและความรุนแรงในทางกายภาพ จาก
สื่อสารมวลชนประเภทต่างๆ ในชีวิตประจ าวันมาอย่างต่อเนื่องยาวนาน กระทั่งได้
เกิดความผิดปกติของคนในสังคมอเมริกัน ซึ่งมักอธิบายว่าผู้ชมเป็นเหมือนกับ
กล่องรองรับข้อมูลและสังเคราะห์ข้อมูลอย่างซื่อๆ แปลความตรงๆ จากสาร 
(message) และแสดงออกมาสู่คนรอบข้างจนถึงขั้นท าให้สังคมอเมริกันเพี้ยนมี
อาการคลุ้มคลั่ง และเกิดการระเบิดอารมณ์ขึ้นมา ภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่า 
กล่าวโทษวงการสื่อสารมวลชนว่าเป็นผู้สร้างให้ผู้ชมกลายเป็นนักฆ่า จากการได้
เรียนรู้ผ่านสื่อสารมวลชน และนี่คือชุดค าอธิบายของภาพยนตร์เรื่อง เกิดมาเป็น
นักฆ่า 

มุมมองที่ใช้วิเคราะห์มี 6 ประการคือ ประการแรกสังคมอเมริกันปัจจุบัน
ได้เกิดการเปลี่ยนแปลงคุณลักษณะทางสังคมจากทุนนิยมสื่อสารมาสู่สังคม
บริโภคสื่อ ประการที่สองพิจารณาภาพยนตร์ในเชิงความสัมพันธ์ระหว่างผู้ชมกับ
ภาพตัวแทนจากเทคโนโลยีการรับสื่อ ประการที่สาม พิจารณาสื่อ โทรทัศน์ และ
การติดตามชมโทรทัศน์ของคนอเมริกันอันเป็นการปฏิบัติการในชีวิตประจ าวัน 



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                163                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

(practice of everyday life) ประการที่สี่ ผู้ชมไม่ใช่วัสดุรองรับข้อมูล แต่เป็นผู้ที่
มีอ านาจในตัวเองเชิงสัมพัทธ์ (relatively autonomous) ประการที่ห้าพิจารณา
ต่อสื่อประเภทภาพและเสียง ถึงความเป็นไปได้ของการได้รับอิทธิพลจากสื่อ
ด้วยเงื่อนไขอะไรและอย่างไร ประการที่หกพิจารณาการสร้างวาทกรรมความ
บ้าจากภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่า และสื่อหลังสมัยใหม่อื่นๆ ว่าโดยตัวของสื่อ
แล้วได้สร้างสถานะของความบ้าให้เกิดขึ้น และผู้ชมมีอ านาจในตัวเองเชิง
สัมพัทธ์ ส่วนภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่าได้สร้างวาทกรรมความบ้า จนก้าวล้ า
เกินกว่าโลกของความจริงจากการรับรู้ในชีวิตประจ าวันและก้าวล้ ากว่าวาท
กรรมความบ้าที่สังคมและทางการแพทย์สร้างขึ้น ซึ่งในที่สุดได้เกิดความเป็นไป
ได้ในหลากหลายแนวทาง แต่แตกต่างจากความคาดหวังของผู้สร้าง ภาพยนตร์
เกิดมาเป็นนักฆ่าออกเผยแพร่เมื่อปี 1994 เขียนเรื่องโดย Tarantino ก ากับโดย 
Oliver Stone แสดงน าโดย Woody Harrelson และ Juliette Lewis และตัว
ประกอบคือ Rodney Dangerfield, Robert Downey Jr., Tom Sizemore, 
และ Tommy Lee Jones.  

 
เรื่องย่อ ตัวละครและฉากสุดท้ายของเรื่อง “Natural Born Killers” 

 Mickey แสดงโดย Woody Harrelson มีภูมิหลังวัยเด็กอันเจ็บปวด
จากการถูกพ่อตนเองท าร้ายร่างกาย และต่อมาพ่อของเขาได้ฆ่าตัวตายโดยไม่
ทราบสาเหตุ  Mickey มีอาชีพเป็นคนขายเนื้อแบบขายตรง (direct sell) วัน
หนึ่งเขาได้ไปส่งเนื้อที่บ้านของ  Mallory  ซึ่งแสดงโดย Juliette Lewis ในทันทีที่
ได้พบกัน  เขาได้ชวนเธอออกไปเที่ยวโดยได้ขโมยรถพ่อของ  Mallory ไปเป็น
พาหนะ การกระท านี้ ท าให้เขาต้องโทษอาญาติดคุก แต่ในขณะที่เกิดพายุทอร์
นาโด เขาได้ขี่ม้าหนีออกมาจากคุกที่มีแต่ทะเลทราย กลับมาหา  Mallory  และ



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                164                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

ช่วยเธอฆ่าพ่อและแม่ หลังจากนั้นเขาและเธอก็ได้ชวนกันไปฆ่าคนอื่นอีกหลาย
ราย  

   Mallory เองก็มีภูมิหลังและชีวิตที่เจ็บปวดอย่างมากจากการถูกพ่อ
กระท าทางเพศ และเคียดแค้นแม่ที่ไม่ปกป้องตัวเธอจากสามีที่มักมากในกาม 
และยังสมรู้ร่วมคิดต่อการข่มขืนลูกสาวตัวเอง เมื่อ Mickey หนีคุกออกมาได้
เธอได้ให้  Mickey ช่วยฆ่าพ่อและแม่อย่างโหดร้ายบ้าคลั่ง และตัดสินใจร่วมกัน
ในทันทีว่าจะฆ่าคนอื่นๆ ต่อไป  

 Mickey และ Mallory ได้ตระเวนเดินทางไปทั่วในพื้นที่ชนบทและฆ่า
แบบสุ่มไปเรื่อยๆ Mickey ให้ข้อมูลกับนักข่าวว่าเขาทั้งสองร่วมมือกันฆ่าคน
บริสุทธิ์ไปแล้วถึง 52 คน และยังอธิบายอีกว่าเขาเกิดมาเป็น “นักฆ่าโดย
ธรรมชาติ” ซึ่งตรงกับชื่อเรื่องว่า "Natural Born Killers"  

 
เกิดมาเป็นนักฆ่ามีตัวประกอบส าคัญ 2 คน คือ Scagnetti และ Gale  

Scagnetti แสดงโดย Tom Sizemore) เขาคือต ารวจที่มากด้วยฝีมือ 
ในวัยเด็กเขาเห็นแม่ของตนเองถูกฆาตกรรม สิ่งนี้ท าให้เขามีความต้องการที่จะ
ต่อสู้กับอาชญากรรม โดยได้ปราบปรามอาชญากรด้วยความรุนแรงมาโดย
ตลอด ผลงานในการปราบปรามของเขาได้รับความนิยมจากสาธารณะ และเขา
ยังเขียนหนังสือเกี่ยวกับความรุนแรงของตนเองในการต่อสู้กับผู้ร้ายอีกด้วย  

เบื้องหลังความเป็นวีรบุรุษ Scagnetti ก็คือ เขาเป็นคนมีความสุขจาก
การทรมานผู้อื่น และเกลียดผู้หญิง ชื่นชอบการใช้ศาลเตี้ย ดังนั้น เขาจึงเป็นคน
ที่ดูถูกเหยียดหยามกฎหมายที่เขาอ้างว่าเขายึดถือเพื่อต่อสู้กับอาชญากร ใน
ขณะเดียวกันการฆ่าแบบวิสามัญฆาตกรรมของเขาก็คืออาชญากรโดยใช้
กฎหมายด้วยเช่นกัน Scagnetti มีความตั้งใจอันแรงกล้าในการจับกุม Mickey 



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                165                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

และ Mallory  แต่ในขณะเดียวกันเขาก็มีความปรารถนาทางเพศต่อ Mallory 
ด้วย จนกระทั่งพบกับจุดจบในชีวิตจากความคลั่งไคล้นั้นเองภายในห้องขัง
เด่ียวที่เขาตั้งใจข่มขืน Mallory   

  Gale  (Wayne Gale แสดงโดย Robert Downey, Jr.) นักข่าวชาว
ออสเตรเลีย ที่เข้ามาอาศัยอยู่อเมริกา และเป็นผู้ได้รับรางวัล โกลเด้นโกลบ  
Gale เป็นนักข่าวที่ว่องไวและอ่อนไหวต่อการท าข่าวเป็นที่สุด เขาท าทุกอย่าง
เพื่อให้ได้ความนิยมจากผู้ชมข่าวจากทางบ้านและท าข่าวให้กลายเป็นสิ่ง
บันเทิง เขาให้ความสนใจติดตามเป็นพิเศษ กับการฆ่าต่อเนื่องของ Mickey 
และ Mallory  เขาเป็นคนที่หลงใหลคลั่งไคล้ตัวเองเป็นอย่างมาก มีสัมพันธ์ทาง
เพศกับลูกสาวของเจ้านายซึ่งก าลังตั้งท้อง แต่เขาก็ยังไม่ยอมแต่งงาน และยัง
คบชู้กับสาวจีนชื่อ หมิง นอกจากนี้ยังชอบอ้างต่อใครๆ ว่าเขาเป็นเพื่อนกับ
ประธานาธิบดี Bill Clinton  

ผู้สร้างภาพยนตร์ได้สร้าง Gale ให้มีสีสรรที่เหลือเชื่อ ขับเน้นเป็นพิเศษ
ท าให้ Gale เป็นนักข่าวในด้านร้ายสุดขั้วที่ยอมท าอะไรก็ได้เพื่อให้ได้ข่าวและ
ความสดของการน าเสนอข่าวสู่ผู้ชม Gale ได้เข้าไปสัมภาษณ์  Mickey ออก
รายการสดภายในเรือนจ า และผู้ต้องขังในเรือนจ าแห่งนั้นก็ได้ชมรายการสดนั้น
ด้วย ขณะนั้นเองได้เกิดเหตุการณ์จลาจลภายในเรือนจ า เพราะบทสัมภาษณ์ ที่ 
Mickey อธิบายว่าเขา “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ทั้งยังได้อธิบายถึงความรู้สึกว่า
ขณะที่เขาถือปืนเขารู้ว่าตนเองมีอ านาจเพียงใด ในการส่งให้ผู้อื่นไปสู่ความตาย 
ค าสัมภาษณ์ของ Mickeyท าให้  Gale ได้ค้นพบตัวเองว่าเขาก็เป็นคนหนึ่งที่
ต้องการฆ่า ขณะเกิดจลาจลภายในคุกเขาจึงได้หยิบปืนออกมายิงอย่างบ้าคลั่ง 
และได้ติดตามและร่วมมือคู่สามีภรรยานักฆ่าไปด้วยโดยแลกกับการที่จะได้



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                166                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

สัมภาษณ์และถ่ายท าเหตุการณ์ตลอดการจลาจล ในที่สุด Mickeyและ 
Mallory เม่ือหนีออกจากเรือนจ าได้ส าเร็จเขาทั้งสองก็ได้ฆ่า Gale ทิ้ง 

 ในฉากสุดท้ายของเรื่อง Mickey กับ Mallory ได้ฆ่า Gale นักข่าวที่
ติดตามถ่ายท าข่าวพวกเขาจากในคุก คู่สามีภรรยาได้ทิ้งกล้องไว้เพื่อเป็น
หลักฐานเพื่ออธิบายว่าท าไมเขาถึงฆ่านักข่าวคนดังกล่าว ผู้เขียนเชื่อว่าคือ
ค าอธิบายของผู้สร้างภาพยนตร์ที่เขาต้องการกล่าวโทษว่าอาชญากรรมความ
รุนแรงและสนับสนุนกรอบแนวคิดว่าตัวละครเกิดมาเป็นนักฆ่ามาจาก
สื่อมวลชน แม้ว่าคนรอบข้างเป็นปัจจัยส าคัญแต่คนรอบข้างต่างก็ซึมซับสื่อด้วย
เช่นกัน คนในสังคมอเมริกันซึมซับความรุนแรงและระบายออกมาสู่คนรอบข้าง 
และผลิตซ้ าความบ้าคลั่งที่ทั้งเก็บเงียบอยู่ภายในและแสดงออกมา ฉากสุดท้าย 
Mickey และ Mallory  อาศัยอยู่ในรถบ้าน ทั้งสองมีลูกด้วยกันหลายคนเลี้ยงดู
ลูกอย่างมีความสุข การเสนอตอนจบของเรื่องเช่นนี้ขัดแย้งกับธรรมเนียมของ
ภาพยนตร์อเมริกัน ที่ผู้ท าผิดศีลธรรมหรือฆาตกรควรที่จะได้รับจุดจบบั้นปลาย
ที่ไม่ดี เป็นไปได้ว่าผู้สร้างภาพยนตร์ต้องการอธิบายว่า  Mickey กับ Mallory 
ไม่มีความผิด เพื่อปลดปล่อยเขาทั้งสองสู่สังคมและมีชีวิตปกติสุขเหมือนไม่มี
อะไรเกิดขึ้น ส่วนอาชญากรที่แท้จริงได้ตายไปแล้วคือนักข่าวและต ารวจเป็นต้น 
ภาพยนตร์ทั้งเรื่องได้ถ่ายทอดความบ้าที่อัดแน่นในภาพยนตร์ ซึ่งจะสามารถ
คลี่คลายออกมาตามที่ผู้ก ากับและผู้ประพันธ์เรื่องหรือไม่นั้นยังเป็นค าถามใน
หลายๆ ประเด็น ซึ่งผู้เขียนจะได้กล่าวต่อไป 

 
การเปลี่ยนแปลงทางสังคมจากทุนนิยมสื่อสารมาสู่สังคมบริโภคสื่อ 

พฤติกรรมการชมโทรทัศน์ของคนในสังคมอเมริกันเกิดขึ้นและ
แพร่หลายก่อนสังคมไทย รูปแบบผังรายการต่างๆ ของประเทศไทยก็เลียนแบบ



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                167                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

มาจากรายการโทรทัศน์อเมริกัน การชมโทรทัศน์ในสถานที่พักผ่อนในครอบครัว
เรียกว่าอเมริกันซิท (American sit) คือ การซื่อสัตย์ต่อการนั่งดูนั่งชมรายการ
โทรทัศน์ทุกๆวัน หรืออธิบายให้ง่ายๆว่าติดกันอย่างงอมแงม ซึ่งเกิดขึ้นมาก่อน
หน้าสังคมในประเทศเราทั้งสิ้น ลักษณะของการชมโทรทัศน์ แบบนี้เรียกใน
ภาษาวิชาการว่าการปฏิบัติการในชีวิตประจ าวัน (practice of everyday life) 
ผู้เขียนต้องการเชื่อมโยงความสัมพันธ์ของพฤติกรรมการชมโทรทัศน์และการ
ชมภาพยนตร์ที่เกิดขึ้นในสังคมบริโภค ด้วยเหตุที่มีคุณลักษณะที่แตกต่างกับ
การชมสื่อในอดีตเป็นอย่างมาก ในที่นี้ผู้เขียนไม่ได้ต้องการพิจารณาเพียงแค่
การปฏิบัติทุกวันหรือไม่ แต่สิ่งที่ต้องการวิเคราะห์ก็คือ 

ประการแรก การปฏิบัติแบบทุกวันไม่ส าคัญเท่ากับการชมแบบติด
โทรทัศน์งอมแงม ค าถามก็คือเกิดจากการปฏิบัติการอย่างไรระหว่างผู้จัดท า
รายการกับผู้ชมทางบ้าน สามารถรับข่าวสารข้อมูลรหัสทางวัฒนธรรมของผู้จัด
รายการและเกิดการตีความข่าวสารอย่างไร ผู้ชมเข้าใจรหัสทางวัฒนธรรมอย่าง
ที่ผู้จัดรายการต้องการหรือไม่  หรือเขาเลือกรับข้อมูลและตีความจาก
ประสบการณ์ความรู้ของตนเอง 

ประการที่สอง เมื่อการปฏิบัติการคือการชมโทรทัศน์ในชี วิตประจ าวัน
ท าให้โทรทัศน์ได้ก้าวเข้ามาสู่สังคมบริโภคมากยิ่งขึ้น (consumption society) 
จึงควรกลับมาให้ความสนใจว่าการชมโทรทัศน์ของผู้ชม ก็คือการบริโภคนิยม
ชนิดหนึ่ง ไม่ใช่เพียงแค่การรับชมซื่อๆ แต่มีความหมายส าคัญต่อระบบทุนนิยม
และการผลิตซ้ าทางวัฒนธรรมชนชั้น เพราะผู้ชมสามารถเลือกรับฟังรายการ
โทรทัศน์ได้ตามรสนิยมที่เห็นว่ามีความเหมาะสมกับชนชั้นและพื้นฐานความรู้
หรือพื้นเพของครอบครัวและช่วงวัยของตนเอง  



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                168                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

ประการที่สาม การชม โทรทัศน์ เป็นการดูและการฝึกชม เหมือนกับ
ศิลปินที่ฝึกฝนศิลปะหรือดนตรี การฝึกฝนร่างกาย และเรียนรู้เพิ่มรสนิยมของ
ผู้ชมจึงท าให้เกิดการแบ่งแยกกลุ่มผู้ชมออกเป็น ประเภทย่อยๆ แตกต่างกัน
ออกไป 

สามประการข้างต้นนี้ เป็นค าถามที่โอบล้อมความต้องการบริโภคของ
คนเรา ซึ่งไม่ใช่แค่เพียงการตอบสนองต่อการด ารงชีวิต หากยังแฝงไปถึงนัยทาง
สังคมวัฒนธรรม คุณค่าทางศักดิ์ศรี ภาพลักษณ์รสนิยม ความปรารถนาและ
กระบวนการสร้างแรงจูงใจในการบริโภค เราสามารถวิเคราะห์ให้เข้าใจถึงความ
จริงที่ซ่อนอยู่ในรูปลักษณ์ต่างๆ ของวัฒนธรรมบริโภค (เกษม เพ็ญภินันท์ 
2550: 2) ในกรณีนี้ก็คือการบริโภคสื่อโทรทัศน์ ที่เป็นกิจกรรมในชีวิตประจ าวัน 
การพิจารณาการบริโภคสื่อโทรทัศน์ ไม่สามารถแยกออกไปจากระบบทุนนิยม
และพลวัตทางสังคมปัจจุบันได้ ซึ่งมีความส าคัญมากที่จะต้องพิจารณาระบบ
ทุนนิยมของการผลิตรายการโทรทัศน์ ว่าโทรทัศน์ไม่สามารถธ ารงรักษาตัวเอง
ได้หากไม่แปลสภาพผลผลิตให้เป็นสินค้า และกระตุ้นให้เกิดการบริโภคใน
รูปแบบต่างๆของวัฒนธรรม (เกษม เพ็ญภินันท์ 2550: 3) 

ผู้เขียนต้องการอธิบายว่าการชมโทรทัศน์ หรือชมภาพยนตร์ คือ
ปฏิบัติการของวัฒนธรรมบริโภคอีกชนิดหนึ่ง ซึ่งสัมพันธภาพระหว่างคนกับ
สินค้าได้ เข้ามามีบทบาทและสามารถก ากับ วิถีชี วิตของเราทีละน้อย 
ความสัมพันธ์ดังกล่าวได้หล่อหลอมรูปแบบทางวัฒนธรรมบริโภคขึ้น (เกษม 
เพ็ญภินันท์ 2550: 4-5) การชมโทรทัศน์ ก็เช่นเดียวกันกับการบริโภคผังรายการ
ในชีวิตประจ าวันซึ่งผังรายการไม่แตกต่างจากวัตถุส าหรับบริโภค การดูทุกวัน
ท าให้คนดูซึมซับและขาดไม่ได้และกลายเป็นวัฒนธรรมบริโภคสื่อโทรทัศน์ไป 
การบริโภคสื่อโทรทัศน์ได้ก้าวเข้ามามีความส าคัญเหนือการผลิตรายการ



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                169                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

โทรทัศน์ การดูชมโทรทัศน์ได้เข้ามาแทนที่การผลิตรายการ และยังเข้ามาท าให้
เกิดการผลิตซ้ าความสัมพันธ์ทางการผลิต และผลักดันระบบทุนนิยม
สื่อสารมวลชนให้ขยายตัวจากขอบเขตทางเศรษฐกิจสู่ปริมณฑลทางสังคมที่
การนั่งชมโทรทัศน์อยู่กับบ้านและสถานที่สาธารณะก็สามารถสร้างรูปแบบ
ใหม่ๆ ให้แก่การด าเนินชีวิตในระบบทุนนิยมยุคการสื่อสารได้ ในที่สุดก็สามารถ
เปลี่ยนสังคมทุนนิยมการสื่อสารให้เป็นสังคมบริโภคสื่อ ผู้ผลิตรายการโทรทัศน์
ต่างๆ ได้อ้างว่าจ าเป็นต้องประเมินผู้ชมทางบ้านตลอดเวลาเพื่อตรวจวัดกระแส
ความนิยมที่เรียกว่า “เช็คเรตติ้ง” หรือส ารวจความนิยม ความนิยมคือผลิตผล
ของการท ารายการโทรทัศน์ แต่ในอีกแง่หนึ่งก็ถูกท าให้เป็นผลิตภัณฑ์ในธุรกิจ
การขายโฆษณา เพราะรายการโทรทัศน์อยู่ไม่ได้หากปราศจากค่าโฆษณา ท า
ให้รายการตนเองออกสู่สาธารณะและเป็นค่าจ้างเลี้ยงชีพตนเองจนถึงเจ้าของ
เงินทุนสร้างรายการโทรทัศน์และภาพยนตร์ 

ดังนั้นตรรกะการผลิตซ้ าตัวเองของระบบทุนนิยม ได้ท าให้สังคมการ
สื่อสารสมัยใหม่กลายเป็นสังคมบริโภคข้อมูลข่าวสาร กล่าวคือผู้ ควบคุมผัง
รายการผลิตสื่อข่าวสารและบันเทิงมีความตั้งใจให้ผู้ชมรับรู้และอ้างอิงถึงผู้ผลิต
ตลอดจนปรับตัวตามกระแสนิยม ซึ่งผู้ผลิตรายการค านวณว่ารายการของ
ตนเองนั้นจะได้รับความสนใจและท าให้การประกอบการได้รับก าไร จึง
เหมือนกับว่ากลไกของระบบการตลาดสื่อสารบันเทิงและการออกอากาศ
เผยแพร่ได้ผนวกเข้าด้วยกันสู่ทิศทางทางเศรษฐกิจ และเป็นผลให้เกิดการ
ก าหนดรูปแบบการด าเนินชีวิตของผู้ชมทางบ้าน ด้วยการบ่มเพาะวัฒนธรรม
บริโภคขึ้นผ่านการสร้างตัวตน อัตลักษณ์และความเป็นอื่น ด้วยการอ้างอิง
ตัวตนเข้ากับการบริโภคแต่ละชนิดรายการโทรทัศน์ จนเหมือนราวกับว่าตัวตน



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                170                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

กับรายการโทรทัศน์ ประเภทนั้นมีความสัมพันธ์ที่แยกกันกับตัวเองไม่ขาด1 
(เกษม เพ็ญภินันท์ 2550: 4-5) 

ด้วยเหตุดังกล่าว การอ้างจากผู้ผลิตรายการโทรทัศน์ และรวมถึงผู้ผลิต
ภาพยนตร์ ต่างก็อ้างเหตุผลว่าการผลิตของตนเองเป็นการผลิตตามกระแสนิยม
ของมวลชนผู้ชมที่ให้ความสนใจและเรียกร้อง เหตุผลที่ว่าก็มาจากค่านิยมและ
รสนิยมของผู้บริโภคสื่อ และผู้ชมเป็นผู้ก าหนดรูปแบบการขาย และกรณีศิลปะ
การเล่าเรื่อง เช่นรายการความรุนแรง การสืบสวนคดีอาชญากรรม ภาพยนตร์ที่
เน้นการใช้ความรุนแรงหรือใช้การแก้แค้นเป็นแก่นในการด าเนินเรื่อง หรือ
แม้กระทั่งเมื่อกระแสสตรีนิยมขึ้นสูงก็พัฒนามาสู่ความรุนแรงที่ผู้หญิงเป็นฝ่าย
ทวงคืน ในภาพยนตร์ Kill Bill ภาค 1 และ 2 (Tarantino, 2003, 2004) ซึ่ง
ผู้สร้างภาพยนตร์ได้ใช้ดาราสาว Uma Thurman ท าการแก้แค้นอดีตแฟนและ
อดีตนายจ้างของเธออย่างสาสม เพศหญิงได้มีบทบาทเป็นผู้ตอบโต้กับความ
รุนแรงด้วยความรุนแรง การพัฒนาของ Tarantino มีความต่อเนื่องจนมาถึง
เรื่องล่าสุดคือ Death Proof (Tarantino, 2007) เขาสร้างให้ผู้หญิงนักแสดง
เสี่ยงภัยแก้แค้นผู้ชายที่เป็นนักฆ่าต่อเนื่อง (copy cat) Tarantinoได้ให้นักแสดง
แทนหญิงใช้ความรุนแรงโต้กลับผู้ชาย ท าให้ผู้ชายนักฆ่าต่อเนื่องตายแบบไร้
ทางต่อสู้ และเป็นการตายที่ท าให้คนดูรู้สึกว่าสาสมแล้ว 

การอ้างความชอบธรรมถึงผู้ชมในการผลิตสื่อซึ่งก็คือวัฒนธรรมอีก
ประเภทหนึ่ง แต่นักวิชาการได้วิพากษ์ว่าเป็นวัฒนธรรมที่ท าลายวัฒนธรรม 

                                                 
1 เกษมได้ปรับแนวคิดของ Daniel Miller (1987) จากหนังสือเรื่อง “Material Culture and Mass Consumption” ใน
การพิจารณาถึงสัมพันธภาพของคนกับสินค้าได้เข้ามามีบทบาทและสามารถก ากับวิถีชีวิตคนได้ที ละเล็กละน้อย 
จนกระทั่งไม่สามารถแยกออกจากกันได้  จนกลายเป็นสังคมบริโภคแทนสังคมนิยม ที่คนได้เปลี่ยนไปสามารถ
ก าหนดการบริโภคได้ 



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                171                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

กล่าวคืออุตสาหกรรมทางวัฒนธรรมในสหรัฐอเมริกาไม่ได้มีความสูงค่าที่การ
สร้างสรรค์และบ่มเพาะความเป็นมนุษยชาติอีกต่อไป ดังนั้น จึงเป็นสิ่งที่ขัดแย้ง
กับวัฒนธรรม เรียกว่า “อุตสาหกรรมวัฒนธรรม” (culture industry)2 (เกษม 
เพ็ญภินันท์ 2550: 17) 

ในกรณีอุตสาหกรรมวัฒนธรรม ฮอร์ไคเมอร์และอโดร์โน (Horkheimer 
and Adorno: 1972) ใช้ในกรณีที่วัฒนธรรมเกี่ยวข้องกับเทคโนโลยีที่กระบวนการ
ผลิตวัฒนธรรมสามารถใช้เป็นเครื่องมือในการสร้างมายาคติทางอุดมการณ์ การ
ครอบง าและการควบคุมทางสังคม จนในที่สุดผู้ชมก็ตกอยู่ในกับดักของ “การ
ล่อลวงมวลชน” (mass deception) ที่ท าให้เรามีส านึกที่ผิดพลาด เช่น การเมือง
และสังคม เขาเรียกว่า สื่อในฐานะที่เป็น “วิธีการส าหรับการใช้มนต์เสน่ห์ต่อ
จิตส านึก” เหตุผลก็คือ กระบวนการผลิตซ้ าทางเทคโนโลยีไม่ว่าจะเป็นภาพยนตร์ 
หรือโทรทัศน์ได้มีการขยายอุตสาหกรรมด้านความบันเทิงเข้ากับรูปแบบทาง
วัฒนธรรม จนสามารถเข้าควบคุมจิตส านึกของผู้ชมในทิศทางที่อุตสาหรรม
ต้องการ อุตสาหกรรมวัฒนธรรมจึงเป็นสิ่งที่หลอกลวงอยู่ตลอดเวลา เพราะ
สามารถสร้างความพึงพอใจให้แก่ผู้ชม/ฟังได้อย่างไม่สิ้นสุด เกิดจากการหลอม
รวมวัฒนธรรมและความบันเทิงเข้าด้วยกัน ท าให้วัฒนธรรมเสื่อมลงและท าให้
ความบันเทิงเป็นเรื่องประเทืองปัญญา ภาพยนตร์ของสหรัฐอเมริกาก็คือ การ
ลบรอยแยกระหว่างศิลปะกับชีวิตจริงให้หายไปในขณะชมภาพยนตร์ ชีวิตจริง
แยกไม่ออกจากภาพยนตร์ซึ่งแตกต่างจากละครเวทีที่ภาพยนตร์ไม่เหลือที่ว่าง
ให้ผู้ชมจินตนาการหรือไตร่ตรอง ผู้ชมไม่อาจตอบสนองหรือหันเหจาก
รายละเอียดแนบเนียนของภาพยนตร์โดยไม่สนใจปะติดปะต่อเรื่องราวได้ 

                                                 
2 เกษมได้ปรับแนวคิดมาจาก Max Horkheimer and Theodor W. Adorno (1972) 



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                172                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

ภาพยนตร์จึงบังคับให้ผู้ชมถือว่าการแสดงนั้นคือความจริง (เกษม เพ็ญภินันท์ 
2550: 19-20) 

 
ข้อพิจารณาต่อภาพยนตร์: ความสัมพันธ์ระหว่างผู้ชมกับภาพตัวแทน
บนจอรับภาพ  

ในสถานการณ์สังคมวัฒนธรรมบริโภคสื่อสารมวลชนในชีวิตประจ าวัน 
ข้อที่พึงพิจารณาก็คือ ในขณะที่เรานั่งชมโทรทัศน์หรือชมภาพยนตร์เราชมอะไร
ในสื่อเหล่านี้ เราชมความเป็นอื่นหรือเราดูตัวเราที่เราคาดหมายว่าจะเป็น 
ค าถามนี้มีความส าคัญมาก เพราะได้มีนักคิดผู้หนึ่งคือ Jacques Lacan 
(1977) ได้เสนอไว้อย่างคมคายถึงพฤติกรรมการจ้องมองตัวเองของมนุษย์ผ่าน
กระจก ผู้ เขียนได้ปรับมาใช้อธิบายว่า ผู้ชมได้จินตนาการสร้างมโนทัศน์
เชื่อมโยงตัวเองกับสื่อโทรทัศน์ และภาพยนตร์ ท าให้ผู้ชมเกิดการปรับปรุง
ตัวเองจากการคาดหมายวิเคราะห์ ที่สะท้อนตอบโต้ระหว่างผู้ชมกับภาพในจอ
โดยที่ผู้ชมพัฒนาปรับปรุงโดยการอ้างอิงตัวเองกับจอภาพอยู่อย่างสม่ าเสมอ 
จนเหมือนว่าตัวเองคือตัวละครในจอรับภาพ Lacan อธิบายว่าเรารับรู้ว่ามีอะไร
ด ารงอยู่ในธรรมชาติได้ด้วยการคาดหมาย เรารับผลกระทบบางประการจาก
ธรรมชาติ กระบวนการดังกล่าวท าให้เราสามารถสร้างตัวเราให้เกิดความ
เหมาะสมจากการที่เราได้จ้องมอง (gaze) ด้วยเหตุนี้ จึงท าให้ธรรมชาติเกิด
ความสัมพันธ์เชิงสัญลักษณ์กับมนุษย์ มนุษย์จ้องมองจากธรรมชาติรอบตัวและ
ปรับตัวเองกับสิ่งแวดล้อม Lacan  อธิบายว่าเรารับรู้ตัวตนได้โดยการจ้องมองที่
ฝั่งตรงข้ามกันกับกระจก เราพบคนอีกคนหนึ่งที่ปลายทางภาพที่ห่างออกไป
ระยะไกลลึกเข้าไปข้างใน และเราอนุมานว่าโลกภายนอกกระจกนั้นคือเราเอง 



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                173                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

ภาพที่เราเห็นและจ้องมองคือหัวใจในการสร้างให้เรามีตัวตน ดังนั้น 
การจ้องมองคือเครื่องมือที่ท าให้เราหลอมรวมกับมันในกระจกนั่นเอง  

Lacan อธิบายถึงตัวเขาขณะมองกระจกว่า  
“ข้าพเจ้ามีความสัมพันธ์กับสิ่งที่อยู่ในกระจก ข้าพเจ้าคือรูปภาพนั้น”  
กระจกคือสิ่งที่สะท้อนให้เราเห็นภาพแสดงแทน ( represent) เช่น 

ตัวเองสามารถที่จะรู้ว่า คนที่ยืนอยู่ในกระจกนั้นคือ ภาพแทนของตัวเอง สิ่งที่
รับรู้ได้คือ ความคิดล้วนๆ เกิดขึ้นโดยการหยั่งรู้ เราไม่สามารถจะท าอะไรกับคน
ในกระจกได้สักอย่าง เราบังคับมันให้เป็นอย่างที่ต้องการไม่ได้นอกจากปรับปรุง
ตัวเองเพื่อเพิ่มเติมความเหมาะสมให้แก่คนที่อยู่ในกระจก คือสิ่งที่ดีที่สุดที่ท าได้ 
สิ่งที่เกิดขึ้นคือ ความปรารถนา และความปรารถนาถูกสร้างจากการแตกแยก
เป็นสองส่วนระหว่างตัวเรากับสิ่งที่เราคิดว่าเราเป็น ดังนั้นการแบ่งแยกออกมา
จากสิ่งที่เราเลียนแบบโดยการเป็นตัวเอง ปรากฏการณ์นี้มีอยู่ทั่วไปในธรรมชาติ
ปกติ กล่าวคือในที่สุดความเข้าใจต่อตัวเองและการรับรู้ตัวเอง มาจากการรับรู้
ความเป็นอื่น จึงคล้ายๆ กับการสวมหน้ากาก ท าให้ตัวเองกลายเป็นเปลือก
นอกจากตัวเรา เราไม่สามารถเข้าถึงตัวเองได้ ในที่สุดเรารับรู้ตัวเองโดยกระท า
การผ่านตัวแบบที่แยกออกไปจากตัวของเราเอง การด ารงอยู่ของตัวเราจึงมี
ความเป็นไปได้ และแล้วก็เข้ามาเล่นกับผลตกกระทบต่อชีวิตและความตาย 
(ความตายคือภาพสะท้อนตัวเราจากกระจก) จึงเหมือนกับว่าเราคือความเป็น
อื่นเชิงซ้อนจากความเป็นอื่น (ความเป็นอื่นคือ ภาพตัวเราในกระจกซึ่งก็คือสิ่งที่
ตายไปแล้วเพราะมันเป็นเพียงแค่ภาพสะท้อนตัวเรา) หรือจริงๆแล้ว การด ารง
อยู่ของเรากลายเป็นอื่นจากตัวของเราเอง ดังนั้น การปฏิบัติต่อตัวของเราเอง
ภายนอกกระจกคือการผลิตซ้ าจากภายในกระจก เช่น การเป็นผู้ชาย การเป็น
ผู้หญิง โดยผ่านสื่อกลางซึ่งก็คือการสวมหน้ากากนั่นเอง 



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                174                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

ดังนั้น เราอยู่ภายใต้อ านาจของตัวตนในกระจก อันมาจากความ
ปรารถนาของเราเอง มนุษย์แตกต่างจากสัตว์ ที่สัตว์เมื่อเห็นตัวเองในกระจกก็
จะท าร้ายเงา แต่มนุษย์นั้นได้จับสัมผัสตัวตนโดยการหลอนตัวเอง น ามันเข้ามา
ใส่ในจินตนาการและเราเองที่ได้สร้างแผนที่ในการพยายามสร้างและเลียนแบบ
ให้แก่ตัวเอง และเราเองยังได้ซ้อนตัวเราโดยการโดดเดี่ยวจากเงาของกระจก
ออกไปและเล่นกับมันด้วย ดังนั้น จึงท าให้มนุษย์เป็นสิ่งตกกระทบเกิดขึ้นมาได้ 
และคนเราก็รู้ว่าเราจะเล่นอย่างไรกับมันด้วย ซึ่งการเล่นกับตัวเองเช่นนี้ ก็คือ
การใส่หน้ากาก เมื่อเราสวมหน้ากากและจ้องมองตัวเราที่ใส่หน้ากากในบาน
กระจก ตัวตนที่อยู่ในกระจกที่ไม่ใช่เราอีกต่อไป ตัวตนในกระจกได้หลอกให้เรา
เลียนแบบมัน พะเน้าพะนอมัน แผ่นกระจกจึงท าหน้าที่คล้ายสถานที่สื่อกลาง
ของมนุษย์ เพื่อสะท้อนภาพจ าลองที่มนุษย์เรายึดถือและในที่สุดมนุษย์ก็ตกอยู่
ภายใต้อ านาจภาพแสดงแทนของตัวมนุษย์เอง 

ด้วยเหตุนี้ การชมโทรทัศน์และภาพยนตร์จึงเกิดผลกระทบต่อผู้ชมเป็น
อย่างมาก เช่น การชมภาพยนตร์ที่พระเอกใช้ทักษะในการจัดการกับคู่ต่อสู้ด้วย
ความรุนแรงประเภทต่างๆ ขณะที่ชมร่างกายก็เหมือนถูกกระตุ้นให้ตอบสนอง
ต่ออากับกิริยาที่แสดงออกมาจากจอรับภาพไปด้วย กระบวนการมาจากการที่
ผู้ชมถูกกระตุ้นให้เกิดจินตนาการ ที่วาดมโนภาพไว้และหากสังเกตให้ดี เรา
สะท้อนกับภาพแทนจอรับภาพ ซึ่งบ่อยๆครั้ง ที่เราตกอยู่ภายใต้อารมณ์ที่ผู้อื่น
จัดสร้างและผู้แสดงท ามาอย่างแนบเนียน และอาจท าให้ลืมไปว่าเราไม่ใช่ตัว
ละครในจอรับภาพนั้น เราได้คาดหมายจากภาพแทนนั้นมาปรับปรุงตัวเรา ซึ่ง
อาจจะเป็นเรื่องวัฒนธรรมบริโภค เพศ หรือความรุนแรง 

ภาพแสดงแทนที่อยู่ตรงข้ามกับเราอาจจะไม่ใช่สิ่งใหม่ เพราะเรา
คุ้นเคยกับบุคคลหนึ่งที่ยืนอยู่ต่อหน้าเรามาตั้งแต่เยาว์วัย คือตัวเราอีกคนหนึ่ง



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                175                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

ในพื้นที่ลึกเข้าไปในกระจก จากการที่เราอุปมาว่ามันเป็นเราและในที่สุดเราเอง
ที่แปรเปลี่ยนตามสิ่งที่เราคาดหมายว่าเราปรารถนาที่จะให้มันเป็น เมื่อมันเป็น
อย่างที่ต้องการ  คนอื่นก็ย่อมเห็นอย่างที่เราเคยเห็นมันในกระจกและเรา
ปรารถนาให้คนอื่นเห็นเราเช่นนั้น กรณีการชมสื่อภาพบนจอก็เช่นเดียวกันที่เรา
จ าลองตัวละครในจอเป็นผู้หนึ่งที่เราคาดหมายว่าเราเป็นเรา เราโอนอ่อนผ่อน
ตามมันใส่เสื้อผ้าเหมือนมันหาซื้อสิ่งต่างๆ ตามที่มันแสดงออกมา รวมถึงเรา
วิพากษ์วิจารณ์มันและเรียนรู้ความดีความเลวจากมันและหากเราจ้องดูมันอยู่
ทุกวันความรุนแรงประเภทต่างๆ ที่สะท้อนอยู่ระหว่างชีวิตประจ าวันจะมี
ความสัมพันธ์กับตัวตนที่เราคาดหมายจากสื่อบนจอภาพ “ตัวมัน” กระโดดข้าม
พื้นที่ระยะห่างระหว่างจอเข้ามาสู่เรา โดยเราเชื้อเชิญมันนั่นเอง ดังนั้นโทรทัศน์ 
และภาพยนตร์จึงมีผลกระทบต่อระบบคุณค่า ความดี ความเลวของบุคคลและ
สภาวะของสังคมการเมืองและเศรษฐกิจ ที่เรายากจะปฏิเสธมันไปอย่างง่ายๆ 

 
ข้อพิจารณาต่อสื่อโทรทัศน์:  การชม โทรทัศน์ คือปฏิบัติการใน
ชีวิตประจ าวัน (Practice of Everyday Life) 

ภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่า ได้น าเสนอปัญหาการชมโทรทัศน์และ
ภาพยนตร์ พฤติกรรมการนั่งชมโทรทัศน์เป็นสิ่งซึ่งน่าสนใจในแง่ที่การนั่งชมคือ
พฤติกรรมที่ ส าคัญของเรื่ อง  กล่าวคือการนั่ งชมรายการโทรทัศน์ ใน
ชีวิตประจ าวันเป็นการกระท าซ้ าๆ อยู่ทุกๆ วัน ผู้ที่กระท าเช่นนี้กลายเป็นผู้ที่มี
ความเกาะเกี่ยวกับ ดังที่ David Inglis (2005) อธิบายว่า ผู้คนมีความแตกต่าง
กันเพราะมีแหล่งที่อยู่อาศัยในชีวิตประจ าวันที่แตกต่างกัน อาณาบริเวณอัน
เป็นที่อยู่อาศัยได้เกิดกิจกรรมในชีวิตประจ าวัน มีความเกาะเกี่ยวของกลุ่มคนที่
ใกล้เคียงกันหรืออยู่ต าแหน่งแห่งที่ในสังคมคล้ายกัน ดังนั้น  หากจะท าความ



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                176                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

เข้าใจสังคมที่บุคคลนั้นอยู่อาศัยเป็นอย่างไร ถูกสร้างให้เป็นโครงสร้างและถูก
จัดระเบียบอย่างไร ก็ เท่ากับเป็นการศึกษากลุ่มคนและวัฒนธรรมใน
ชีวิตประจ าวันว่าถูกจัดระเบียบอย่างไร และมีการตอบสนองต่อสิ่งเร้า มีผลต่อ
ระบบของความคิดและทัศนคติ และวัฒนธรรมเฉพาะของสังคม และมีผลต่อ
ลักษณะเฉพาะของทัศนคติ ต่อเมืองหรือสถานที่และพื้นที่ อันเป็นแหล่งของ
ประสบการณ์ เช่น เพื่อนบ้าน เพื่อนที่ท างาน ดังนั้น เราจะสามารถเข้าใจได้ว่า
ชีวิตประจ าวันมีผลกระทบต่อประชาชนอย่างไร (Inglis 2005: 4-6)  

นักวิชาการวัฒนธรรมศึกษาอีกท่านหนึ่ง คือ Simon During (2005) 
ได้วิเคราะห์สื่อประเภทโทรทัศน์ นับแต่อดีตถึงปัจจุบัน เขาอธิบายว่าเมื่อเริ่มมี
นวัตกรรมใหม่ของการสื่อสารคือโทรทัศน์ แต่เดิมถูกจ ากัดไว้เฉพาะครัวเรือน 
ดังนั้นโทรทัศน์จึงน าเสนอแต่เรื่องคุณค่าของครอบครัว โทรทัศน์จึงเป็น
เครื่องมือของการผลิตซ้ าครอบครัวสังคมอเมริกันไปด้วย ซึ่งการผลิตรายการ
ต่างๆ พยายามตอบสนองต่อหน้าที่ดังกล่าว เช่น การน าเสนอรูปแบบการ
ด าเนินชีวิต แสดงภาพตัวแทนของตัวตนอเมริกันที่ประชาชนสามารถน ามาปรับ
ใช้เพื่อแสดงความเป็นตัวตนได้ ท าให้ลักษณะของสังคมอเมริกันเปลี่ยนแปลง
ไป ครอบครัวได้แยกตัวเองออกมาโดดเดี่ยวจากครอบครัวอื่นๆ พัฒนาต่อเนื่อง
มาจนถึงกลางศตวรรษที่ 19 ได้เกิดแนวคิดว่า โทรทัศน์ คือ “ระบบบันเทิง
ภายในครอบครัว” หลังจากนั้นมารายการต่างๆ ได้ถูกปรับให้เป็นรายการ
สาธารณะมากยิ่งขึ้นและมีรูปแบบน าเสนอแบบใหม่ เช่น การจัดฉายใน
โทรทัศน์เป็นต้น สื่อประเภทภาพได้ขยายตัวออกไปเป็นสิ่งบันทึกภาพด้วย เทป 
ซีดี และ ดีวีดี การใช้โทรทัศน์ในสังคมมีสิ่งที่น่าสนใจศึกษาก็คือ การจัดระบบ
ออกอากาศรายการโทรทัศน์ โดยเฉพาะในสังคมตะวันตก ที่เริ่มจากการผลิต
รายการเพื่อครอบครัว แต่เมื่อเผยแพร่มากขึ้นได้มีการซื้อโทรทัศน์และเปิด



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                177                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

แพร่หลายในพื้นที่สาธารณะด้วย เช่น ในคาเฟ่ หรือบาร์ ท าให้ผลกระทบของ
โทรทัศน์ได้เปลี่ยนแปลงไปจากภายในครอบครัวสู่พื้นที่ระดับชาติและ
นานาชาติในระยะต่อมา ในขณะนั้นผู้ผลิตรายการยังไม่ตระหนักเลยด้วยซ้ า 
รายการโทรทัศน์ก็ยังคงท ารายการครอบครัวเช่นเดิมเหมือนในระยะเริ่มต้น เมื่อ
การชมภาพยนตร์แพร่หลาย พื้นที่ชมภาพยนตร์ภายในบ้านได้รับสื่อจาก
ต่างชาติ ต่างวัฒนธรรม บางสังคมที่ให้ความส าคัญกับพื้นที่ในบ้านแตกต่าง
จากโลกตะวันตก เช่นสังคมมุสลิมและสังคมผู้นับถือศาสนาฮินดู ที่ ให้
ความส าคัญต่อศาสนาและอาณาจักรของครอบครัวคือ “พื้นที่ศักดิ์สิทธิ” และ
พื้นที่บ้านเดิมถูกก าหนดให้เป็นพื้นที่ภาพตัวแทน อยู่ภายใต้การควบคุมของ
ผู้หญิง ดังนั้น การเข้ามามีต าแหน่งแห่งที่ของโทรทัศน์ในสังคมเคร่งครัด
ประเพณีจึงเกิดความตึงเครียดและขัดแย้งกันเป็นอย่างมากภายในวัฒนธรรม
ตะวันตก 

ในระบบอุตสาหกรรมภาพยนตร์รายการโทรทัศน์ ได้ถูกแปลงให้เป็น
สินค้าจะอยู่รอดได้หรือไม่ขึ้นอยู่กับผู้ซื้อเวลาโฆษณา แต่สังคมจะสามารถ
ควบคุมการผลิตอย่างไร ซึ่งศูนย์กลางทางจริยธรรมมีพื้นฐานอยู่ที่ครอบครัว  
และผลกระทบจากการโฆษณาท าให้คนในครอบครัวว่ิงเข้าหาตลาด ดังนั้น 
พื้นที่ของตลาดจึงมีผู้บริโภคมากขึ้น และจากการที่มีพัฒนาการ ดาวเทียม สื่อ
อินเตอร์เน็ต รวมถึงพฤติกรรมบริโภคนิยมของประชาชนในแต่ละพื้นที่รัฐชาติ ก็
ยิ่งท าให้ตลาดเกิดการขยายตัวมากยิ่งขึ้น (During 2005: 112-4) 

แม้รายการโทรทัศน์จะมีเรื่องส าหรับเด็กๆ แต่ก็เป็นการบริโภคในตลาด
ที่มุ่งเน้นให้เด็กสนใจของเล่นจากโรงงาน อาหารและเครื่องดื่ม และอาหารจาน
ด่วน เหล่านี้เป็นการเตรียมคนให้เข้าไปสู่สังคมบริโภค และท าให้พวกเขา



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                178                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

ต้องการสิ่งอ่ืนๆ มากขึ้น  ในทางกายภาพการเติบโตขึ้นของเด็กได้เก็บความทรง
จ าที่เป็นความรุนแรงมาจากโทรทัศน์ จนท าให้โทรทัศน์มีหน้าที่สอนเด็กแทนพ่อ
และแม่ไป 

ข้อพิจารณาต่อผู้ชม (Audience): วัสดุรองรับข้อมูลหรือเป็นผู้ชมท่ีมี
อ านาจในตัวเองเชิงสัมพัทธ์ 

งานวิชาการด้านวัฒนธรรมศึกษาได้ใช้หน่วยของการวิเคราะห์คือ 
“ผู้ชม ผู้ฟัง” ซึ่งโทรทัศน์ถูกอธิบายว่าเป็นสิ่งที่ท าให้ประชาชน ผู้ชม สามารถ
วิเคราะห์สังคมและวัฒนธรรม ท าให้เกิดการสร้างมาตรฐานทางสังคม แต่ใน
ความเป็นจริงแล้วการชมโทรทัศน์ ได้ถูกพัฒนามาอยู่ในพื้นที่ส่วนตัวและ
กลายเป็นกิจกรรมส่วนตัวมากยิ่งขึ้น ซึ่งเมื่อมีการสร้างโลกจินตนาการที่ไม่
ถูกต้อง ก็สามารถเปลี่ยนมาตรฐานทางสังคม ดังนั้นโทรทัศน์อาจจะกลายเป็น
สิ่งครอบง าต่อชีวิตส่วนบุคคลและรวมถึงชีวิตสาธารณะด้วยไปในตัว เช่น 
โทรทัศน์สร้างความเพ้อฝันและความพอใจผิดๆ และเป็นเครื่องมือในการรักษา
ระบบทุนนิยม ท าให้โทรทัศน์ถูกพัฒนามามีอ านาจครอบง า ล่อลวง และมอม
เมาผู้ชมจนมีอาการเพี้ยนบ้า (seduction) กล่าวคือ ประชาชนไม่สามารถ
แยกแยะโลกความเป็นจริงกับโลกแห่งความฝันออกจากกันได้ และเกิดความ
สับสนระหว่างโลกจริงกับโลกมายาภาพ 

จากภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่า ผู้สร้างภาพยนตร์พยายามที่จะ
เชื่อมโยงตัวละครทั้งหมด คือ  Mickey  และ Mallory   พ่อแม่และน้องชายของ  
Mallory  Scagnetti ต ารวจมือปราบ  Gale นักข่าว และตัวประกอบอื่นๆ เช่น 
แฟนคลับที่บูชานักฆ่า นอกจากนี้ก็ยังมีนักโทษในคุกที่ได้รับข่าวสารรายการสด
ในการอธิบายแรงจูงใจของการเป็นนักฆ่าที่เกิดขึ้นมาโดยธรรมชาติและได้ก่อ



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                179                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

จลาจลขึ้นจากแรงจูงใจนั้นเอง ตัวละครเอก ตัวประกอบหลักและตัวประกอบ
อื่นๆ ได้ถูกสร้างเชื่อมโยง ให้สื่อมวลชนและสื่อทางวัฒนธรรมแขนงต่างๆ เป็น
สะพานเชื่อม ไม่ว่าจะเป็น โทรทัศน์ ภาพยนตร์ เกมส์ที่มีความรุนแรง พวกเขา
ทั้งหมดได้รับแรงดลใจจากสื่อ ซึมซับจากสื่อแลปะทุอารมณ์ขึ้นมาฆ่าคน
บริสุทธิ์ ภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่าอธิบายว่าผู้ชมเป็นเหยื่อของวัฒนธรรมจาก
การนั่งดูโทรทัศน์ เช่น เกิดพฤติกรรมความรุนแรงทางเพศ ผิดศีลธรรมทางเพศ
จากพ่อที่มีต่อลูก และการใช้ความรุนแรงในครอบครัว ยกตัวอย่างฉากหนึ่งใน
ภาพยนตร์ได้แสดงการล้อเลียนความลามกของพ่อต่อลูกสาวตัวเอง โดยใช้
เทคนิคการแสดงที่ท าให้ดูเหมือนละครน้ าเน่าของอเมริกา ความลามกของพ่อ
ต่อลูกสาวและการด่าทอภรรยาต่อหน้าลูก เมื่อจบการกระท าแต่ละครั้ง ได้มี
การปล่อยเสียงหัวเราะชื่นชม ขบขัน คล้ายจะบอกว่า พฤติกรรมเช่นนั้นดูเท่ห์  

จากที่ผู้เขียนกล่าวมาข้างต้นเป็นสิ่งที่ท าให้เกิดเรื่องราวที่น่าประหลาด
ใจและเกิดเป็นค าถามว่า ท าไมการสื่อสารถึงมีอิทธิพลในการกระตุ้นให้เกิด
เหตุการณ์ได้มากมายขนาดนั้น จากตัวละคร พ่อ แม่ ต ารวจ รับข่าวสารความ
รุนแรงและเรื่องเพศจากสารที่รับมาโดยตรงจากโทรทัศน์ พวกเขาได้ซึมซับและ
แสดงออกต่อคนรอบข้าง ทั้งหมดนี้ได้ก่อให้เกิดสงครามย่อยๆ จนกระทั่งปะทุ
ออกมาสู่การฆ่าล้างกันอย่างโหดร้าย ไร้ความปรานี หากเป็นเช่นข้างต้นนี้ 
มนุษย์ก็มิใช่อะไรเลยนอกจากวัตถุที่ถูกยัดเยียด จากสื่อมวลชน ดังนั้น
สื่อมวลชนจึงเหมือนเป็นเทวดาที่สามารถทดลองสิ่งใดก็ได้ตามความปรารถนา 
ตัวบทวิเคราะห์เช่นนี้จัดให้ “ผู้ชมทางบ้าน” คือผู้รับ “สาร” (massage) จากสื่อ 
(media) เมื่อรับสารมาก็ซึมซับเก็บไว้ จริงหรือที่ผู้รับสื่อจะสะท้อนออกมาได้
ตรงไปตรงมาเช่นนั้น ในการท าความเข้าใจประเด็นดังกล่าวมีความจ าเป็นอย่าง
ยิ่งที่จะต้องเข้าใจกรอบแนวคิดเรื่องการสื่อสาร คือ “กระบวนการสื่อสารมวลชน



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                180                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

โดยรวม” ในแง่ของโครงสร้างการผลิตตัวสาร ที่ผู้ผลิตได้กระจายไปสู่การรับรู้
ของผู้ชม และเมื่อผู้ชมได้รับรู้ก็มีความแตกต่างกันมากในแต่ละกระบวนการ 
เช่น ผลิตภัณฑ์ หรือตัวสื่อที่ผลิตเสร็จแล้วพร้อมเผยแพร่ กระบวนการผลิต และ
วงจรของการสื่อสาร ซึ่งมีความแตกต่างกันไปอีกในแต่ละประเภทของสื่อและสาร 

ค าถามก็คือ มีกลไกอะไรเกิดขึ้นระหว่างการส่งข่าวสารบันเทิงถึงผู้ชม 
ผู้เขียนต้องการที่จะน ากรอบแนวความคิดวัฒนธรรมศึกษาเรื่องการสื่อสาร มา
ใช้วิเคราะห์ตัวกระท าการที่เรียกว่า “ผู้ชม” แนวคิดดังกล่าวเป็นที่นิยมกันมาก
คือแนวคิดของ Stuart Hall (2005) เรื่อง Decoding/Encoding ซึ่งเป็นทฤษฎี
การสื่อสารอธิบายสังเวียนการสื่อสารที่แตกต่างกัน 4 ประการคือ วงจรการผลิต
สื่อ วงจรการสื่อสาร การใช้การสื่อสาร และ การผลิตซ้ าการสื่อสาร นอกจากนี้
ยังมีอีกสังเวียนหนึ่งก็คือ การจัดการตัวเองของการสื่อสารได้อย่างอิสระแบบ
สัมพัทธ์ (relatively autonomous) กับความเป็นอื่นของผู้ชม 

ฮอลล์ได้เสนอเกี่ยวกับตัวการปฏิบัติการสื่อสาร ซึ่ง “สื่อ” ก็คือ “วัตถุ” 
ในกระบวนการผลิต สื่อคือผลิตผลที่เกิดจากความสัมพันธ์กันในเชิงโครงสร้าง
ของผังรายการโทรทัศน์ ซึ่งจริงๆ แล้ว “สื่อ” ก็คือตัวพาหนะให้แก่สัญญะ (sign-
vehicle) หมายความว่าการท างานการสื่อสารได้ส่งสารออกไป เป็นสัญญะที่มี
ลักษณะเฉพาะซึ่งการท างานการสื่อสารก็คือการใส่รหัสต่างๆ ลงไปในสาร 
ดังนั้น “สาร” คือ เส้นทางของความสัมพันธ์ระหว่างโครงสร้างประโยคแห่งวาท
กรรมนั่นเอง (Hall, 2005: 46) ซึ่งเกิดขึ้นในชั่วขณะเฉพาะเวลาใดเวลาหนึ่ง  

ดังนั้น ผลิตผลจึงเป็นวัตถุที่เป็นสัญลักษณ์ที่ท าให้เกิดการรับรู้จากการ
แพร่กระจายจ่ายแจกไปสู่ผู้ชมและผู้ฟังยังสถานที่ต่างๆ (Hall, 2005: 47) เช่น 
เทป วีดีโอ ภาพยนตร์ที่ได้รับการถ่ายทอดออกไป ผู้ชมได้รับสารโดยใช้เครื่องมือ
ในการรับชม แต่ความส าเร็จในการสื่อสารหรือการแปลความสารคือ การท าให้



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                181                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

สารเข้าสู่โครงสร้างของสังคม และทันทีหลังจากนั้น  วงจรที่ส าเร็จไปแล้วก็ได้
เกิดการท างานอีกครั้งหนึ่ง ในรูปแบบทางสัญลักษณ์ของ “สาร” ที่มีอภิสิทธิ์ใน
การก าหนดต าแหน่งแห่งที่ที่เป็นการแลกเปลี่ยนและสื่อสาร กล่าวคือ ในช่วง
ขณะของการใส่รหัส (encoding) และการถอดรหัส (decoding) กระบวนการ
นั้นเกิดขึ้นในลักษณะที่มีอิสระในการก าหนดตัวเองเชิงสัมพัทธ์ ( relatively 
autonomous) ต่อผู้ชม ซึ่งมีความสัมพันธ์กับกระบวนการการสื่อสารโดยรวม
ทั้งหมด  

เหตุการณ์การเผยแพร่มองอีกแง่หนึ่งได้ว่าคือ “ประวัติศาสตร์การ
แพร่กระจายข่าวสาร” เป็นเพียงแค่ตัวที่ถูกหมายหรือตัวแสดงเหตุการณ์ผ่าน
รูปแบบที่เราได้ยินจากเสียงหรือภาพ โดยภาษาระยะไกล แต่อะไรที่เป็น
ประวัติศาสตร์คือเหตุการณ์ได้ผ่านพ้นไปแล้ว และถูกตกแต่งให้กลายเป็น
เรื่องราวหนึ่งก่อนที่จะเผยแพร่เหตุการณ์ออกไป ดังนั้น ประวัติศาสตร์ได้เกิด
การข้ามต าแหน่งแห่งที่ ผ่านกลไกการน าสารเข้าและการสื่อสารออก กลไก
ดังกล่าวเป็นรูปแบบของการปรุงแต่งประวัติศาสตร์และการเผยแพร่ จึงเป็นอีก
มิติหนึ่งในการให้ความหมายแบสุ่มให้ความหมาย ซึ่งจากการเผยแพร่ได้ท าให้
การสื่อสารบรรลุวัตถุประสงค์ (Hall 2005: 47)  

การท างานการสื่อสารนั้นเกิดขึ้นภายในเครือข่ายของการผลิต ที่
จัดระบบออกมาให้เป็นงานประจ าวันและมีการสร้างโครงสร้างพื้นฐานวิธีการ
ท างานแบบมืออาชีพ ดังนั้น จึงเป็นการกระท าที่มีการตระเตรียมเป็นระเบียบ
เหมือนเป็นโครงการ วงจรการสื่อสาร จึงเริ่มต้นที่นี่ ในการสร้างกรอบควบคุม
และให้ความหมายความคิดและความรู้อันเป็นสิ่งที่น ามาให้เพื่อท าการผลิต
ประจ าวัน โดยอาศัยความเชี่ยวชาญและการมีอุดมการณ์ในฐานะมืออาชีพใน



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                182                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

สถาบันความรู้ แต่อย่างไรก็ตาม แม้ว่าโครงสร้างการผลิตรายการโทรทัศน์จะ
เริ่มต้นมาจากรายการข่าวสารแต่มันก็ไม่ได้สร้างขึ้นมาอย่างเคร่งครัดมากนัก  

ประการส าคัญก็คือ “ผู้ชม” ด ารงอยู่ในสองต าแหน่งแห่งที่ คือเป็นทั้ง
แหล่งข้อมูลและผู้รับสารจากโทรทัศน์ ดังนั้น จริงๆ แล้ว ขณะเกิดกระบวนการ
ผลิตรายการไม่มีตัวตนของผู้รับฟัง  การผลิตรายการก็มีความโน้มเอียงกลับมา
ที่โครงสร้างการท างานที่มีอยู่แล้วและกลับไปที่กระบวนการผลิตหรือสร้างตัว
ของมันเองอีกครั้ง ดังนั้นการบริโภคสื่อโทรทัศน์ โดยตัวของมันเองจึงเกิดใน
ช่วงเวลาของการสร้างความคิดในการผลิตรายการ แต่ในท้ายที่สุดมันก็กระท า
ในสิ่งที่เคยมีมาแล้วและอยู่ในต าแหน่งที่แยกออกไปสู่การท าให้ “สาร” เป็นจริง
โดยการเผยแพร่ออกสู่สาธารณะ  ดังนั้น การผลิตและการชมโทรทัศน์ จึงไม่ใช่
การแบ่งแยกออกจากกันแต่มีความสัมพันธ์กัน แต่สิ่งที่เกิดขึ้นก็คือการผลิตและ
การชม ถูกแยกออกไปจากภาพรวมของการสื่อสารโดยรวมทั้งหมด 

โครงสร้างของผู้ผลิตสื่อ สื่อจะต้องใส่รหัสในรูปแบบของวาทกรรมที่มี
ความหมายเป็นตัวสารอยู่บนความสัมพันธ์ทางสถาบันทางสังคมการผลิต และ
จะต้องใช้ภาษาในการสร้างให้ “สาร” นั้นเป็นจริงกับผู้ชม และก่อนที่สารจะ
กระทบหรือถูกใช้ ในประการแรกก็คือจะต้องรับรู้ว่าวาทกรรมใดที่มีความหมาย 
และผู้ชมสามารถที่จะถอดรหัสในสิ่งที่มีความหมายออกมาได้ 

ดังนั้น การชมของผู้ชมจึงเป็นระบบของการถอดรหัสความหมาย 
(decoded meaning) ไม่ว่าจะเป็นความสนุกสนานหรืออะไรก็ตาม ด้วยเหตุนี้
การรับรู้ข่าวสารและความบันเทิงจึงเป็นการรับรู้ที่มีลักษณะที่ซับซ้อน เมื่อผู้ชม
ได้รับรู้จึงมีอารมณ์ความรู้สึกหรือมีอุดมการณ์หรือพฤติกรรมที่ต่อเนื่องกัน ช่วง
ขณะเวลาของการส่งสารให้แก่ผู้ชม คือโครงสร้างของการใช้รหัสท าให้สาร
เกิดผลออกมา ก็คือการก าหนดให้ “สาร” ผ่านการถอดรหัสจากประเด็นของ



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                183                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

เรื่องราวให้เข้าสู่โครงสร้าง คือการน าสารเข้าไปสู่โครงสร้างใหม่อีกครั้งโดยผู้รับ
สารที่มาจากความพึงพอใจในกรอบของผู้ชมเอง โดยโครงสร้างของความเข้าใจ 
อันมีพื้นฐานมาจากโครงสร้างทางเศรษฐกิจ สังคมซึ่งมีลักษณะที่เป็นจริง 
วิธีการรับสารมีความสัมพันธ์ คือการรับรู้สิ่งที่ให้ความหมายจากภาษาและข้าม
เข้ามาสู่จิตส านึกของผู้ชม (Hall 2005: 48) กระบวนการปล่อยสารและผู้รับสาร
มีปฏิสัมพันธ์กับสารนั้นมีความซับซ้อนของรหัสจากการใส่รหัสโดยผู้ส่ง และ
การถอดรหัสโดยผู้รับสาร อาจจะมีความไม่สมส่วน ในแง่ที่มีความสมส่วนผู้รับ
สารมคีวามเข้าใจ แต่หากไม่สมส่วนผู้รับสารก็มีความเข้าใจที่ผิดพลาดไปจากผู้
ส่ง นอกจากนี้โดยเทคนิคการเผยแพร่ก็อาจจะมีความไม่สมบูรณ์ ในที่สุดก็เกิด
การสื่อสารแบบผิดรูปผิดร่างและบิดเบือนได้ในที่สุด  

ระบบของการแพร่กระจาย “สาร” จึงขาดความพอเหมาะพอดีระหว่าง
รหัสความหมาย ท าให้โครงสร้างระหว่างผู้ผลิตรายการและผู้ฟังแตกต่างกัน ซึ่ง
ในความเป็นจริงแล้ว กระบวนการดังกล่าวเป็นการจัดการที่ส าคัญมาก (แต่
ทั้งนี้ก็อาจจะยังมีสารบางส่วนที่มีความเหมาะสมอยู่ด้วย) สิ่งที่เรียกว่าการ
บิดเบือนผิดรูป ความเข้าใจผิดพลาด เกิดจากการรับสารที่ขาดการแลกเปลี่ยน
ข้อมูลแบบสองด้าน ในลักษณะตอบโต้ซึ่งกันและกัน ปรากฏการณ์ดังกล่าวท า
ให้ทั้งสองด้านต่างก็คาดการณ์ความหมายโดยตนเอง ซึ่งมีค าอธิบายในท านอง
ว่า “การกระท าแบบเป็นไปเองแบบสัมพัทธ์” ต่อสภาวะตัวก าหนดควบคุมการ
น าเข้าและส่งออกของ “สาร” ทั้งในรูปแบบของภาษา/การให้ความหมาย (Hall 
2005: 48-9)  

ผลที่ได้รับออกมาจากกระบวนทัศน์ของลักษณะพื้นฐานซึ่งได้เริ่มต้น
มาแล้วจนถึงการเปลี่ยนรูปแบบความเข้าใจของเราที่มีต่อโครงสร้างการ
น าเสนอมาจาก โทรทัศน์ และเปลี่ยนแปลงความเข้าใจของเราซึ่งเป็น “ผู้รับ



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                184                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

สาร” และมีปฏิกิริยาออกไป ดังนั้น ผู้รับสารจึงมีความเข้าใจแบบใหม่และ
แตกต่างจากต้นตอที่ส่งตัวสารออกมา การท ารายการโทรทัศน์ ไม่สามารถใส่
พฤติกรรมสู่ผู้ชมได้โดยตรง สารไม่ใช่ “กับดัก” และ “ผู้ชม” ก็ไม่ได้ “เชื่อง” ตัว
สื่อเองก็ทราบเหตุผลดังกล่าว พวกเขาก็มีความยืดหยุ่นและเข้าใจต่อการรับรู้
ของผู้ชมที่มีศักยภาพของการแปลรหัสจากพาหะอันเป็นข่าวสารและบันเทิง
ของพวกเขาเอง อย่างเช่นภาพที่สื่อเกี่ยวกับพฤติกรรมความรุนแรงทางโทรทัศน์ 
สิ่งที่เกิดขึ้นไม่ใช่ความรุนแรง แต่มันเป็นภาพแสดงแทนของความรุนแรง มัน
ไม่ใช่ความรุนแรงแต่เป็น “สาร” เกี่ยวกับความรุนแรง เช่นตัวอย่างของรายการ
โทรทัศน์ ซึ่งอันที่จริงมันก็คือวาทกรรม ซึ่งไม่ใช่การสื่อสารออกไปอย่างง่ายๆ 
ตรงไปตรงมา ดังนั้น โทรทัศน์/ความรุนแรง จึงมีความสัมพันธ์ต่อกัน เช่น 
โทรทัศน์ของตะวันตก มีโครงเรื่องแบบขัดแย้งชัดเจนในการแสดงออกถึงคุณค่า
ทางศีลธรรมและความเป็นวีรบุรุษ โทรทัศน์พยายามแสดงให้เห็นความชัดเจน
เหมือนตราประทับที่ส าคัญ จุดส าคัญของเรื่องก็คือความรุนแรงในกิจกรรมการ
ยิงกัน การฆาตกรรม และการไล่ล่า หรือการแบไต๋กัน หรือการดวลกันที่
บาร์เหล้า เหล่านี้เกิดขึ้นมาอย่างยาวนาน ทั้งจากรายการโทรทัศน์ของอังกฤษ
และของอเมริกัน จนสร้างให้เกิดเป็นรูปแบบของการสื่อสารและความบันเทิง 
อาจจะกล่าวได้ว่าการสื่อสารในปัจจุบันก็ถูกครอบง าผู้ชมมายาวนาน จนสิ่งที่
บรรจุอยู่ในภาพยนตร์ โทรทัศน์ กลายเป็นความรุนแรงที่มีอยู่อย่างเป็น
ธรรมชาติเป็นต้น (Hall 2005: 49) 

ดังนั้นโครงสร้างของรายการโทรทัศน์ ได้ถูกท าให้มีโครงสร้างของผัง
รายการชัดเจนเป็นแบบแผน เช่น ผู้ชม เด็กๆ เรียนรู้ได้อย่างรวดเร็ว พวกเขา
อ่านมันคล้ายๆ กับการเล่นเกมส์ เช่น คาวบอยกับอินเดียนแดงของสังคม



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                185                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

อเมริกา ที่เด็กได้เลียนแบบพฤติกรรมความรุนแรง ความก้าวร้าว ซึ่งอาจจะ
ไม่ใช่ในสไตล์หรือรูปแบบที่สื่อต้องการน าเสนอก็เป็นได้ (Hall 2005: 49) 

เมื่อน าสิ่งที่ฮอลล์เสนอไว้มาวิเคราะห์ตัวละครทั้งหมดของภาพยนตร์
เกิดมาเป็นนักฆ่า คือผู้ที่รับ “สาร” จาก “สื่อ”  ภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่าชี้ว่า
ผู้รับสารได้สะท้อนความรุนแรงทั้งต่อร่างกาย เพศ ออกมาด้วยความรุนแรง 
ดังเช่นตัวละคร ที่มีความสนุกสนานในการร่วมกันฆ่า และในทันที่ทั้งสองเกิด
ความรู้สึกรักการฆ่า เหมือนว่าการฆ่าคือหน้าที่ที่ได้รับมาจากพระเจ้า เขาเข้าใจ
ว่ามนุษย์ไม่มีแก่นสาร ทั้งสองตระเวนฆ่าต ารวจและประชาชนโดยไม่มีเหตุผล 
ภาพยนตร์พยายามตัดต่อเชื่อมโยงฉากการฆ่าและต่อสู้ไปที่ตัวละครเอกใน
ภาพของการ์ตูนประเภทรุนแรงที่สังคมอเมริกันคลั่งไคล้อาจจะไม่เป็นจริงในโลก
ของความจริง ดังนั้นภาพยนตร์เรื่องนี้ไม่สามารถเป็นอะไรอื่นได้ นอกจากเป็น
ภาพแสดงแทนฆาตกรที่ไม่มีความจริงรองรับอยู่เลย และมีความเข้าใจที่ผิดต่อ
ผู้รับสาร  

ประการต่อมาเรื่องฆ่ากันในภาพยนตร์อาจจะไม่ได้ถูกจ ากัดไว้ใน
ภาพยนตร์ เพราะคุณสมบัติบางประการได้กระโดดข้ามจากจอสู่โลกจริงของ
ผู้ชม คุณค่าที่เลวร้ายบางประการ เช่น การเป็นนักฆ่าได้กลายเป็นสิ่งที่ได้รับ
การยอมรับของเด็กบางคน ยกตัวอย่าง ภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่า ตัว “สาร” 
ที่ Quentin Tarantino เขียนเรื่องออกมาขาดความรอบคอบในการพิจารณาไป
ที่ผู้รับสารว่า เขาไมใช่วัตถุที่รองรับสารจากผู้สร้าง และสามารถสร้างความ
เข้าใจผิดได้จากสิ่งที่ผู้สร้างพยายามบอกว่า การฆ่ามาจากนักข่าวและสื่อที่ไร้
จรรยาบรรณและคุณธรรม แต่ผู้เขียนไม่คิดว่าประเด็นนี้เป็นประเด็นหลักที่จะ
วิพากษ์ Tarantino และผู้สร้างภาพยนตร์ เพราะอะไรจะเกิดขึ้นหากผู้สร้าง
ภาพยนตร์มิได้จริงใจในการน าเสนอ “สาร” ที่เป็นลางบอกเหตุเพื่อวางแผน



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                186                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

ป้องกัน แต่เขาเองเป็นผู้กระตุ้นให้เกิดความรุนแรงในรูปแบบการน าเสนอใหม่ที่
แตกต่างจากภาพยนตร์สมัยใหม่ที่เคยท ากันมาในฮอลลีวู้ด การวิเคราะห์บริบท
ภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่าผู้เขียนจะแสดงให้ชัดเจนขึ้นในหัวข้อถัดไป 

ข้อพิจารณาต่อ “ความลึกลับ” ของสื่อด้วยเสียงและภาพ: ภาพยนตร์, 
โทรทัศน์ และภาพถ่าย คือวัตถุท่ีถูกสิงด้วยปีศาจ และความเพี้ยนบ้า
ของผู้สร้างภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่า 

ค า อ ธิ บ า ยถึ ง ก า ร สื่ อ ส า ร ด้ ว ย ภ าพ ไ ม่ ว่ า จ ะ เ ป็ น ภ าพถ่ า ย 
ภาพเคลื่อนไหว ที่ผู้เขียนรู้สึกว่าคมคายมากคนหนึ่งคือ Justin Lorenzen 
(1993) นักวิชาการสตรีนิยมในบทความขนาดสั้นชื่อ “ Snapshot: Notes on 
Myth, Memory and Technology, Shot Fictions Concerning the Camera” 
บทความของ Lorenzen อธิบายถึงสื่อประเภทภาพหลังสมัยใหม่ว่า 

“หากภาพหลังสมัยใหม่คือการรับรู้ในสิ่งที่ไม่ได้เป็นวัตถุ เป็น
ภาพสมัยใหม่รูปแบบใหม่ของภาพที่สามารถเห็นได้และถูกน ามารวม
ไว้อย่างผิดเวลาผิดพื้นที่... 

“...ในวันนี้เทคนิคการสื่อสารไม่ค่อยส าคัญ เพราะสามารถท า
ให้กลับไปหาอดีตโบราณย้อนเวลาถอยหลังทั้งหมดได้...” (Lorenzen 
1993: 136)  
หากจะท าความเข้าใจภาพเคลื่อนไหวและภาพนิ่งอย่างตรงไปตรงมา 

ล้วนเป็นสิ่งที่จบไปแล้วจากการผลิต ดังนั้นสื่อส าเร็จรูปคือสิ่งที่ตายไปแล้ว เมื่อ
เราน ามันกลับแสดงบนจอภาพหรือแผ่นกระดาษ ก็เหมือนกับการน าความตาย
ออกมาหลอกหลอนผู้คน เหมือนกับการน าความตายให้กลับมาและท าให้… 



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                187                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

“ความตายสามารถที่จะพูดออกมาได้” และ “มองมายัง
คุณ” ซึ่งพวกมัน3 ก็คือผี (phantoms) ที่สิงอยู่บนผืนผนังบางๆ 
ส าหรับรับแสงที่ฉายจากเครื่องฉายภาพ ผีจับอยู่บนจอภาพ คุณ
สามารถได้ยินพวกมันคุยกันข้ามเวลาและพื้นที่ผ่าน เซลลูล
ลอยด์ (Celluloid) และเทป พวกมันถูกแช่แข็งไว้ในอัลบั้ม ใน
ทุกๆ ที่ที่มันปรากฏอยู่คือร่องรอยของมัน มันไม่มีอยู่จริงใน
ปัจจุบัน พวกมันอยู่ตรงข้ามกันกับเราและสามารถเชื่อมต่อถึง
พวกเราได้ภายนอกโลกเซลลูลลอยด์ แม้เราจะรู้จักมันแต่ก็ยังคง
นิ่งเฉย เพราะเราไม่เคยว่างที่จะวิจารณ์มันและจ ากัดพวกมันให้
ไหลอยู่แต่ภายในห้องมืดภายในกล้องได้ 

การไม่ใส่ใจในวาทกรรมของฟิล์ม และภาพถ่ายคือ สิ่งที่
ก าลังเป็นปัญหามากในปัจจุบัน กล่าวคือเป็นการยากที่จะเข้าถึง
มันและคิดถึงมันโดยผ่านอาณาจักรที่เป็นการผลิตซ้ าเครื่องมือ
กลไกที่เป็นตัวกระตุ้นมายาคติ (myth) และเรื่องเพ้อฝัน ดังนั้น
การพิจารณาถึงมายาคติของมัน จะสามารถท าให้เราเข้าใจการ
หลอนหลอกของมัน และรู้จักมันได้มากขึ้น (Lorenzen 1993: 137) 

 
การท าภาพยนตร์ก็คล้ายกับที่ Lorenzen อธิบายว่าคือความรู้ในการ

เล่นแร่แปรธาตุของคนโบราณ เป็นการใช้เวทมนต์เพื่อควบคุมสิ่งต่างๆ ในวันนี้
เรารู้แล้วว่าคนโบราณใช้วิธีการการควบคุมจินตภาพที่อยู่ในมโนส านึกของผู้คน 

                                                 
3 Lorenzen พยายามที่จะอธิบายว่าภาพยนตร์และภาพถ่ายก็คือ “ความตาย” ดังนั้นตัวละครที่พูดและแสดงออกมาจึง
เท่ากับเป็นผี ค าว่า “มัน” จึงไม่ใช่ใครอื่นคือผนีัน่เอง 



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                188                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

ดังนั้นสื่อสมัยใหม่ก็เหมือนกับมนตร์ด า ซึ่งผู้สร้างไม่อยากจะพูดถึงมัน เพราะ
พวกเขาต้องการให้ผู้ชมตกเป็นทาสผ่านเทคโนโลยี ท าให้เรามีความเป็นอื่นและ
กระจัดกระจายจากตัวเอง และผู้ผลิตต้องการให้กล้องปิดบังบางสิ่งจากการเห็น
และปกปิดจากโครงสร้างการรับรู้ของพวกเรา (Lorenzen 1993: 137-8) ภาพ
หลังสมัยใหม่ก็คือการท าให้สื่อที่ท าเสร็จแล้ว นิ่งแล้ว กลับเข้ามาโลดแล่นและ
ก าหนดคุณค่าที่เรายากจะปฏิเสธ ท าให้วัตถุกลับเข้ามาท างานเหนือจิตใจ
มนุษย์ ท่ามกลางความมึนงงของเรา และความหลงลืมของเราเอง ที่เรายึดถือ
มัน ติดตามมัน และปล่อยให้ผีกระโดดออกมาจากแผ่นรองรับภาพถ่ายเข้าสู่
โลกของความเป็นจริง และท าให้มันเป็นจริงในชีวิตประจ าวันของเรานั่นเอง เรา
ผลิตซ้ ามันโดยการให้ความเคารพต่อมัน บอกเล่าให้คนอื่นๆ เราขาดการ
วิจารณ์พวกมันจนวันนี้เราไม่เท่าทันแล้ว ในกรณีของภาพยนตร์และโทรทัศน์ 
เราได้ตกเป็นเบี้ยล่างของสิ่ งที่ตายไปแล้วนั่นเอง ดังนั้นในมุมมองของ 
Lorenzen สื่อประเภทนี้ก็คล้ายกับผี เราเชิญมันไว้ ให้ที่อยู่อาศัยในจอรับภาพ 
ผีจึงมีโอกาสไดแ้สดงตัว และในที่สุดเราก็อดคิดไม่ได้ว่า “เราคือมัน” ดังนั้นการ
มีชี วิตจริงของมันจึงเริ่มมีความเป็นไปได้ เราไม่อาจจะปฏิเสธได้ว่า  สื่อ
ภาพเคลื่อนไหว สื่อโทรทัศน์และภาพยนตร์ มีอิทธิพลต่อมนุษย์ในปัจจุบันเป็น
อย่างมาก  

จากกรอบคิดของ Lorenzen สามารถน ามาท าความเข้าใจต่อผู้สร้าง
ภาพยนตร์ความรุนแรงได้เป็นอย่างดีโดยวิเคราะห์ว่าผู้ที่สร้างผีเรื่องนี้ขึ้นมาก็คือ
อีกคนหนึ่งที่ถูกสิงจากภาพยนตร์สมัยใหม่และน ามาปรับปรุง ให้เป็นผีหลัง
สมัยใหม่บนจอภาพและท าให้ผีตัวนี้มีตัวตนจริงถูกผลิตซ้ าอย่างไม่รู้จบ ในกรณี
ดังกล่าวนี้ อันที่จริง Tarantino เองคือผู้ที่ได้รับผลกระทบมาก่อนหน้านั้นและ
แสดงมันออกมาโดยฝีมือของเขาภายใต้การถูกสิงจากผีสมัยใหม่ จาก



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                189                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

ภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่าผู้เขียนบทได้น าวัฒนธรรมความรุนแรงจากสื่อเก่า 
และจินตนาการมาเป็นภาพยนตร์หลายเรื่อง เช่น Reservoir Dogs (Tarantino, 
1992) และ Pulp Fiction (Tarantino, 1994) ที่ถูกกล่าวว่าคืองานที่เลียนแบบ
ท าส าเนาซ้ าตัวเอง จากภาพยนตร์เรื่อง Reservoir Dogs นอกจากนี้ก็ยัง
สามารถกล่าวได้ว่าภาพยนตร์เรื่อง Kill Bill นั้น ดาราขวัญใจที่ยังมีชีวิตอยู่ของ
เขาได้มาแสดงเหมือนงานเดินพาเหรด Tarantino ได้น าดาราและบุคลิกที่เขา
ประทับใจมาอยู่ด้วยกันจนครบ นอกจากนี้เขาอธิบายอีกว่า เพลงประกอบ
ภาพยนตร์ Kill Bill ได้รับแรงบันดาลใจและคิดถึงบุคลิกของตัวละครจาก 
ภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่า  

เพื่อที่จะไม่เป็นการละเลยภาพยนตร์ของเขาที่สร้างเกี่ยวกับความ
รุนแรงในหลายๆ เรื่อง เขาพยายามที่จะสื่อกับผู้ชมว่า สาเหตุความรุนแรงของ
ตัวละครที่ห้ าหั่นด้วยการฆ่ากันอย่างสยดสยองมาจากสังคม กรณีของเรื่อง 
ภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่า มาจากวัฒนธรรมการนั่งชมโทรทัศน์ที่บ้าน เรื่อง 
Kill Bill ภาค 1 และ 2 (Tarantino, 2003, 2004) นักฆ่าที่อันตรายที่สุดในโลก
มาจากการปลูกฝังตั้งแต่ยังเด็กโดยครอบครัว อาจารย์ เจ้านายและพี่ชายเป็น
ต้น และอาจจะถือว่าเป็นการสารภาพของเขาเองก็ว่าได้ ความรุนแรง ความ
เพี้ยน เบี่ยงเบน และการต่อสู้กับภาพยนตร์กระแสหลักฮอลลีวูด ของเขาเองมา
จากความนิยมชมชื่นสื่อความรุนแรง จากผู้สร้างภาพยนตร์สมัยใหม่ก่อนหน้า
เขา ดังนั้น ความเพี้ยนบ้าของเขาได้แสดงออกมาผ่านการแสดงในภาพยนตร์
นั่นเอง ซึ่งท าให้การสร้างภาพยนตร์ของเขาไม่ใช่การแก้แค้นภาพยนตร์กระแส
หลักที่เขาบ่นด่าว่าสร้างสังคมแห่งความรุนแรง แต่เขาได้เข้าไปผสมและท ามัน
ให้แนบเนียนในศิลปะการเล่าเรื่องที่เข้าไปสู่ส านึกของความรู้สึกนิยมความ
รุนแรงของอเมริกันได้เป็นอย่างดี  



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                190                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

ผลงานของ Tarantino อยู่ในกระแสอุตสาหกรรมวัฒนธรรม การ
วิเคราะห์อุตสาหกรรมทางวัฒนธรรมที่มีอิทธิพลที่สุด ก็คือนักวิชาการจาก 
Frankfurt School โดยเฉพาะประเด็นการแปรเปลี่ยนวัตถุและความหมายให้
เป็นสินค้าทางวัฒนธรรม (mass culture) (Branston, 2000 : 17) ดังที่ 
Horkheimer และ Adorno (Adorno and Horkheimer, 1992) วิจารณ์ไว้ 
อุตสาหกรรมวัฒนธรรมคือการแปลงงานของคนอื่นให้เป็นอุตสาหกรรมและท า
ให้มีมูลค่าสูงขึ้น ขาดความเคารพในงานของตัวเอง ขโมยงานตัวเองมาผลิตซ้ า
ในเวทีการขายที่ใหญ่กว่า อย่างเช่น กรณี Quentin Tarantino ก็ถูกวิจารณ์โดย
นักวิชาการด้านวัฒนธรรมศึกษา David Inglis (2005) อธิบายว่า Tarantino 
ปัดฝุ่นภาพยนตร์นอกกระแสของตัวเองเรื่อง “Reservoir Dogs” มาสร้างใหม่
เป็นภาพยนตร์เรื่อง Pulp Fiction ประเด็นต่อมาก็คือ Tarantino ได้ใช้วิธีการ
แยกรูปแบบโครงเรื่องเดิมของคนอื่น และสร้างจุดรวมเรื่องใหม่มาเป็นของ
ตนเอง จากภาพยนตร์กังฟูเก่าหลายๆเรื่อง กลายเป็นภาพยนตร์ 2 ภาคจบคือ 
Kill Bill (Inglis, 2005: 71-2)  

ผู้สร้างภาพยนตร์รู้ตัวดีว่าได้สร้างสิ่งที่ผู้ เขียนกล่าวมาแล้วเข้าสู่
ชีวิตประจ าวันของประชาชน ที่มากไปกว่านั้นพวกเขาก้าวหน้าไปถึง การเข้า
ควบคุม “แหล่งแสดงงานศิลปะ” เช่น Tarantino ประสบผลส าเร็จจาก
ภาพยนตร์เรื่อง Pulp Fiction ดังนั้นเขาเองจึงมีอิทธิพลในการก าหนดแนวโน้ม
ของผู้ผลิตและผู้ชม และก าหนดรางวัลของงานศิลปะภาพยนตร์ ดังที่เขาเองได้
เป็นกรรมการตัดสินภาพยนตร์ระดับสากล ท าให้เกิดการครอบครองความชอบ
ธรรม และเกิดการควบคุมโรงฉายภาพยนตร์ ให้อยู่ในทิศทางของการผลิตใน
แนวทาง Tarantino  



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                191                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

เช่นเดียวกันกับค าพูดของนักเขียน อิตาเลียน คือ Umberto Eco 
(1985) และ Inglis (2005) ที่เรียกว่า วัฒนธรรมแห่งความแย้งย้อน (culture of 
irony)  ซึ่งวัฒนธรรมแห่งความแย้งย้อนได้กลายมาเป็นลักษณะที่กุมศูนย์กลาง
อยู่ในช่วงเวลาของเรา ความส าคัญของความคิดเรื่องวัฒนธรรมแห่งความแย้ง
ย้อนในการพิจารณาเรื่องภาพยนตร์ก็คือ ผู้สร้างภาพยนตร์ รู้ว่าเขาผลิตอะไร 
เลือกแหล่งข้อมูลในการน ามาสู่การพัฒนางานศิลปะและผลักออกไปสู่
สาธารณะที่เป็นการท าซ้ างานศิลปะ หรือไม่ก็อ้างอิงงานอย่างหนักแน่นกับ
วัฒนธรรมบริโภคในขณะปัจจุบัน ซึ่งเป็นงานศิลปะที่มาจากการขโมย แม้จะ
ขโมยตัวเองอย่าง Tarantino ก็ตาม ในระดับต่อมา ผู้ชมก็รับรู้ว่าภาพยนตร์ใน
เรื่องที่ตนเองชมคือการส าเนางานเก่ามาปัดฝุ่นใหม่เพื่อหวังผลทางการตลาด
ขาดความเป็นศิลปะ อีกทั้งรู้ว่ามาจากการเลียนแบบท าซ้ าวัฒนธรรมบริโภคชั้น
ต่ า เช่น เกมส์ที่เสนอการปลุกเร้าใจด้วยความรุนแรงแต่ผู้ชมกลับยินดีต้อนรับ
มัน  

Eco และ Inglis เชื่อว่า ผู้ชมและผู้ผลิตต่างมีสติสัมปะชัญญะในการ
รับรู้ว่าตัวเองท าอะไรกับงานศิลปะ และที่เจ็บปวดก็คืองานเหล่านี้ได้ถูกยกชั้น
ขึ้นเป็นงานชั้นครูของแวดวงศิลปะวงการของเขาเอง กระแสนิยมของผู้ชมที่
กลับเข้าไปก าหนดตลาดและก าหนดแนวทางศิลปะ นี่คือความแย้งย้อนใน
ตัวเองที่ท าให้ศิลปะภาพยนตร์สมัยใหม่เปลี่ยนแปลงและถูกท าลายจากงานที่
เรียกว่า “ภาพยนตร์หลังสมัยใหม่” ซึ่ง Inglis อธิบายว่ามันคือการติดกับดัก
อารมณ์ของตนเองในวัฒนธรรมหลังสมัยใหม่ (Inglis 2005: 73) เมื่อพัฒนามา
ในแนวทางดังกล่าว ในที่สุดภายใต้เงื่อนไขของความส าเร็จจากการขาย
ภาพยนตร์ให้กับพวกเรา ในสภาวะอุตสาหกรรมวัฒนธรรมจึงกลายเป็นการ
ผลิตในแนวทางเดียว เราอาจจะคิดว่าเรามีทางเลือกที่หลากหลายในการชม



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                192                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

ภาพยนตร์ ไม่ว่าจะโรงภาพยนตร์หรือโทรทัศน์ผ่านดาวเทียม แต่จริงๆแล้วมี
ความพัวพันกัน และท าให้ทางเลือกมีน้อยลง ในอุตสาหกรรมภาพยนตร์อาจจะ
ท าให้เรารู้สึกด้วยว่าเราต้องการเพียงสิ่งคล้ายกับที่เราเคยได้เสพมาแล้ว (Inglis 
2005: 81-2) 

การเสพสิ่งที่เคยเสพเป็นเสียงที่สะท้อนก้องกังวานที่สุดในอุตสาหกรรม
ภาพยนตร์ทั้งภาพยนตร์ไทยและเทศ จะว่าไปแล้ว “ตัวบท” (text) มักจะอยู่ใน 
“บริบท” (context) หากปรับแนวคิดภาษาศาสตร์เชิงโครงสร้างมาอธิบาย
ปรากฏการณ์ ค าอธิบายถึงการเสพสิ่งที่เคยเสพ (คือตัวบท) จึงจะสะท้อน
วัฒนธรรมและมาตรฐานทางสังคม (บริบท) ในแต่ละช่วงเวลาแห่ ง
ประวัติศาสตร์  แม้ ว่าภาพแสดงแทนทางประวัติศาสตร์จากตัวบททาง
ประวัติศาสตร์จะสะท้อนจิตส านึกส่วนรวมของสังคม ซึ่งจิตส านึกทางสังคมได้
ให้ก าเนิดตัวบทขึ้นมา หากจะท าความเข้าใจสิ่งที่อยู่รอบๆตัวเราเราอาจจะต้อง
หาจุดเปลี่ยนมาสู่ปัจจุบัน ในการดูภาพยนตร์ที่บันทึกประวัติศาสตร์ภาพยนตร์
อาจจะเป็นโครงการที่เป็นจินตภาพทางสังคมส่วนรวมในเรื่องเพ้อฝัน และเป็น
สิ่งที่สร้างคุณค่าในเชิงวัฒนธรรม และนักอุตสาหกรรมภาพยนตร์ได้ฉวยใช้ 
“ประวัติศาสตร์ของการเสพ” ทั้งๆ ที่ ประวัติศาสตร์เป็นสิ่งที่ตายไปแล้ว ผู้เขียน
ขออ้าง Lorenzen อีกครั้งว่าประวัติศาสตร์ภาพยนตร์ก็คือ “ผี” มิใช่เพียงแค่เป็น
หลักฐานทางประวัติศาสตร์ ผีมันมันสิงอยู่ในภาพที่คนเชิญมันมาแสดงและ
กระโดดออกจากจอภาพมาสิงนักสร้าง และนักสร้างอ้างว่าผีได้สิงอยู่ที่คนชม 
ดังนั้นพวกเขาจึงอ้างถึงผีไม่ได้อ้างที่คนชมภาพยนตร์ เพราะผีในผู้ชมต้องการ
เสพสิ่งที่เคยเสพ ภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่าจึงเป็นเพียงเครื่องสังเวยให้แก่ผี
นั่นเอง และไม่ต้องสงสัยเลยว่า เครื่องสังเวยก็ได้กลายเป็นผีอีกครั้งหนึ่ง ซึ่ง
บ่อยครั้งที่วิเคราะห์กันว่าภาพยนตร์สะท้อนภาพที่แสดงออกมาตามความ



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                193                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

ต้องการของแต่ละสังคม และบ่อยครั้งที่ภาพยนตร์น าพาสัญลักษณ์เพื่อบังคับ
ประชาชนให้อยู่ในระเบียบของสังคม การวิเคราะห์ภาพยนตร์หลังสมัยใหม่ท า
ให้เราสามารถเปิดเผยจิตส านึกของวัฒนธรรมที่ถูกสร้างและเปิดเผยให้เห็นการ
ปฏิวัติรหัสวัฒนธรรมที่สื่อด้วยภาพ ที่มีสัมพันธภาพกับการเปลี่ยนแปลงทาง
สังคม สิ่งที่น่าสงสัยก็คือ อุตสาหกรรมวัฒนธรรมประเภทภาพยนตร์และ
โทรทัศน์เปลี่ยนแปลงไปอย่างไร 

Linda Hutcheon (2000) ได้ให้ค าตอบในประเด็นดังกล่าวไว้อย่าง
น่าสนใจยิ่ง โดยเขาอธิบายว่าภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่า คือการล้อเลียนชีวิต
สมัยใหม่สังคมอเมริกัน เช่นผู้สร้างภาพยนตร์ได้มีการใช้เทคนิคภาพการ์ตูนเข้า
มาแทนฉากความรุนแรง หรือฉากคล้ายละครน้ าเน่าชีวิตครอบครัว แทนฉาก
การกระท าทางเพศที่พ่อมีต่อลูก พูดจาแทะโลมลูกสาวพร้อมกับเสียงปรบมือ
ของผู้ชมที่แทรกเข้ามาเป็นระยะ ภายหลังการพูดและการโลมเล้าลูกสาวที่
พยายามบ่ายเบี่ยง รังเกียจและมีความจงใจในหลายฉากที่ภาพยนตร์ท าเพื่อ
แสดงให้เห็นความต่อเนื่องระหว่างโลกภายนอกกับโลกของสื่อโทรทัศน์  และ
ภาพยนตร์   

Hutcheon อธิบายว่าสิ่งนี้เป็นศูนย์กลางของงานหลังสมัยใหม่ เป็น
งานที่มุ่งท าลายและปกป้องสมัยใหม่ไปพร้อมๆกัน การสร้างภาพยนตร์ลักษณะ
นี้จึงไม่ต่างไปจากเหล้าเก่าในขวดใหม่นั่นเอง คือเป็นการกลับด้านจินตนาการ
ใหม่จากของเดิมๆ ซึ่งผู้เขียนเห็นว่างาน ภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่าสามารถ
เป็นตัวแทนงานศิลปะหลังสมัยใหม่ประเภทศิลปะล้อเลียน (parody) ที่ 
Hutcheon เสนอได้เป็นอย่างดี  

ดังนั้น งานศิลปภาพยนตร์หลังสมัยใหม่ก็คือสิ่งที่เคยท ามาแล้วจาก
สมัยใหม่นั่นเอง ภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่า คืองานล้อเลียนที่แย้งย้อนสังคม



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                194                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

อเมริกัน แต่ในขณะเดียวกันภาพยนตร์เรื่องนี้ก็มีทิศทางใหม่ๆ เช่นเดียวกันกับ
สื่อสมัยใหม่ชั้นต่ า ทั้งเรื่องเพศและความรุนแรง ภาพยนตร์ท าลายภาพแสดง
แทนสื่อความรุนแรงและท าลายตัวเองไปพร้อมๆกัน ผลจึงเท่ากับเป็นการสร้าง
ความเข้มแข็งให้กับสื่อความรุนแรงที่หลั่งไหลอย่างต่อเนื่อง ดังนั้น ภาพยนตร์
เกิดมาเป็นนักฆ่า ได้ท าลายภาพแทนความรุนแรงและเป็นภาพแทนความ
รุนแรงเสียเอง  

ซึ่งเราสามารถเห็นได้อย่างชัดเจนถึงการโจมตีความรุนแรงและ
พฤติกรรมทางเพศในครอบครัวอเมริกัน แต่ที่ตลกร้ายก็คือทั้งสองประการนี้ถูก
ผลิตซ้ าเป็นรูปแบบใหม่ที่ผู้ชมสามารถเข้าถึงความรุนแรงได้ชัดเจนและดูเป็น
ของแท้มากกว่า 

หากจะกล่าวให้ชัดเจนขึ้นภาพแสดงแทนภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่า 
คืองานประเภทล้อเลียนที่ใส่รหัส ให้เป็นการเมืองเชิงซ้อน คือเป็นทั้งการสร้าง
อุดมคติในเชิงล้อเลียนและท าลายอุดมคติของตนไปพร้อมๆกัน ผู้สร้างรุกล้ า
ศิลปะภาพยนตร์สมัยใหม่ โดยปะทะกับความเป็นสมัยใหม่อันทรงอิทธิพล ท า
ให้ผู้ชมเกิดความรู้สึกยกย่องรูปแบบการน าเสนอที่สร้างความเร้าใจกับผู้ที่
ต้องการเสพอะไรใหม่ๆ และท้าทาย 

ภาพยนตร์เรื่องนี้ได้อ าพรางการผลิตซ้ าความรุนแรงของตัวเองไว้ ด้วย
เทคนิคภาพยนตร์แบบการตรึกตรองใคร่ครวญกับตัวเอง (self- reflexive) 
ผู้สร้างอธิบายว่าศิลปะก็คือศิลปะ ซึ่งไม่สามารถหนีความสัมพันธ์กับศิลปะใน
สังคมอดีตได้ ผู้ เขียนพบว่ามีความแย้งย้อนในตัวเองเป็นอย่างยิ่ง เพราะ
ภาพยนตร์น าผลงานที่เคยท าแล้วจากสมัยใหม่ และน าความรุนแรงกลับมา
สร้างให้ชอบธรรมในรูปแบบหลังสมัยใหม่ ค าอธิบายที่น่าเจ็บปวด ก็คือ  ความ
รุนแรงในภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่าถูกอธิบายใหม่ให้เร้าใจกว่า และตื่นเต้น 



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                195                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

เหนือจริงกว่าเดิม ในรูปแบบของการวิจารณ์ความรุนแรงนั่นเอง ค าอธิบายนี้
น่าจะเป็นค าตอบได้ว่า ผีในภาพยนตร์มีจริงในสองระดับ ระดับแรกจากการอ้าง
ของผู้สร้างภาพยนตร์ ที่ผู้ชมต้องการเสพสิ่งที่เคยเสพ และระดับที่สองผีได้สิง
อยู่ที่คนชมเรียบร้อยแล้ว ดังนั้นการชมภาพยนตร์สัมพันธ์กับการผลิต
ภาพยนตร์ และภาพยนตร์สะท้อนค่านิยม รสนิยมของสังคม ดังนั้น ในมุมมอง
ของผู้ผลิตภาพยนตร์ลักษณะหลังสมัยใหม่กลุ่ม Tarantino จึงไม่จ าเป็นต้อง
พัฒนาอะไร เพียงแต่เสนอมันใหม่ในสไตล์ของเขาเท่านั้น 

 
ความบ้า (Madness): จะเกิดอะไรข้ึน ? หากภาพยนตร์คือผู้ป่วยโรคบ้าท่ี
สร้างภาพแทนความบ้าแต่บ้าเสียเอง 

ภาพยนตร์เกดิมาเป็นนักฆ่าอัดแน่นและเต็มไปด้วยฉากของการฆ่าที่ไร้
เหตุผล  เหมือนกับภาพยนตร์ต้องการจะเล่าเรื่องคนวิกลจริต ซึ่งได้มีการ
วิจารณ์จากนักวิชาการ Patrick Fuery (2004) อธิบายความบ้าในภาพยนตร์
เชิงจิตวิเคราะห์ว่าเป็นเพียงการสร้างความหมายใหม่ คือ “ความหมายและ
ความรู้เกี่ยวกับความบ้า” ดังนั้น ความบ้าในภาพยนตร์จึงมีความหมาย
แตกต่างกับความบ้าในทางการแพทย์ กล่าวคือ “ภาพตัวแทนความบ้า” จาก
ภาพยนตร์ท าการเปลี่ยนความคิดผู้ชม ให้ละเอียดเกี่ยวกับความบ้าใน
ภาพยนตร์แทนที่ความบ้าในแวดวงการแพทย์ และท าให้ผู้ชมลืมความหมาย
เดิมที่มีอยู่ในชีวิตประจ าวัน ดังนั้น ความรู้เกี่ยวกับความบ้าในภาพยนตร์จึงอยู่
นอกเหนือจากความรู้ทางการแพทย์ ซึ่งก็คือความรู้ที่สร้างมาก่อนภาพยนตร์จะ
เข้ามาท าการสวมรอยแทนที่ ความรู้จากกรอบแนวความคิดเดิม คือการจัด
ประเภทบุคคลประเภทหนึ่งแยกออกมาแล้วเรียกว่าพวกเขามี “ความบ้า” หาก
จะอธิบายให้ชัดเจนก็คือ วิชาการด้านจิตแพทย์ได้ท าให้ความบ้าเป็น “ความ



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                196                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

บ้า” ดังนั้น “ความบ้าในภาพยนตร์” ก็เป็นอีกสาขาหนึ่งที่พยายามจัดประเภท
ความหมายของความบ้า โดยใช้เหตุผลบางอย่างเข้าจัดประเภทความบ้าให้มี 
“ความเป็นอื่น”  ซึ่งทั้งสองสถาบันคือการแพทย์และภาพยนตร์ต่างก็สร้าง “ความ
บ้าจากความรู้” และอธิบายทุกๆสิ่งที่เกี่ยวกับความบ้า (Fuery 2004: xi-ii)  

Fuery วิจารณ์ภาพยนตร์ จากความรู้ เ ชิ ง ใน เชิ งจิ ต วิ เค ราะห์ 
(psychoanalytic) กล่าวคือ ภาพยนตร์สร้างปฏิบัติการในพื้นที่สาธารณะ แต่ก็
สร้างขึ้นมาอย่างคลุมเครือ ไม่แน่นอน ไม่ชัด เจน และสร้างปัญหาต่อ
ชีวิตประจ าวันของประชาชน (Fuery 2004: 1-3) เขายกตัวอย่างว่าภาพยนตร์
ได้น าเสนอเกี่ยวกับโรคจิตประสาทประเภทฮิสทีเรีย (hysteric) โรคจิตประสาท 
(neurotic) หรือโรคที่แสดงอาการออกมาทางจิต (psychotic) ที่เกี่ยวข้องกัน
อย่างยุ่งเหยิง ไม่แน่นอน เช่น การสร้างความหมายใหม่แทนที่ความหมายทาง
การแพทย์ และมีความผิดพลาดในการอธิบายอีกด้วย การกระท าเช่นนี้ Fuery 
อธิบายว่าภาพยนตร์ก าลังแข่งขันวิชาชีพจิตแพทย์ในการนิยามอาการป่วย ซึ่ง
ในกรณีที่เห็นได้ชัดจากภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่า  ก็คือขณะที่ Gale 
สัมภาษณ์จิตแพทย์ และจิตแพทย์ในภาพยนตร์กลับอธิบายอาการของคนที่ฆ่า
มนุษย์อย่างโหดร้ายว่า “Mickey เขาไม่ได้บ้า” เขารับรู้มีสติและเหตุผลเป็น
อย่างดี รู้ว่าอะไรผิดอะไรถูกขณะตัดสินใจกระท า ในบางครั้งอาการของโรคทาง
จิตในภาพยนตร์ก็มีอยู่เฉพาะในพื้นที่ภาพยนตร์เท่านั้น แต่เสียงค าอธิบาย
ความบ้าจากโลกของภาพยนตร์มีเสียงดังมากกว่าโลกจริงเสมอ เพราะ
ประชาชนจ าภาพยนตร์ได้มากกว่าจ าจากวาทกรรมความบ้าในวงการแพทย์  
จนกลายเป็นว่าภาพยนตร์คือผู้ที่ให้ความหมายต่อความบ้ามากกว่าการแพทย์
และสังคม  



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                197                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

แต่กระนั้นความบ้าในภาพยนตร์ก็ยังมีปัญหาของ “ความเป็นได้ของ
ความบ้า” เดิมนักวิชาการได้ถกเถียงประเด็นความบ้ากันมาอย่างยาวนาน เช่น  
Foucault  วิจารณ์ Descartes ว่ากีดกันคนบ้าออกจากสังคมโดยให้เหตุผลว่า 
“คนบ้าไม่ได้อยู่กับความจริง” ดังนั้น คนบ้าจึงไม่ถูกยอมรับในสังคมตะวันตก 
ส าหรับ Foucault แล้ว เขากลับเสนอว่า “วาทกรรม” สร้างความบ้าขึ้นมารอบๆ 
ตัวมันเอง บนพื้นฐานที่ไม่สามารถเป็นไปไม่ได้ ท าให้ภาพแสดงแทนของความ
บ้าเป็นไปไม่ได้ วาทกรรมสร้างความบ้าให้เป็นจริงส าหรับผู้ที่อยู่ภายใต้ข่ายของ
วาทกรรมความบ้า คือ ประชาชนที่อยู่ภายใต้อ านาจทางการแพทย์สมัยใหม่
และสถาบันต่างๆในสังคมนั่นเอง ท าให้ประชาชนคิดว่า “ความบ้าไม่ใช่ทุกสิ่ง
ทุกอย่าง แต่ทุกสิ่งมีความเป็นไปได้ของความบ้า” ดังนั้น ประชาชนจึงใส่แว่น
ตรวจสอบความบ้าตลอดเวลา เพื่อตรวจจับหาความบ้าจากระบบที่แตกต่าง
หลากหลายในสังคม รวมถึงด้าน ศิลปะ ศาสนา และศีลธรรม ด้วยก็อยู่ภายใต้
การถูกตรวจสอบความเบี่ยงเบนไปจาก “คนปกติ” เพื่อจัดประเภทใหม่ว่าเป็น 
“คนบ้า” ดังนั้นการสร้าง “ความบ้า” คือการสร้างสิ่งที่ไม่มีตัวตนให้จับต้องได้
และให้สามารถสัมผัสถึงได้ (Fuery 2004: 8) 

ค าถามส าคัญก็คือท าไมภาพยนตร์ถึงชอบน าเสนอความบ้า และท าไม
ผู้ชมที่ชมภาพยนตร์ถึงดูแต่เฉพาะเงาของความบ้า เงาก็คือภาพที่ปรากฏบนจอ
ภาพยนตร์ และเมื่อภาพยนตร์แสดงความบ้า เหมือนกับการจัดพื้นที่ความบ้า
ให้แก่ภาพยนตร์ คือการสร้างภาพยนตร์ให้แสดงสิ่งที่มันไม่ปรากฏให้แสดง
ออกมาได้ การสร้างภาพยนตร์ความบ้าจึงไม่ได้สร้างสิ่งที่ปรากฏจริงให้แสดง
ออกมาสู่สาธารณะ แต่มันแสดงแล้วเพี้ยนไปจากความจริงที่ด ารงอยู่ภายนอก
โลกภาพยนตร์ สิ่งที่ Fuery เสนอนั้นเขาไม่ได้ต้องการพิทักษ์ความบ้าในวงการ



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                198                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

แพทย์แต่ต้องการให้คืนความบ้าในภาพยนตร์สู่ความเป็นไปได้ในการแข่งขัน
กันระหว่างภายในกับภายนอกโลกภาพยนตร์ (Fuery 2004: 8-9)  

ดังนั้น ส าหรับ Fuery แล้ว ภาพแสดงแทนความบ้าในภาพยนตร์ล้ า
หน้าไปกว่าความบ้า ท าให้ความบ้ามีความไม่แน่นอน การจัดแสดงความบ้าใน
ภาพยนตร์ก็เหมือนกับการใช้วาทกรรม “ความบ้า” ในพื้นที่สาธารณะ อันมา
จากความพอใจของผู้ผลิตที่ปรารถนาท าสิ่งที่ง่ายๆ ในรูปแบบของตัวเอง 
(Fuery 2004: 10) เป็นปฏิบัติการทางวัฒนธรรม ในการอัดและยัดเยียดความ
บ้าอย่างเข้มข้น และในที่สุด ภาพยนตร์ก็ก้าวล้ าก่อตัวของมันเองมาเป็นการ
ผลิตทางวัฒนธรรม ซึ่งในความเป็นจริง “ความบ้า” ยังไม่ปรากฏออกมาก่อน
ภาพยนตร์เผยแพร่ การเผยแพร่ท าให้ความบ้าได้แสดงตัวออกมาอย่างเต็มที่ 
อีกทั้งความคิดที่อธิบายในภาพยนตร์ก็ไม่ได้มาจากความต้องการที่จะรักษา
ความบ้าหรือเพื่อวิเคราะห์หาความรู้ในทางปรัชญา แต่สิ่งที่ภาพยนตร์ท าได้
ส าเร็จ ก็คือการไปถึงจุดสูงสุดของความเป็นไปไม่ได้ของความบ้า ซึ่งพิชิตวงการ
แพทย์ไปด้วยเทคนิคการน าเสนอ ถ่ายทอด และแสดงออกมามากมาย
หลากหลายรูปแบบนับไม่ถ้วน (Fuery 2004: 10-1) 

ผู้สร้างภาพยนตร์ได้สร้างค าอธิบายจนท าให้ความบ้าปรากฏและ
สามารถมองเห็นได้ในทางวิชาการ และอันที่จริงแล้วจิตวิเคราะห์ก็คือส่วนหนึ่ง
ของวาทกรรมความบ้า แต่ส าหรับภาพยนตร์แล้วก็ไม่ได้ย้ าในเชิง “วาทกรรมว่า
ด้วยความบ้าและการรักษาโรคบ้า” แต่ต้องการเพียงพูดถึงความบ้า โดยเทคนิค
ของภาพยนตร์แล้วก็คือการสื่อสารทางเดียวจึงเป็นการปิดกั้นท าให้ “ความบ้า
ไม่ให้พูดออกมาจากตัวของความบ้าเองได้” ซึ่งวาทกรรมความบ้าก็เป็น
เช่นเดียวกันกับภาพยนตร์ แต่ภาพยนตร์ก็ไม่ได้เป็นภาพแสดงแทนของความบ้า 



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                199                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

เพราะภาพยนตร์ได้ถูกน าออกไปสู่สาธารณะให้ความบ้าด ารงอยู่และจัดการกับ
ความบ้าแตใ่นภาพยนตร์เท่านั้น  

ดังนั้น Fuery จึงเสนอว่า ความบ้ากับภาพยนตร์เป็นสิ่งเดียวกันอยู่ใน
กฎเดียวกัน หากใช้ความรู้ในเชิงจิตวิเคราะห์วินิจฉัยภาพยนตร์ ก็จะวินิจฉัย 
“ความเป็นโรคจิตของภาพยนตร์ได้” ดังนั้นจิตแพทย์จึงได้ประโยชน์จากการ
วิเคราะห์ภาพยนตร์ คือตีความคู่ความสัมพันธ์ทั้งสอง ซึ่งก็คือ “ความบ้า” และ 
“ภาพยนตร์ที่แสดงความบ้า”  

ด้วยเหตุดังนี้  เมื่อความบ้าสามารถเป็นภาพยนตร์ได้ ก็เท่ากับเรา
ยอมรับให้ความบ้ามีความเป็นไปได้ ท าให้ “ความบ้า” และ “ภาพยนตร์” เป็น
สิ่งเดียวกัน (Fuery 2004: 11) ในกรณีดังกล่าวภาพยนตร์คือฉากสถานที่อัน
เป็นที่เกิดเหตุความบ้า ดังนั้นภาพยนตร์จึงเป็น “ผู้ป่วย” ภาพยนตร์ท าให้ความ
บ้าเป็นจริง และพูดถึงความบ้าได้ง่ายมากขึ้น  ผู้ที่ควบคุมให้ความบ้าใน
ภาพยนตร์ข้ามออกมา/ปิดกั้น จากโลกภายนอก  ก็คือผู้ชมนั่นเอง แตผู่้ชมก็ไม่มี
ความแน่ใจที่จะยืนยันว่าความบ้าในภาพยนตร์ เป็นจริง เพราะต่างก็รู้ ว่า
ภาพยนตร์คือสิ่งสมมุติ (Fuery 2004: 12) 

ผู้เขียนขอจบบทความนี้ด้วยงานเขียน Foucault (2006) เรื่อง“History 

of Madness” 4 Foucault อธิบายว่า “คนบ้า”ที่อยู่อาศัยในยุคกลางก็เหมือนกับ
คนที่อยู่อาศัยบนเรือที่แล่นในโลกอื่น และเมื่อเดินทางขึ้นฝั่งก็เหมือนกับว่าเขา
ได้ย้ายจากโลกหนึ่งไปสู่อีกโลกหนึ่ง ซึ่งเป็นโลกอื่นที่เขาถูกบังคับ ถูกจัดแบ่งให้
ข้ามพ้นจากโลกเดิมอย่างสมบูรณ์ เข้าสู่แนวทางของความจริง จินตนาการของ
เขาได้กลายเป็นสิ่งชายขอบ คนบ้าอาจจะถูกควบคุมให้อยู่ที่หน้าประตูเมือง ซึ่ง

                                                 
4

 Jean Khalfa แปลจากภาษาฝรั่งเศสเป็นภาษาอังกฤษ  



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                200                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

เป็นการกีดกันเขาจากการควบคุมตัวของเขาเอง เขาจึงไม่ได้อาศัยอยู่ในคุกแห่ง
ใดนอกจากคุกที่เขาขังตัวเอง กีดกันตัวเองให้อยู่ในโลกอื่นที่บริเวณประตูธรณี
อันเป็นสถานที่เปลี่ยนผ่าน ต าแหน่งแห่งที่ของความบ้าจึงถูกคุมขังไว้ด้วยป้อม
ปราการของกฎทางสังคม ซึ่งเขาเองอาศัยอยู่ในปราสาทราชวังของจิตส านึก
ของตนเอง จากการพิจารณากรอบคิดของ Foucault การแลกเปลี่ยนระหว่าง
ภาพยนตร์กับคนชม เกิดขึ้นบริเวณธรณีประตู ในที่นี้ก็คือจอภาพยนตร์ ดังนั้น 
ภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่า คือการทะลุทะลวงป้อมปราการที่ส าคัญคือ
กฎระเบียบของสังคมธรรมเนียมของภาพยนตร์ อย่างไรก็ตามความบ้าที่แสดง
ออกมาอยู่ในชุดเหตุผลอีกชุดหนึ่ง อันแตกต่างจากชุดเหตุผลภายนอก ทุกสิ่ง
ถูกขับเน้นเกินโลกความจริง แต่คนชมก็รู้ว่าโลกภายในคือโลกของภาพยนตร์ 
และภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่าเพี้ยนและแข่งขันกับโลกที่อยู่ภายนอก 
ประชาชนจึงจ้องดูมันเหมือนว่ามันคือหนังของคนโรคจิต หรือมันเป็นความบ้าที่
แสดงอยู่ตรงทางเชื่อมต่อระหว่างสองโลกที่ขาดความเข้าใจให้แก่กันและกัน 
และดังนั้น ภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่า จึงไม่ใช่อะไรอื่นนอกจากความเก็บกด
และรออยู่ในแผ่น DVD หรือในฟิล์ม เมื่อผู้ชมเปิดมัน ท าให้มันสามารถแสดง
อาการบนจอรับภาพ คือการเปิดประตูให้แก่มันด้วยเครื่องมือ อิเล็คโทรนิค
นั่นเอง 

อย่างไรก็ตามจะอธิบายว่าภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่า ไม่เกิดผล
กระทบต่อโลกภายนอกก็ไม่ใช่ เพราะสื่อภาพยนตร์มีอิทธิพลที่สูงต่อคนชม 
ถึงแม้ภาพยนตร์จะไม่ได้สร้างผลกระทบโดยตรงที่เชื่อมโยงระหว่างความรุนแรง
ภายในโลกเซลลูลอยด์ กับโลกภายนอก และถึงแม้ผู้ชมจะรู้ว่าเกินจริงแต่ก็มีคน
ที่ซึมซับเรียนรู้จากมันแต่ไม่ใช่อย่างที่ผู้สร้างภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่า เข้าใจ 
สามารถวิเคราะห์ได้จากแนวคิดของ Stuart Hall ว่าอาจเกิดกรณีพิเศษเกิดขึ้น



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                201                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

จากการตีความเชิงปัจเจกที่เข้าใจสารผิดพลาดไปจากผู้ส่งสาร ผู้ชมมีอิสระใน
การตีความและตีความอย่างสัมพันธ์กับคุณค่าในสังคมที่อาศัยอยู่ อาจจะเกิด
ความรุนแรงที่ไม่คาดคิดก็ได้ หากผู้สร้างไม่ระมัดระวังในการน าเสนอ และก็
เช่นเดียวกันผู้ชมในจ านวนหนึ่งก็เฝ้ามองภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่า ว่าเป็น 
“คนบ้า” และกักไว้เพื่อพิจารณามันเหมือนกับคนยุโรปยุคกลางที่บังคับให้มัน
ก้าวออกมาอยู่ภายนอกได้เฉพาะเหตุผลที่ดูสมจริง ดังนั้นภาพยนตร์เกิดมาเป็น
นักฆ่า จึงอยู่ในโลกที่มันกักขังตัวเองในอีกชุดเหตุผลหนึ่งที่คนอื่นๆ ยากจะ
เข้าใจ 

สรุป 

สังคมบริโภคสื่อมาจากการปฏิบัติในชีวิตประจ าวันเช่น โทรทัศน์ และ
ภาพยนตร์ ประชาชนคือผู้ชมที่ติดตามสื่อ เมื่อสังคมอเมริกันได้ก้าวเข้ามาสู่
สังคมบริโภคมากยิ่งขึ้น การชมโทรทัศน์คือการบริโภคนิยมชนิดหนึ่ง ไม่ใช่เพียง
แค่การรับชมซื่อๆ แต่มีความหมายที่ส าคัญต่อระบบทุนนิยมและการผลิตซ้ า
ทางวัฒนธรรมชนชั้น เพราะคนสามารถเลือกรับฟังรายการโทรทัศน์ได้ตาม
รสนิยม พื้นฐานความรู้ พื้นเพของครอบครัว ช่วงวัยและกลุ่ม การชมโทรทัศน์ 
เป็นการดูและการฝึกชม เหมือนกับศิลปินที่ฝึกฝนศิลปะหรือดนตรี  

ระบบทุนนิยมของการผลิตรายการโทรทัศน์ ไม่สามารถธ ารงรักษา
ตัวเองได้หากไม่แปรสภาพผลผลิตให้เป็นสินค้า และกระตุ้นให้เกิดการบริโภค
ในรูปแบบต่างๆ ดังนั้น วัฒนธรรมการบริโภคโทรทัศน์ จึงเกิดขึ้นมาจาก
สัมพันธภาพระหว่างการด ารงชีวิตของเรากับพลวัตทางสังคมที่ระบบทุนนิยม
ก าลังเปลี่ยนผ่านความส าคัญจากการผลิตไปสู่การบริโภค สาระส าคัญของการ



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                202                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

บริโภคก็คือแพร่ขยายการบริโภคไปสู่ทุกส่วนของสังคม แทรกซึมไปยังกลไก
การตลาด การโฆษณา และเป็นผู้สร้างให้เกิดการบูชาการบริโภคสื่อไปด้วย 

ระบบกลไกของการตลาดสื่อสารบันเทิงและการออกอากาศเผยแพร่ได้
ผนวกตัวเองเข้ากับระบบเศรษฐกิจเป็นผลให้เกิดการก าหนดรูปแบบการด าเนิน
ชีวิตของผู้ชมทางบ้าน บ่มเพาะวัฒนธรรมบริโภคผ่านการประดิษฐ์ตัวตน อัต
ลักษณ์และความเป็นอื่น ด้วยการอ้างอิงตัวตนเข้ากับการบริโภคแต่ละชนิด
รายการโทรทัศน์ จนเหมือนกับว่าตัวตนกับรายการโทรทัศน์ ประเภทนั้นมี
ความสัมพันธ์ที่แยกกันกับตัวเองไม่ขาด ทั้งนี้ได้เกิดความขัดแย้งกันเองขึ้น 
ผู้ผลิตรายการอ้างว่าตนเองผลิตโทรทัศน์และภาพยนตร์ตามความต้องการของ
ผู้บริโภค แต่ผู้บริโภคก็รับและปรับเปลี่ยนการบริโภคจากสื่อที่น าเสนอ และใน
ยุคหลังสมัยใหม่และยุคสังคมบริโภค เส้นแบ่งระหว่างผู้ผลิตและผู้บริโภคในเชิง
ความสัมพันธ์ทางอ านาจการก าหนดการผลิตได้ลางเลือนไป ที่ส าคัญก็คือ 
ศิลปะการท าภาพยนตร์ตกต่ าลงจากการอ้างจากผู้ผลิตว่าผู้ชมต้องการชมสื่อ
ประเภทที่ตัวเองเคยรับชม ซึ่งข้ออ้างนี้ได้เข้ามาก าหนดการท างานศิลปะและ
การผลิตสื่อ 

มีความเป็นไปได้ที่ผู้ชมโทรทัศน์และสื่อภาพยนตร์จะจ าลองภาพที่เห็น
จากจอรับภาพโดยเปรียบเทียบกับตัวเองและเรียนรู้ที่จะเป็นตามภาพแสดง
แทนเช่นเดียวกันกับการจ้องมองตัวเองในกระจก ดังนั้นตัวตนของผู้ที่ชม
โทรทัศน์และภาพยนตร์จึงมีความสัมพันธ์กับภาพแสดงแทนที่มาจากสื่อ การ
จ้องมองคือเครื่องมือการด ารงอยู่ของตัวละครภายหลังการเผยแพร่จึงเกิดขึ้น 
ผู้ชมได้กลายเป็นอื่นจากตัวเอง ผู้ชมจะมีความสัมพันธ์กับสื่อแต่เขาเองก็มี
ความเป็นอิสระเชิงสัมพัทธ์กับผู้เสนอสื่อ ดังนั้น เขาเองจึงเป็นอื่นจากภาพแสดง
แทนจากภาพยนตร์และโทรทัศน์อีกด้วย และโดยผ่านการตีความจากสื่อด้วย



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                203                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

ตัวเอง ดังนั้นการรับสื่อความรุนแรงจึงไม่สามารถที่จะระบุได้ชัดเจนว่า ผู้ชมจะ
แสดงออกมาด้วยความรุนแรงและในกรณีภาพยนตร์ เกิดมาเป็นนักฆ่า 
ภาพยนตร์สะท้อนปัญหาความรุนแรงในสังคมอเมริกันแต่ด้วยการน าเสนอกลับ
เป็นการผลิตซ้ าสื่อที่ตนเองตั้งใจวิจารณ์ ผู้ชมสามารถตีความและเลือกรับแปล
ความหมายอย่างสัมพัทธ์ มีทั้งความเข้าใจต่อสารและความเข้าใจที่ผิดพลาด 
ดังนั้นสารที่มาจากผู้สร้างภาพยนตร์ดังกล่าวจึงเป็นตัวกระตุ้นความรุนแรง
เช่นเดียวกันกับสื่อความรุนแรง แต่ทั้งนี้  ผู้เขียนไม่ได้หมายความว่า ความ
รุนแรงในทางกายภาพในสังคมมาจากผลตกกระทบของภาพยนตร์โดยตรง แต่
อาจจะเกิดขึ้นส าหรับในบางกรณีก็เป็นไปได้ 

การวิเคราะห์สื่อมีความจ าเป็นที่จะต้องวิเคราะห์ทางจิตวิทยาผู้ผลิตสื่อ 
ว่าได้รับอิทธิพลจากสื่อและสื่อมีสิ่งที่ซ่อนอันเป็นวาระการเมืองของตนเอง
อย่างไร ในกรณีของภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่า เป็นตัวอย่างหนึ่งของการ
วิเคราะห์ว่าภาพยนตร์ได้รับอิทธิพลจากสื่อประเภทรุนแรงและไม่สามารถหนี
ออกมาจากวัฒนธรรมการผลิตภาพยนตร์เช่นนั้นได้ ภาพยนตร์มักจะถูกน ามา
เป็นสัญลักษณ์และบังคับให้ผู้ชมเข้าสู่แนวโน้มของสังคม ภาพยนตร์สามารถ
เปิดเผยจิตส านึกของวัฒนธรรมที่ถูกสร้างและเปลี่ยนแปลงทางสังคม นั่นคือ
สังคมอเมริกันยังอุดมไปด้วยความรุนแรงในชีวิตประจ าวัน 

ภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่า คือตัวอย่างหนึ่งท่ามกลางงานจ านวนมาก
ของสื่อหลังสมัยใหม่ ประเภทศิลปะล้อเลียน คืองานที่ท าซ้ าสิ่งที่เคยท ามาแล้ว
จากสมัยใหม่ ล้อเลียน แย้งย้อนสังคมอเมริกัน ภาพยนตร์ท าลายภาพแสดง
แทนสื่อความรุนแรงและท าลายตัวเองไปพร้อมๆ กัน ผลของมันจึงเท่ากับเป็น
การสร้างความเข้มแข็งให้กับสื่อความรุนแรง ภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่า
ท าลายภาพตัวแทนความรุนแรงและเป็นภาพตัวแทนความรุนแรงเสียเอง แต่อ า



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                204                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

พรางตัวเองไว้ด้วยเทคนิคภาพยนตร์แบบการตรึกตรองใคร่ครวญกับตัวเองว่า
ต าแหน่งแห่งที่ของศิลปะก็คือศิลปะ และศิลปะที่ไม่สามารถหนีความสัมพันธ์
กับสังคมอดีตได้ อันเป็นข้ออ้างส าหรับผลิตซ้ าสื่อความรุนแรง ซึ่งเป็นการแย้ง
ย้อนกันอย่างยิ่งในตัวเอง 

ภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่า อัดแน่นเต็มไปด้วยฉากของการฆ่าที่ไร้
เหตุผล  ผู้สร้างต้องการบอกว่าเป็นเรื่องของคนที่ วิกลจริต แต่ในทาง
สังคมศาสตร์ “ความบ้า” เกิดขึ้นจากความรู้และจากผู้สร้างความรู้เกี่ยวกับ
ความบ้า ดังนั้นความบ้าจากภาพยนตร์คือการเสนอภาพแทนความบ้า เพราะ
ภาพยนตร์ได้สร้าง “ความบ้า” ให้แก่ผู้ชมในพื้นที่สาธารณะ จึงจะต้องวิเคราะห์
ภาพยนตร์ว่าเป็นผู้ป่วยด้วยเช่นกัน ก่อนภาพยนตร์จะถูกเผยแพร่ความบ้า
เช่นนั้นยังไม่ปรากฏ ดังนั้นภาพยนตร์ก็คือคนไข้โรคจิตประเภทหนึ่ง ภาพยนตร์
ยังแข่งขันกับการให้ความหมาย “ความบ้า” จากทางการแพทย์อีกด้วย ในที่สุด
ภาพแสดงแทนความบ้าในภาพยนตร์ล้ าหน้าไปกว่าความบ้าในวงการแพทย์ 
ภาพยนตร์คือฉากสถานที่อันเป็นที่เกิดเหตุความบ้า ดังนั้น ภาพยนตร์คือผู้ป่วย 
อาจกล่าวโดยสรุปได้ว่าภาพยนตร์เกิดมาเป็นนักฆ่า คือผู้ป่วยทางจิตคนหนึ่ง 
ดังนั้น ภาพยนตร์เรื่องดังกล่าวจึงสามารถพิจารณาได้ว่า คือ “คนไข้” ที่ได้แสดง
ตัวเองออกมาจากอาการของการป่วยไข้ทางสังคมสมัยใหม่ และอิงกับศิลปะ
การน าเสนอหลังสมัยใหม่ประเภทล้อเลียนและแย้งย้อนในที่สุดมันได้แสดง
ความบ้าที่ล้อเลียนกับความรุนแรงที่ผู้ชมต้องการเสพภาพยนตร์เรื่องนี้ หาก
พิจารณาให้ดีจะพบว่าต้องการโจมตีผู้ชมและผู้สร้างนั่นเอง. 

 
 
 



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                205                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

เอกสารอ้างอิง 
เกษม เพ็ญภินันท์.  2550 “สู่พรมแดนความรู้...เรื่องวัฒนธรรมบริโภค: ความ  

เป็นปกติวิสัยของการบริโภควัฒนธรรมในชีวิตประจ าวัน.” ใน     
สู่พรมแดนความรู้เรื่องวัฒนธรรมบริโภค, บรรณาธิการโดย    
เกษม เพ็ญภินันท์. กรุงเทพฯ: ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร, 2550. 

Adorno, Theodor Wiesengrund and Horkheimer, Max. 1992. Dialectic 

of enlightenment, London : Verso. 
Bourdieu, Pierre, and Richard Nice. 1979. Distinction : A Social 

Critique of the Judgement of Taste. London: Routledge & 
Kegan Paul. 

Branston, Gillian Anne. 2000. Cinema and Cultural Modernity, Issues 

in Cultural and Media Studies. Buckingham: Open University 
Press. 

Crang, Mike, and Nigel John Thrift. 2000. Thinking Space, Critical 

Geographies; 9. London: Routledge. 
Du Gay, Paul. 1997. Production of Culture/Cultures of Production, 

Culture, Media and Identities. London: Sage Publications. 
Du Gay, Paul, and Michael Pryke. 2002. Cultural Economy: Cultural 

Analysis and Commercial Life, Culture, Representation and 
Identities. London: Sage Publications. 

During, Simon. 2005. Cultural studies : a critical introduction. London 
and New York: Routledge. 



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                206                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

Foucault, Michel. 2006. History of Madness. London and New York: 
Routledge. 

Fuery, Patrick J. 2004. Madness and Cinema : Psychoanalysis, 

Spectatorship and Culture. Basingstoke: Palgrave Macmillan. 
Hall, Stuart. 2005 “Encoding and Decoding in the Television 

Discourse.” In Channeling Blackness : Studies on Television 

and Race in America, edited by Darnell M. Hunt, 46-59. New 
York: Oxford University Press. 

Harbord, Janet. 2002. Film Cultures. London: Sage Publications. 
Hollows, Joanne, and Rachel Moseley. 2006. Feminism in Popular 

Culture. Oxford: Berg. 
Hunt, Darnell M. 2005. Channeling Blackness : Studies on Television 

and Race in America, Media and African Americans Series. 
New York: Oxford University Press. 

Hutcheon, Linda. 2002. The politics of postmodernism. London:  
                 Routledge. 
Inglis, David. 2005. Culture and Everyday Life, The New Sociology. 

London and New York: Routledge. 
Lacan, Jacques. 2005. Écrits: A selection. London and New York: 

Routledge. 
 
 



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                207                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

Lorenzen, Justin. 1993. “Snapshot: Notes on Myth, Memory and 
Technology, Shot Fictions Concerning the Camera” in 
Cultural Reproduction, edited by Chris Jenks. London and 
New York: Routledge. 

Paterson, Mark. 2006. Consumption and Everyday Life, The New 

Sociology. London and New York: Routledge. 
Strinati, Dominic. 2004. An Introduction to Theories of Popular Culture. 

2nd ed. London and New York: Routledge. 
        
ภาพยนตร์ 
Stone, Oliver. Natural Born Killers. Warner Bros., Los Angeles. 1994. 
Tarantino, Quentin. Reservoir Dogs. Miramax Films., United States.  
                 1992. 
Pulp Fiction. Miramax Films., United States. 1994. 
Kill Bill: Vol. 1. Miramax Films., United States. 2003. 
Kill Bill: Vol. 2. Miramax Films., United States. 2004. 
Death Proof. Dimension Films., United States. 2007. 
 
 
 
 
 
 



วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์                                     “เกิดมาเป็นนักฆ่า” ความย้อนแย้งของภาพยนตร์... 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 1 ม.ค.-มิ.ย.2553                                                208                                                                บัณฑิต ไกรวิจิตร 
                       

 


