
J o u r n a l  o f  H u m a n n i t i e s  a n d  S o c i a l  S c i e n c e s

นิเวศวิทยาวัฒนธรรม : กุญแจสู่การพัฒนาที่ยั่งยืน
Cultural Ecology: A Key to Sustainable Development

ว า ร ส า ร วิ ช า ก า ร
คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์

อนุกูล ตันสุพล
การวางแผนภาคและเมืองมหาบัณฑิต (ผ.ม.), อาจารย์ 

ภาควิชาภูมิศาสตร์

คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตปัตตานี



อน
ุกูล

 ต
ันส

ุพ
ล

194

นิเวศวิทยาวัฒนธรรม : กุญแจสู่การพัฒนาที่ยั่งยืน

A b s t r a c t

This article aims to present the perspective of 
sustainable development, the level of sustainable 
development, the fundamental factors of sustainability 
concept, and the use of culture as a component of 
sustainable development. Also, this study aims to propose 
guidelines for sustainable development based on the 
concept of cultural ecology. 

The documents research methodology was used in 
this study by collecting, analyzing, and synthesizing 
information in relation to the factors of sustainable 
development, models of sustainability, the level of 
sustainable development, and the gap of sustainable 
development. 

The study found that the definition of sustainable 
development is fundamentally based on a sustainable 
relationship between three factors: social factor, economic 
factor, and environmental factor. Usually, sustainable 
development is considered after the emergence of 
environmental problems from economic development 
based on the concept of capitalism. Therefore, it is believed 
that if these kinds of problems are solved, the sustainability 
will be created. However, humans who are the key factor 
of the problems haven’t changed their mindset and taken 
action seriously. Therefore, culture which is another essential 
factor relating to human should also be taken into 
consideration. Indeed, it is also necessary to consider     



195

ปีท
ี่ 12

 ฉ
บับ

ที่ 
1 ม

กร
าค

ม 
- 

มิถ
ุนา

ยน
 2

55
9

วารสารวิชาการ

Keywords :   Cultural Ecology, Sustainabil ity,  
Sustainable Development

the environment which can be used to define the space 
due to the fact that humans attach to area. Consequently, 
the cultural ecology was proposed as guidelines for 
sustainable development since it focuses on cultural system 
as well as local ecological system, especially ecological 
system and local wisdom which humans use to adjust 
themselves to different unique areas.       

   



อน
ุกูล

 ต
ันส

ุพ
ล

196

นิเวศวิทยาวัฒนธรรม : กุญแจสู่การพัฒนาที่ยั่งยืน

บ ท คั ด ย่ อ

บทความนีมี้จดุมุ่งหมายเพ่ือน�ำเสนอมุมมองของการพฒันา
ที่ยั่งยืน ระดับของการพัฒนาที่ยั่งยืน ปัจจัยพื้นฐานของความ
ยั่งยืน แนวคิดการน�ำวัฒนธรรมเข้ามาเป็นองค์ประกอบหนึ่งของ
การพัฒนาที่ย่ังยืน รวมถึงการน�ำเสนอแนวทางในการพัฒนาท่ี
ยั่งยืนโดยใช้แนวคิดนิเวศวัฒนธรรมเป็นพื้นฐานของการพัฒนา

การศึกษาครั้งนี้ได้ใช้วิธีการวิจัยจากเอกสารที่เกี่ยวข้อง  
โดยรวบรวม วิเคราะห์ และสังเคราะห์ข้อมูลในส่วนที่เกี่ยวข้อง
กับปัจจัยของการพัฒนาที่ยั่งยืน รูปแบบของความยั่งยืนใน    
ระดับของการพัฒนาที่ยั่งยืน ช่องว่างของการพัฒนาท่ียั่งยืน    
โดยผลการศึกษาพบว่าพื้นฐานของแนวคิดการพัฒนาท่ียั่งยืนจะ
ขึ้นอยู่กับความสัมพันธ์ระหว่าง 3 ปัจจัย คือ สังคม เศรษฐกิจ 
และสิ่งแวดล้อม โดยการพิจารณาถึงความยั่งยืนมักมีที่มาจาก
ปัญหาสิง่แวดล้อมซึง่เป็นผลจากการพฒันาเศรษฐกจิตามแนวคิด
ทุนนิยม ดังนั้นการพัฒนาที่ยั่งยืนจึงมีมุมมองในการแก้ปัญหาที่
เกดิข้ึน เชือ่ว่าเม่ือแก้ปัญหาได้กส็ามารถน�ำไปสูค่วามยัง่ยนืได้ แต่
มนษุย์ทีเ่ป็นสาเหตหุลกัทีท่�ำให้เกดิปัญหากลบัไม่มกีารด�ำเนนิการ
อย่างจริงจัง เช่น การเปลี่ยนวิธีคิด การปรับเปลี่ยนการปฏิบัติ  
ก็ยากท่ีจะให้กลไกของการพฒันาอย่างยัง่ยืนเกดิขึน้ ดงันัน้ควรที่
จะย้อนมองกลับมาที่วัฒนธรรมซึ่งเป็นปัจจัยที่ส�ำคัญท่ีผูกติด    
อยู่กับมนุษย์นอกเหนือไปจากการพิจารณาด้านเศรษฐกิจ และ  
สิ่งแวดล้อม อย่างไรก็ตามการพัฒนาอย่างยั่งยืนที่เป็นอยู่ขณะนี้
มีส่วนที่เกี่ยวข้องกับปัจจัยด้านวัฒนธรรมน้อยมาก ดังนั้นจึงควร
ผสานวัฒนธรรมที่เป็นกรอบที่ดีส�ำหรับการด�ำรงชีวิตเข้าไปสู่   
การพัฒนาอย่างยั่งยืน และสามารถน�ำไปสู่สังคมที่ยั่งยืนที่อยู่   
บนพืน้ฐานของทนุทางวฒันธรรมทีม่อียูใ่นแต่ละท้องถิน่เป็นหลกั 



197

ปีท
ี่ 12

 ฉ
บับ

ที่ 
1 ม

กร
าค

ม 
- 

มิถ
ุนา

ยน
 2

55
9

วารสารวิชาการ

นเิวศวฒันธรรม ความยัง่ยนื การพฒันาอย่างยัง่ยนื  ค�ำส�ำคัญ :   

ถงึแม้ว่าได้น�ำวฒันธรรมเข้ามาเป็นส่วนประกอบของความยัง่ยนื
แล้วกลับพบว่ายังไม่คลอบคลุมเนื่องจากวัฒนธรรมยึดโยงอยู่กับ
คน และในขณะที่คนผูกติดอยู่กับพื้นที่ ดังนั้นจึงจ�ำเป็นที่จะต้อง
พิจารณาถึงสภาพแวดล้อมท่ีก�ำหนดความเป็นพื้นที่ นั่นคือ
แนวทางหนึง่ทีม่ติขิองการพฒันาอย่างยัง่ยนืควรด�ำเนนิไป ได้แก่ 
แนวทางการพัฒนาที่อยู่บนพื้นฐานของนิเวศวิทยาวัฒนธรรม    
ซึ่งได้ให้ความส�ำคัญกับระบบวัฒนธรรมควบคู่ไปกับระบบนิเวศ
ของพืน้ที ่โดยมุ่งเน้นทีร่ะบบนเิวศ และภูมปัิญญาท้องถิน่ท่ีมนษุย์
ใช้ในการปรับตัวเข้ากับสภาพแวดล้อมที่เป็นเอกลักษณ์และ    
แตกต่างกันในแต่ละพื้นที่ นั่นคือการอยู่ร่วมกับสภาพแวดล้อม 
ดังนั้นการพัฒนาที่ยั่งยืนควรอยู ่บนพื้นฐานของระบบนิเวศ
วัฒนธรรมแต่ละท้องถิ่นเพื่อน�ำไปสู่การพัฒนาที่ยังยืนได้ 



อน
ุกูล

 ต
ันส

ุพ
ล

198

นิเวศวิทยาวัฒนธรรม : กุญแจสู่การพัฒนาที่ยั่งยืน

บทน�ำ
มิติของการพัฒนาที่ยั่งยืน (Dimension of Sustainability) มีการ

กล่าวถงึกนัมาอย่างยาวนาน ต่างมีการตัง้ค�ำถามถงึวธิกีาร (Methodology) 

หรือกระบวนการ (Process) ที่น�ำมาซ่ึงความยั่งยืน แต่ค�ำถามท่ีถามถึง

ต้นเหตุท่ีแท้จริง อะไรที่ท�ำให้เราขวนขวายหาทางไปสู่ความย่ังยืน และ

ค�ำถามถึงความย่ังยืนในมุมมองที่ต่างกันท�ำให้มีค�ำถามเกิดขึ้นว่า    

ความย่ังยืนวัดผลจากอะไร และอะไรทีย่ัง่ยนื สามารถมรีะดบั (degree) 

ของความยั่งยืนหรือไม่ สิ่งเหล่านี้ คือค�ำถามท่ีน่าสนใจว่าความย่ังยืน  

ทีเ่ราค้นหาเป็นความยัง่ยนืจากมมุมองของใคร เป็นความยัง่ยนืทีเ่กดิขึน้

จากภายในเอง หรือว่าถกูก�ำหนดให้เป็นความยัง่ยนืทีน่ยิามจากภายนอก

ที่มีพื้นฐานแนวคิดของความยั่งยืนที่มองถึงความสัมพันธ์ระหว่าง 3    

องค์ประกอบ คือ สังคม เศรษฐกิจ และสิ่งแวดล้อม ซึ่งพื้นฐานของ   

การพิจารณาความยั่งยืนจากปัญหาสิ่งแวดล้อมที่ เป ็นผลมาจาก        

การพัฒนาตามแนวคิดทุนนิยม (Capitalism) ดังน้ันการแก้ไขปัญหา   

จึงมองท่ีปลายเหต ุท�ำให้ความยัง่ยนืมมีมุมองไปทีก่ารแก้ปัญหาทีเ่กดิขึน้ 

ส่วนเหตุท่ีท�ำให้เกิดขึ้นมาจากสาเหตุหลักที่ส�ำคัญ คือ ทุกสิ่งล้วนแต่

มนุษย์เป็นผู้กระท�ำกลับมีการปฏิบัติอย่างจริงจังน้อยมากเพื่อให้มนุษย์

เปลี่ยนวิธีคิด หรือวิธีปฏิบัติ (Shift & Change) เพื่อให้เกิดความยั่งยืน

ที่เกิดขึ้นในแต่ละบุคคลก่อนเป็นล�ำดับแรก นั่นคือการแก้ท่ีต้นเหตุ       

ถ้ามนษุย์ไม่เปลีย่นวธิคีดิ และปรบัเปลีย่นการปฏบิตั ิกย็ากทีจ่ะให้กลไก

ของความยั่งยืนเกิดขึ้นได้จริง หรือเกิดความย่ังยืนเฉพาะส่วนเท่านั้น   

ดังน้ันควรมีการย้อนกลับไปมองที่วัฒนธรรมที่เป็นปัจจัยที่ก�ำกับมนุษย์

ได้มีอะไรท่ีเปล่ียนแปลงไปสู่ความไม่ยั่งยืนหรือไม่ นอกเหนือจากท่ีมอง

เศรษฐกิจ และสิ่งแวดล้อมเป็นหลัก และเมื่อย้อนกลับไปพิจารณาจาก



199

ปีท
ี่ 12

 ฉ
บับ

ที่ 
1 ม

กร
าค

ม 
- 

มิถ
ุนา

ยน
 2

55
9

วารสารวิชาการ

องค์ประกอบโดยทั่วไปของความย่ังยืนกลับมีส่วนที่เกี่ยวกับปัจจัยทาง

ด้านวัฒนธรรมน้อยมาก (Kurt, 2004 อ้างถึงใน Duxbury & Gillette, 

2007) ดังนั้นเราควรน�ำประเด็นทางวัฒนธรรมมาพิจารณาร่วมด้วย 

(Sustainability by incorporating culture) เพื่อให้วัฒนธรรมที่เคยเป็น 

กรอบท่ีดีในการด�ำรงชีวิตของมนุษย์ได้เข้ามามีบทบาทในการแก้ไข

ปัญหาของความไม่ยัง่ยนื และสามารถน�ำไปสูส่งัคมทีย่ัง่ยืน (Sustainable 

Society) ได้โดยมีรากฐานต้นทุนทางวัฒนธรรม (Cultural Capital)     

ท่ีย่ังยืนเป็นต้นทนุทีส่�ำคญัในการพัฒนาไม่น้อยไปกว่าต้นทนุทางเศรษฐกจิ 

หรือต้นทุนทางสิ่งแวดล้อม

  

เหตุและผลของการพัฒนา
การเปล่ียนแปลงคร้ังส�ำคัญของประวัติศาสตร์โลก คือ การปฏิวัติ

วิทยาศาสตร์ในคริสต์ศตวรรษที ่15 การส�ำรวจและสร้างอาณานคิมในยคุ

คริสต์ศตวรรษที่ 16-17 และการปฏิวัติอุตสาหกรรมในคริสต์ศตวรรษ   

ที่ 18 ซึ่งล้วนแล้วแต่ส่งผลกระทบต่อแบบแผนการคิด ค่านิยม ทัศนคติ 

และท่าทีการปฏิบัติต่อธรรมชาติของมนุษย์ทั้งสิ้น การเปลี่ยนแปลงที่  

เกิดขึ้นส่งผลก่อให้เกิดความมั่งคั่งที่เพิ่มพูนขึ้นอย่างรวดเร็ว ท�ำให้ต้องมี

การสร้างองค์ความรู้เพ่ืออธบิายปรากฏการณ์ทีเ่กดิขึน้นีซ้ึง่ก่อให้เกดิวชิา

เศรษฐศาสตร์ และพัฒนาไปสู่แนวคิดเศรษฐกิจเสรีนิยมซ่ึงเป็นรากฐาน

ของทุนนิยมในปัจจุบัน ที่สนับสนุนการเติบโตและการสะสมความมั่งคั่ง

อย่างโจ่งแจ้ง โดยไม่ค�ำนึงถึงจริยธรรม และกระบวนการโลกาภิวัตน์ที่

ยืนอยู่บนรากฐานการพัฒนาในระบบทุนนิยม และส่งเสริมการบริโภค

อย่างไม่ย้ังคดิ จนถอืว่าเป็นเงือ่นไขทีเ่ป็นสาระส�ำคญัของการเตบิโตทาง

เศรษฐกจิ (อนชุ อาภาภริม, 2545) น่ันคอื มนษุย์เริม่ถอยห่างออกไปจาก



อน
ุกูล

 ต
ันส

ุพ
ล

200

นิเวศวิทยาวัฒนธรรม : กุญแจสู่การพัฒนาที่ยั่งยืน

โลกแห่งคุณธรรมที่ยืนอยู่บนรากฐานของวัฒนธรรมมากขึ้นนับตั้งแต่  

ก้าวเข้าสูโ่ลกแห่งการบรโิภคในยคุแห่งทนุนยิม และเห็นได้ว่าต้นทางของ

การพัฒนาท่ีก�ำเนิดขึ้นในประเทศตะวันตกได้พัฒนาและถ่ายทอด   

ความคิด การปฏิบัติมายังโลกตะวันออก และในที่สุดขยายไปทั่วโลก   

แต่จากการพัฒนาดังกล่าวอาจจะขาดจิตส�ำนึกในเรื่องคุณธรรม และ

จรยิธรรม จงึถกูตราว่า “ขาดโฉมหน้าทีเ่ป็นมนษุย์” (อนชุ อาภาภริม, 2545) 

วฒันธรรมทีด่งีามทีผ่กูยดึโยงอยูก่บัมนษุย์ทีป่ฏบัิติ ถ่ายทอด และพัฒนา

จากรุ่นสู่รุ ่นถูกละเลย และเปลี่ยนแปลงไป เมื่อมนุษย์ขาดจิตส�ำนึก    

ทางวัฒนธรรมท�ำให้มนุษย์สามารถเปลี่ยนทุกสิ่งไปสู่สิ่งที่แย่ลง ทั้ง  

สภาพแวดล้อม สงัคม รวมทัง้คุณภาพชวีติ การพฒันาดงักล่าวมิได้จ�ำกดั

อยู่แต่เฉพาะตะวันตกเท่านั้น แต่การพัฒนาได้แพร่กระจายไปทั่วโลก 

ภายหลังจากที่องค์การสหประชาชาติได้ประกาศให้ทศวรรษที่ 1960   

เป็นทศวรรษแห่งการพัฒนา (K.H.Segschneider, 2002) โดยมีการ     

แพร่กระจายแนวคิดการพัฒนาทั้งในรูปแบบทฤษฎี และเงินช่วยเหลือ

ผ่านธนาคารโลก กองทนุการเงนิระหว่างประเทศ โดยแนวคิดหรอืทฤษฎี

ที่มีผลต่อโลกมากที่สุด คือ เสรีนิยม (ทุนนิยม) และโลกาภิวัตน์ โดย  

ถ้าประเทศไหนไม่อยากถูกตราว่าล้าหลังก็ต้องปฏิบัติตามอย่างเหมือน

ประเทศท่ีพัฒนาแล้วทั้งการเปิดเสรีการเงิน การค้า การลงทุน และ

แปรรูปรัฐวิสาหกิจ แต่ผลที่ตามมาคือ ปัญหาวิกฤตทางการเงิน วิกฤต

ทางเศรษฐกจิได้เกดิกบัประเทศทีเ่ดนิตามรอยทุนนยิม จงึเป็นทีน่่าสนใจ

ว่าการพฒันาตามแบบตะวนัตก การมแีบบมาตรฐานของการผลติบนโลก 

ท�ำให้เกิดความเหมือนกันของรูปแบบการพัฒนาทั่วโลก และเป็นเหตุให้

เกิดผลลัพธ์ที่เหมือนกัน คือ ความเสื่อมโทรมทางวัฒนธรรม (Davide 



201

ปีท
ี่ 12

 ฉ
บับ

ที่ 
1 ม

กร
าค

ม 
- 

มิถ
ุนา

ยน
 2

55
9

วารสารวิชาการ

Brocchi, 2008) โดยที่การพัฒนาตามแนวตะวันตกในโลกทุนนิยมอาจ

ไม่สอดคล้องหรือเหมาะสมกับพื้นฐานของประเทศ ซึ่งแต่ละประเทศก็มี

พื้นฐานของวัฒนธรรมที่ต่างกัน ในทางกลับกันการพัฒนาตามแนวทาง

ทีค่วรจะเป็นจากพ้ืนฐานของประเทศโดยทีไ่ม่ตามอย่างตะวนัตกทีอ่าจดู

แข็งกร้าวในสายตาของตะวันตกกลับดูเหมือนว่ามีความย่ังยืนและ

ยืดหยุ่นมากกว่าในการรักษาผลประโยชน์ของประเทศจากการครอบง�ำ

ของทุนนิยมตะวันตก (ฉัตรทิพย์ นาถสุภา, 2548)  

แนวทางการพัฒนาที่เน้นความเติบโตทางเศรษฐกิจและการสะสม

ความม่ังคั่งในรูปแบบของเงินทุนในลักษณะต่างๆ ตามรูปแบบหรือ

แนวทางตะวันตก และบบีบงัคับทัง้ทางตรงและทางอ้อมให้ประเทศก�ำลงั

พัฒนาปฏิบัติตาม มีสัญญาณที่บ่งช้ีให้เห็นว่าอาจเป็นสิ่งท่ีไม่ถูกต้อง

ส�ำหรับการพัฒนา เช่น ลักษณะวิกฤตที่เกิดจากทุนนิยม ท้ังวิกฤต

เศรษฐกิจในทศวรรษที่ 1990 รวมทั้งวิกฤตเศรษฐกิจท่ีเกิดในปัจจุบัน

เหมือนกับว่าเป็นสิง่ทีเ่กดิคู่ขนานไปกบัระบบทนุนยิม จากวกิฤตทีเ่กดิขึน้

นอกจากเรื่องของเศรษฐกิจแล้วยังรวมถึงเร่ืองส่ิงแวดล้อมก็ล้วนแต่มี    

จดุก�ำเนดิจากการพัฒนาทีไ่ม่ค�ำนงึถงึคณุธรรม จรยิธรรมต่อสภาพแวดล้อม 

ละเลยผลกระทบทีต่ามมา อาจกล่าวได้ว่า “ท่ีผ่านมาเราเร่งรบีในการพัฒนา

มากเท่าใด กย่็อมทีจ่ะคอยตามแก้ไขปัญหาทีจ่ะเกดิข้ึน และส่งผลกระทบ

กับสังคมมนุษย์รวดเร็วมากข้ึนเท่านั้น” และดูเหมือนกับจะก้าวไปไกล

กว่าท่ีจะแก้ไขปัญหาได้ทัน จึงจ�ำเป็นที่จะต้องแสวงหาหนทางใหม่ที่น�ำ

ไปสู่การพัฒนาที่ถูกต้อง คือ ความยั่งยืน รวมถึงปรับเปลี่ยนวิธีการ 

กระบวนการ รวมทั้งวิธีคิดเพื่อไปสู่สิ่งที่ดีกว่า



อน
ุกูล

 ต
ันส

ุพ
ล

202

นิเวศวิทยาวัฒนธรรม : กุญแจสู่การพัฒนาที่ยั่งยืน

การแสวงหาหนทางแก้ไขปัญหา   
อาจกล่าวได้ว่าตัง้แต่ทศวรรษ 1960 เป็นต้นมาได้เกดิปัญหาสภาวะ

แวดล้อมทีร่นุแรงอันเป็นปัญหามาจากการพัฒนาอตุสาหกรรม เพือ่ป้อน

เข้าสู่ตลาดในระบบทนุนยิม โดยไม่ค�ำนึงถึงผลกระทบท่ีตามมา เนือ่งจาก

เหตุผลการผลิตเป็นปัจจัยบวกต่อระบบเศรษฐกิจของประเทศ ดังนั้น

ปัญหาสิ่งแวดล้อมจึงขาดการเอาใจใส่ดูแลจริงจังจากรัฐ เอกชน         

ดวงจันทร์ อาภาวัชรุตม์ (2545) ได้กล่าวถึงแนวคิดที่เป็นจุดเริ่มของการ

พัฒนาที่ยั่งยืน คือ เรื่องการค�ำนึงถึงขีดจ�ำกัดของการเติบโต (The limits 

to growth หรือ carrying capacity ในปัจจุบัน) จากการเสนอของ 

Club of Rome ในปี 1970 ที่เน้นการควบคุมจ�ำนวนประชากรเพื่อ      

ลดการใช้ทรัพยากรที่มีอยู่อย่างจ�ำกัด แต่ในความจริงจากรายงานของ

ธนาคารโลกปี 1992 กลับพบว่าประเทศที่ร�่ำรวยกลับใช้ทรัพยากรท่ี 

มากกว่าประเทศทีย่ากจนและมปีระชากรมาก ดังนัน้น่าจะพิจารณาไปท่ี

การเข้าถึงและการจัดสรรทรัพยากรอย่างเป็นธรรมมากกว่าการจ�ำกัด

จ�ำนวนประชากร และในทศวรรษที่ 1980 ได้มีการเสนอแนวคิดด้าน  

การพัฒนาอย่างยั่งยืน ที่น�ำไปสู่การปฏิบัติเพื่อไปสู่ความยั่งยืนอย่าง    

กว้างขวาง และใน Brandtland Committee ได้นิยามถึงการพัฒนา    

ท่ีย่ังยืน คือ การพัฒนาที่เป็นความก้าวหน้าทางเศรษฐกิจซ่ึงตอบสนอง

ความต้องการของพวกเรา โดยไม่ทอดทิ้งชนรุ่นต่อไปให้มีทรัพยากร  

น้อยกว่าที่พวกเราได้ใช้สอย และเป็นวิถีชีวิตจากการมองฐานทรัพยากร

ทีม่อียูม่ากกว่าตวัเงินในบญัช ี(Earth Summit, 1992 อ้างถงึใน ดวงจนัทร์ 

อาภาวัชรุตม์, 2545) เห็นได้ว่าถึงแม้จะมีการพัฒนาที่ยั่งยืน แต่ก็ยังเป็น

ความย่ังยนืทีย่นือยู ่หรือแทรกอยู่บนความต้องการในการพฒันาเศรษฐกจิ 

และเพ่ือตอบสนองความต้องของประเทศที่พัฒนาแล้ว และการพัฒนา 



203

ปีท
ี่ 12

 ฉ
บับ

ที่ 
1 ม

กร
าค

ม 
- 

มิถ
ุนา

ยน
 2

55
9

วารสารวิชาการ

ท่ียั่งยืนได้สืบเนื่องต่อมาถึงแนวคิดสังคมที่ยั่งยืน โดยสังคมที่ยั่งยืน คือ

สังคมท่ีตอบสนองความต้องการของตนได้โดยไม่ท�ำให้สัตว์จ�ำพวกอ่ืน 

และประชากรรุ่นต่อๆ ไปในอนาคตต้องประนีประนอมยอมลดความ

ต้องการของเขา สงัคมทีย่ัง่ยนื ได้แก่ สงัคมทีก่จิกรรมทกุอย่างของมนษุย์

เกิดขึ้น และด�ำเนินสืบต่อไปภายใต้ขีดจ�ำกัดที่สภาพแวดล้อมก�ำหนดให้ 

(Chiras & Endleaf อ้างในพระธรรมปิฎก, มปป. อ้างถึงในดวงจันทร์ 

อาภาวัชรุตม์, 2545) การหาหนทางแก้ไขปัญหาท่ีเริ่มต้นจากผลของ

ประเด็นทางด้านสิ่งแวดล้อมท�ำให้หนทางที่ไปสู่ความยั่งยืนเน้นไปที่   

การแก้ไขปัญหาสิง่แวดล้อมเป็นส�ำคญั แต่ระบบทนุนยิมทีเ่น้นความมัง่คัง่

ทางเศรษฐกิจไม่ได้ส่งผลต่อสิ่งแวดล้อมเท่านั้น ระบบสังคมก็ได้รับส่ง

ผลกระทบ จึงเป็นเหตุให้มีการพูดถึงความย่ังยืนทางสังคมในฐานะเป็น

ส่วนหนึ่งของการพัฒนาที่ยั่งยืน 

การพัฒนาที่ยั่งยืนเป็นการหาทางออกจากระบบทุนนิยม ซ่ึงระบบ

ทุนนิยมได้ผูกติดกับแนวความคิดหนึ่ง คือ แนวคิดโลกาภิวัตน ์ 

(Globalisation) ที่องค์ประกอบส�ำคัญของกระแสโลกาภิวัตน์ คือ     

ระบบเศรษฐกิจ การเคลื่อนตัวของระบบทุน การแข่งขันในตลาดโลก 

การบริโภค และวัฒนธรรมในการซื้อขาย (Matin Carnoy, 1993 อ้างถึง

ในธเนศวร์ เจริญเมือง, 2540) แนวคิดโลกาภิวัตน์เป็นแนวคิดที่แสดงให้

เห็นพลังทุนนิยมท่ีมีต่อโลกสามารถท�ำให้ระบบการผลิต การบริโภค    

การติดต่อส่ือสารเป็นอันหน่ึงอันเดียวกันในแทบทุกพื้นที่บนสังคมโลก 

(ธเนศวร์ เจริญเมือง, 2542) แต่ความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันนี้ไม่ได้

หมายความว่าโลกจะต้องเป็นเหมือนกันในทุกๆ เรื่อง เนื่องจากปัจจัย

ลักษณะภายในของแต่ละสังคมแตกต่างกัน นั่นคือมีวัฒนธรรมที่      

แตกต่างกัน ซึ่งเราไม่อาจปฏิเสธการยอมรับแนวคิดอิทธิพล การพัฒนา



อน
ุกูล

 ต
ันส

ุพ
ล

204

นิเวศวิทยาวัฒนธรรม : กุญแจสู่การพัฒนาที่ยั่งยืน

แบบตะวันตกได้ แต่ปัจจัยภายในจะเป็นสิ่งที่แสดงให้เห็นว่าจะเดินตาม

กระแสแห่งการพฒันาตามแบบทนุนยิมตะวันตกหรอืไม่ ซ่ึงปัจจัยภายใน 

คอืพลังวฒันธรรมของท้องถิน่ ทีพ่ยายามปฏเิสธกระแสโลกาภวิตัน์ และ

พัฒนาแนวคิดสู่ กระแสท้องถิ่นนิยม (Localisation, Communitisation) 

นั่นคือแต่ละท้องถิ่นล้วนแต่มีวัฒนธรรมของตนเอง และย่อมไม่ต้องการ

ถูกครอบง�ำจากกระแสโลก (ดวงจันทร์ อาภาวัชรุตม์, 2542) โดยที่       

ฉตัรทพิย์ นาถสุภา (2548) เห็นว่ากระแสโลกาภิวัตน์จะน�ำความหายนะ

มาสูส่งัคม จงึควรเน้นทีก่ารพัฒนาชมุชนและท้องถิน่ให้เข้มแขง็เพือ่มใิห้

ถกูกระแสโลกาภวิตัน์ครอบง�ำ และให้สามารถคงเอกลกัษณ์ของวฒันธรรม

ท้องถิน่ต่อไป อย่างไรก็ตามมีแนวคิดอีกกลุม่ท่ีเห็นว่าจะต้องมกีารผสมผสาน

แนวคดิโลกาภวิตัน์ (Globalisation) กบัแนวคิดท้องถิน่นยิม (Localisation) 

เข้าด้วยกัน เรียกว่า “Glocalisation” (ดวงจันทร์ อาภาวัชรุตม์, 2542) 

ซึง่เป็นแนวคดิทีใ่ห้ความส�ำคญัทัง้ปัจจัยภายนอกและปัจจัยภายใน นัน่คือ 

การปรับตัวเองให้เข้ากับความเปลี่ยนแปลงที่มาจากภายนอก นั่นคือ

กระแสการพฒันาแบบตะวนัตก แต่ท้องถิน่กต้็องรกัษาความเข้มแขง็และ

เอกลักษณ์ของท้องถิ่นไว้ไม่ให้สูญสลาย ถูกกลืนกลายเป็นสังคมท่ี  

เหมือนกันไปทั่วโลก ไร้ซึ่งเอกลักษณ์วัฒนธรรมของตนเอง รวมทั้ง

สูญหายในสิ่งที่เรียกว่ามรดกทางวัฒนธรรม (Cultural Heritage) ทั้ง

แนวคิดท้องถิ่นนิยม รวมถึงแนวคิดที่ผสมผสานระหว่างท้องถิ่นนิยมกับ

โลกาภวิตัน์ เป็นการต้านทานกระแสของการพฒันาตามโลกแห่งทุนนยิม 

และพยายามเพื่อให้เกิดความยั่งยืนเกิดขึ้นต่อสิ่งแวดล้อม เศรษฐกิจ 

สังคม และรวมไปถึงวัฒนธรรม



205

ปีท
ี่ 12

 ฉ
บับ

ที่ 
1 ม

กร
าค

ม 
- 

มิถ
ุนา

ยน
 2

55
9

วารสารวิชาการ

ความยั่งยืน : สิ่งที่ขาดหายไป
แนวทางการพัฒนาอย่างยั่งยืนเป็นส่วนหนึ่งของความพยายามหา

ทางออกจากปัญหาของระบบทุนนิยมที่ส่วนใหญ่ให้ความส�ำคัญ และ

พยายามหาวธิกีาร หรอืท�ำอย่างไรให้พฒันาก้าวไปสูค่วามย่ังยืนท่ีแท้จรงิ

ได้ อะไรท่ีเป็นค�ำตอบของความยั่งยืน ระดับของความย่ังยืนสามารถมี

หรอืเกดิขึน้ได้หรอืไม่ รวมไปถงึองค์ประกอบหรอืรปูแบบของความย่ังยืน

ควรพัฒนาหรือปรับเปลี่ยนอย่างไรจากรูปแบบที่มีอยู่ในปัจจุบัน 

จากการประชมุ World Summit 1992 ทีก่รงุ Rio de Janeiro แนวคดิ

การพัฒนาที่ยั่งยืน (Sustainable Development) ได้แพร่กระจายไปทั่ว

โลก และใน Agenda 21 ได้น�ำแนวคิดไปปรับใช้กับความยั่งยืน 

(Sustainability) ซึง่ความยัง่ยนืมอีงค์ประกอบท่ีพิจารณาไปสูค่วามย่ังยืน 

ได้แก่ สิ่งแวดล้อม (Environment หรือ Ecology) สังคม (Social) และ

เศรษฐกจิ (Economy) ซึง่จดัว่าเป็นแนวความคดิความยัง่ยนืแบบดัง้เดมิ 

(Traditional Concept of Sustainable Development) (Jennifer A. 

Elliott, 2006) ดังภาพที่ 1

ภาพท่ี 1 แนวความคิดความยั่งยืนแบบดั้งเดิม 
ที่มา: Jennifer A. Elliott, 2006	       



อน
ุกูล

 ต
ันส

ุพ
ล

206

นิเวศวิทยาวัฒนธรรม : กุญแจสู่การพัฒนาที่ยั่งยืน

ความย่ังยืนนอกจากค�ำนึงถึงเรื่องสิ่งแวดล้อมแล้ว ยังค�ำนึงถึง  

ความส�ำเร็จทางสังคม และเป้าหมายทางเศรษฐกิจเช่นกัน โดยมีการ

เชื่อมโยงในลักษณะของความสมดุลของทั้ง 3 องค์ประกอบ และส่วนท่ี

อยู่ร่วมกันของทุกองค์ประกอบ คือ ความยั่งยืน แต่ในขณะเดียวกันมี

บางมุมมองท่ีเห็นว่าควรเน้นในประเด็นของสิ่งแวดล้อมเป็นสาระส�ำคัญ 

ประกอบกบักระแสของโลกปัจจบัุนทีม่กีารตระหนกัถงึ “สภาวะเปล่ียนแปลง

ของสภาพภมิูอากาศโลก” (Climate Change) ท�ำให้เกดิ “แนวความคดิ

ใหม่” ของความยัง่ยนื (Modern Concept of Sustainable Development) 

ดังภาพที่ 2 โดยมีแนวความคิดในลักษณะมองศูนย์กลางของระบบ

ทั้งหมด คือ ระบบชีวะ (Bio-centric) และอธิบายว่าระบบเศรษฐกิจต้อง

ภาพท่ี 2 แนวความคิดใหม่ของความยั่งยืน
ที่มา: Blaschke, Mosandl and Faulstich, 2005 



207

ปีท
ี่ 12

 ฉ
บับ

ที่ 
1 ม

กร
าค

ม 
- 

มิถ
ุนา

ยน
 2

55
9

วารสารวิชาการ

เป็นส่วนหนึง่ของระบบสงัคม และอยูภ่ายใต้กรอบของระบบสิง่แวดล้อม 

ดงันัน้สิง่ท่ีส�ำคญัทีส่ดุ คอื การพฒันาเศรษฐกิจใดๆ ต้องอยู่ในกรอบของ

สงัคม และทัง้เศรษฐกจิและสังคมต้องอยูภ่ายในข้อจ�ำกดัของสิง่แวดล้อม

ซึ่งก�ำกับอีกชั้นหนึ่ง

จะเห็นว่ารูปแบบของความย่ังยืนท้ังที่เป็นแบบด้ังเดิม (Traditional 

Concept of Sustainable Development) หรือแนวความคิดใหม่     

ของความยั่งยืน (Modern Concept of Sustainable Development) 

ล้วนแต่มีพื้นฐานอยู่บนองค์ประกอบทั้ง 3 คือ เศรษฐกิจ สังคม และ    

สิ่งแวดล้อม แต่ความแตกต่างหรือการพัฒนาท่ีเกิดขึ้นใหม่น้ัน เป็นผล

มาจากกระแสโลกที่พูดกันถึงเร่ืองสิ่งแวดล้อมเป็นหลักท�ำให้รูปแบบ

แนวคิดใหม่ของการพัฒนาท่ียั่งยืนอยู ่ในกรอบของการค�ำนึงถึง

สิ่งแวดล้อมเป็นหลกัในการไปสู่การพฒันาที่ยัง่ยืน แตย่ังไม่มีประเด็นใด

ท่ีให้ความส�ำคญัหรือน�ำวัฒนธรรมมาเป็นจดุเริม่ต้นของการเปลีย่นวธิคีดิ 

วิธีปฏิบัติของมนุษย์ที่น�ำไปสู ่ความยั่งยืน หรือน�ำวัฒนธรรมไปเป็น    

ปลายทางของความยั่งยืน 

ในตอนต้นได้มีค�ำถามเกี่ยวกับระดับของความยั่งยืน (Degree of 

sustainability) ว่าความยั่งยืนมีระดับของความย่ังยืนหรือไม่ ในเมื่อ  

ความยัง่ยนืยงัสามารถมีวิธกีารมองได้ต่างกนั ดังนัน้ระดับของความย่ังยืน

ทีแ่สดงออกมาน่าจะต่างกนัออกไป ซึง่ Hodge and Dunn (1992) อ้างถงึ

ใน Drummond and Mardens (1999) ได้แสดงการจัดวาง (Position) 

ของทางเลือกในการพัฒนาที่ยั่งยืนไว้เป็น 2 ระดับ (degree) คือ      

ความย่ังยืนในระดับอ่อน (Soft Sustainability) และความยั่งยืนใน    

ระดับเข้ม (Hard Sustainability) โดยมีรายละเอียดปรากฏดังตารางที่ 1 



อน
ุกูล

 ต
ันส

ุพ
ล

208

นิเวศวิทยาวัฒนธรรม : กุญแจสู่การพัฒนาที่ยั่งยืน

ความยั่งยืนในระดับอ่อน 
(Soft Sustainability)

ความยั่งยืนในระดับเข้ม 
(Hard Sustainability)

- การป้องกันภัยพิบัติของสังคมมนุษย์

- ยอมรับวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีสมัยใหม่ 

- มนุษย์เป็นศูนย์กลาง

- การปฏิบัติที่ต่างกันในแต่ละยุค

- ไม่ชอบความเสี่ยงต่อสิ่งแวดล้อมต�่ำ 

- การเปลี่ยนแปลงเพียงเล็กน้อยสามารถ

  ยอมรับได้ 

- ส่งเสริมการอยู่ร่วมกัน ความกลมกลืน

  ระหว่างสังคมกับระบบนิเวศ

- ตั้งค�ำถาม และหาเทคโนโลยีทางเลือก 

- ยึดธรรมชาติเป็นศูนย์กลาง

- ผสมผสานการปฏิบัติในแต่ละยุค 

- ไม่ชอบความเสี่ยงต่อสิ่งแวดล้อมสูง

- เปลี่ยนแปลงไปสู่ระบบใหม่

ตารางที่ 1 ระดับของความยั่งยืน

ที่มา: แปลความ และปรบัปรงุจาก Hodge & Dunn (1992) อ้างถงึใน Drummond & Mardens, (1999) 

ภาพท่ี 3 แนวทางของความย่ังยืน
ที่มา: ปรับปรุงจาก Monto, Ganesh and Varghese, 2005

นอกจากนี้ระดับของความยั่งยืนยังสามารถน�ำไปสู่ผลของระดับ

ความยัง่ยนืท่ีแตกต่างกนัในรูปแบบของความยัง่ยืน โดยมแีนวทางทีก้่าว

ไปสู่ความยั่งยืน 2 แนวทาง คือ แนวทางความยั่งยืนที่เข้มข้น (Strong 

Sustainability) ที่จะเน้นไปที่การอยู่ได้ (Viability) ของสิ่งแวดล้อม และ

มีความยั่งยืนกับมนุษย์ ในขณะที่อีกแนวทาง คือ ความยั่งยืนท่ีเจือจาง 

(Weak Sustainability) ท่ียงัเชือ่ในพลงั หรอืแรงขบัเคลือ่นทางเศรษฐกจิ 

ที่จะยังคงอยู่ และจะก�ำหนดรูปร่างของสังคมสมัยใหม่ดังภาพที่ 3 



209

ปีท
ี่ 12

 ฉ
บับ

ที่ 
1 ม

กร
าค

ม 
- 

มิถ
ุนา

ยน
 2

55
9

วารสารวิชาการ

โดยท้ัง 2 แนวทาง ได้พจิารณาปัจจัยด้านสิง่แวดล้อม และเศรษฐกจิ

ควบคู่กันไป โดยที่ Strong Sustainability ได้ให้ความส�ำคัญในประเด็น

ด้านสิง่แวดล้อมเป็นล�ำดบัแรกทัง้ในปัจจบุนั (Present Generation) และ

ในอนาคต (Future Generation) ส่วนประเด็นด้านเศรษฐกิจได้ให้    

ความส�ำคญัในระดบัรองลงไปทัง้ในปัจจบุนัและอนาคต แต่ในทางตรงข้าม 

Weak Sustainability ได้ให้ความส�ำคัญกับเศรษฐกิจในปัจจุบันก่อน  

เป็นล�ำดับแรก และให้ความส�ำคัญกับส่ิงแวดล้อมในปัจจุบันรองลงมา 

แต่กบัประเดน็สิง่แวดล้อมและเศรษฐกจิในอนาคตกลับไม่ให้ความส�ำคญั 

ดังตารางที่ 2 

มุมมองด้านสิ่งแวดล้อม มุมมองด้านเศรษฐกิจ

ปัจจุบัน อนาคต ปัจจุบัน อนาคต
Strong 

Sustainability

ให้ความตระหนกั

ในล�ำดับแรก

ให้ความตระหนกั

ในล�ำดับแรก

ให้ความตระหนกั

ในล�ำดับรอง

ให้ความตระหนกั

ในล�ำดับรอง

Weak 

Sustainability

ให้ความตระหนกั

ในล�ำดับรอง

ไม่ให้ความ

ตระหนัก

ให้ความตระหนกั

ในล�ำดับแรก

ไม่ให้ความ

ตระหนัก

ตารางที่ 2 Strong Sustainability และ Weak Sustainability

ที่มา: ปรับปรุงและแปลจาก Monto, Ganesh and Varghese, 2005

และหากพิจารณาในระดบัของความยัง่ยนื (Degree of Sustainability) 

สามารถพจิารณาได้ถงึความแตกต่างของความเข้าใจ ความจรงิใจในเรือ่ง

การพัฒนาไปสู่ความยั่งยืน เนื่องจากความยั่งยืนที่คาดหวัง เป้าหมายที่

ต้องการมีความแตกต่างกัน วัตถุประสงค์ หรือวิธีการที่ใช้ย่อมต่างกัน 

เช่น ประเทศที่พัฒนาแล้วย่อมมีมุมมองในความยั่งยืนที่สะท้อนไปสู่ 

ความย่ังยืนในเร่ืองการคงอยูข่องสิง่แวดล้อมเป็นหลกั แต่ประเทศทีก่�ำลงั

พัฒนาย่อมมีมุมมองของการพัฒนาที่เน้นไปที่การเติบโตทางเศรษฐกิจ 



อน
ุกูล

 ต
ันส

ุพ
ล

210

นิเวศวิทยาวัฒนธรรม : กุญแจสู่การพัฒนาที่ยั่งยืน

ท่ีย่ังยืนมากกว่าการพิจารณาในมุมมองอ่ืน ดังนั้นความยั่งยืนที่ทุกคน

กล่าวถึงอาจเป็นความยั่งยืนในมุมมองที่ต่างกันออกไป 

จากรปูแบบแนวคดิของความยัง่ยนืทัง้ในรปูแบบดัง้เดมิ (Traditional 

Concept of Sustainable Development) ไปสู่แนวคิดรูปแบบใหม่ 

(Modern Concept of Sustainable Development) รวมถึงระดับของ

ความยั่งยืน (Degree of Sustainability) ล้วนแต่มีความเกี่ยวข้องหรือ

ให้ความส�ำคัญกับลักษณะทางวัฒนธรรม หรือน�ำวัฒนธรรมไปเป็น    

องค์ประกอบท่ีพิจารณาถึงระดับของความยั่งยืน รวมไปถึงความยั่งยืน

ทางวัฒนธรรมน้อยมาก ทั้งที่วัฒนธรรมเป็นสิ่งที่อยู่ควบคู่กับมนุษย์และ

ธรรมชาติ ไม่มีมนุษย์คนไหนเกิดมาโดยไม่ได้อยู่ในวัฒนธรรมใด และ 

ในวัฒนธรรมก็อยู่ไม่ได้ถ้าปราศจากมนุษย์ ดังน้ันการไปสู่ความย่ังยืน 

แต่ถ้าขาดการพิจารณาในมุมมองของวัฒนธรรมท่ีเป็นเรื่องของมนุษย์   

ก็ยากที่จะเกิดการเปล่ียนแปลงไปสู่ส่ิงที่เรียกว่าความย่ังยืนได้ ถ้าไม่มี

หรือขาดการเริ่มต้นที่มนุษย์ ซึ่งมนุษย์ควรต้องเริ่มปรับเปลี่ยนค่านิยม 

จริยธรรมไปสู่ค่านิยมของความยั่งยืนก่อนเป็นล�ำดับแรก ดังนั้นควร   

ย้อนกลบัมามองทีตั่วตนมนษุย์ก่อนว่าควรปรบัเปล่ียน (Change & Shift) 

พฤติกรรมอย่างไร ถ้าตัวเองไม่เปล่ียนความคิดหรือวิธีปฏิบัติก็ยากท่ีจะ

ไปสู่ความย่ังยืนในระดบัทีก่ว้างขึน้ ความยัง่ยนืกจ็ะยงัเป็นแค่กระแสทีอ่ยู่

ในความสนใจ แต่หากทุกคนไม่เกิดวัฒนธรรมท่ีเปลี่ยนไปสู่ความย่ังยืน  

เพราะเหตนุีจ้งึควรน�ำวฒันธรรมมาพจิารณาร่วมด้วยเพือ่ไปสูค่วามยัง่ยนื

อย่างแท้จริง 



211

ปีท
ี่ 12

 ฉ
บับ

ที่ 
1 ม

กร
าค

ม 
- 

มิถ
ุนา

ยน
 2

55
9

วารสารวิชาการ

การน�ำวัฒนธรรมเข้าร่วมกับความยั่งยืน 
วัฒนธรรมได้ปรากฏขึ้นในมิติความยั่งยืนทางสังคม (Social 

Dimension of Sustainability) Sherri Torjman (2000) ได้นยิามความยัง่ยนื

ทางสังคมน้ันประกอบด้วยการแก้ไขปัญหาความยากจน การลงทุนทาง

สังคมโดยเน้นไปที่การศึกษา สาธารณสุข การดูแลรับผิดชอบสภาพ

แวดล้อมของมนษุย์ และสงัคมให้มคีวามปลอดภัย รวมท้ังสิทธมินษุยชน 

และความเป็นธรรมในสังคม ซ่ึงไม่ได้ครอบคลุมหรือเน้นไปที่ประเด็น  

ทางวัฒนธรรมมากนัก ท�ำให้เริ่มมีการแยก หรือเฉพาะเจาะจงออกมา

เป็นบทบาทหน่ึงในการพัฒนาอย่างย่ังยืน องค์การ UNESCO ได้นิยาม

ความหมายว่าวัฒนธรรม คือ องค์รวมที่มีความซับซ้อนของจิตวิญญาณ 

วัตถุ ภูมิปัญญา อารมณ์ ซึ่งเป็นลักษณะเฉพาะตัวของสังคมนั้น ๆ  และ

ความยั่งยืนทางวัฒนธรรมสามารถให้ค�ำนิยามได้ คือ ความสามารถที่

จะเก็บรักษาไว้ซึ่งลักษณะเฉพาะของวัฒนธรรมนั้นๆ และยินยอมให้

เปลี่ยนแปลงได้ในหนทางวิธีการที่สอดคล้องกับค่านิยมทางวัฒนธรรม

ของประชาชน (Sustainable Development Research Institute, 1998) 

และในมมุมองของความยัง่ยืนทางวัฒนธรรม คอื การวเิคราะห์ในนิยาม

ของทุนทางวัฒนธรรม ท่ีอธิบายโดยประเพณี (Traditions) ค่านิยม 

(Values) มรดก (Heritage) สถานที ่(Place) ศลิปะ (Arts) ความหลากหลาย 

(Diversity) และประวัติศาสตร์ของสังคม (Social history) ซึ่งมีทั้งที่    

จบัต้องได้และจบัต้องไม่ได้และสืบทอดจากรุน่อดีตส่งผ่านไปสูรุ่น่อนาคต 

(Roseland et al., 2005 อ้างถึงใน Duxbury & Gillette, 2007)

Duxbury and Gillette (2007) ได้อธิบายเหตุผลที่ต้องพิจารณา

ความยั่งยืนทางวัฒนธรรมเนื่องจากความต้องการการเปลี่ยน (Shift)   

ทางวัฒนธรรมทั้งในส่วนบุคคล และสังคม ซ่ึงในบริบทนี้ ความย่ังยืน 



อน
ุกูล

 ต
ันส

ุพ
ล

212

นิเวศวิทยาวัฒนธรรม : กุญแจสู่การพัฒนาที่ยั่งยืน

ได้อ้างถึงประชาชนต้องเปลี่ยนพฤติกรรม รูปแบบการบริโภค รวมทั้ง 

การปรับตัวไปสู่วิถีชีวิตที่ตระหนักถึงความยั่งยืน และตัววัฒนธรรมเอง

ต้องการการปกป้องจากโลกทนุนิยม แรงกดดนัจากตลาดทีส่ร้างความกลวั

ท่ีจะสูญเสียเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรม (cultural identities) และยังเป็น 

การอนุรกัษ์มรดกทางวัฒนธรรมเพ่ือคนรุ่นต่อไป รวมทัง้ให้เกดิความรูส้กึ

ต่อสถานท่ี (sense of place) ขึ้นกับคนในพื้นที่นั้น และเชื่อมโยงกับ 

การฟ้ืนฟูและปกป้ององค์ความรู ้ภมูปัิญญาท้องถิน่ และสามารถถ่ายทอด

สืบต่อได้ และยังเป็นการท�ำความเข้าใจใหม่ระหว่างความสัมพันธ์ของ

วัฒนธรรมกับความยั่งยืน คือ ความยั่งยืนอยู่บนเศรษฐกิจพอเพียงและ

อยู่บนพื้นฐานของวัฒนธรรมท้องถิ่น น�ำไปสู่การออกแบบที่ยั่งยืนที่ให้

ความเคารพต่อความส�ำคญักบัเอกลกัษณ์ของท้องถิน่ โดยผสมผสานจาก

อดีต ปัจจุบัน เพ่ือประโยชน์และคุณค่าในอนาคต น�ำไปสูการวางแผน

ในระดับต่างๆ ที่ผสมผสานมุมมองทั้งด้านวัฒนธรรม อัตลักษณ์ ตัวตน

ของท้องถิน่เข้ากบัสิง่แวดล้อม สงัคม เศรษฐกจิ สอดคล้องกบั Wolfgang 

Sachs (1998) cited in Davide Brocchi (2008) ทีก่ล่าวว่าการเป็นสมยัใหม่

รวมทั้งโลกาภิวัตน์ท�ำให้เกิดความเป็นไปได้ หรือเกิดการเปล่ียนแปลง 

หรอืเกดิความผดิปกตทิีแ่ตกต่างไปของวฒันธรรม ซ่ึงเป็นสัญญาณเตือน

ของการสูญเสียความหลากหลายทางวัฒนธรรม ดังนั้นความแตกต่าง

ระหว่างรูปแบบการพัฒนาตามแบบทุนนิยมกับความยั่งยืน คือ ค�ำถาม

ของความหลากหลายทางวัฒนธรรม ซึ่งในการพัฒนาตามแบบทุนนิยม

บ่อยครั้งที่วัฒนธรรมคือปัจจัยที่รบกวนหรือขัดขวางการพัฒนา (Rieger 

& Leibfreid, 2004 cited in Davide Brocchi, 2008)

ดงันัน้ถ้าไม่พิจารณาหรอืค�ำนงึถงึความยัง่ยนืทางวฒันธรรมกเ็ท่ากบั

ว่าในอนาคตเรายอมทีจ่ะสญูเสยีมรดกของความเป็นมนษุย์ทีส่ัง่สมกนัมา



213

ปีท
ี่ 12

 ฉ
บับ

ที่ 
1 ม

กร
าค

ม 
- 

มิถ
ุนา

ยน
 2

55
9

วารสารวิชาการ

จากอดีต ตัวตนของท้องถิ่นก็จะหายไป กลายเป็นเหมือนกันไปหมด   

ทุกแห่ง สิ่งที่ถ่ายทอดสืบต่อกันมาก็จะสูญหายไป เปรียบเสมือน ”ต้นไม้

ใหญ่ที่ไร้รากแก้ว ไม่นานก็จะตายไป” โลกที่เป็นที่อาศัยของมนุษย์จึงไม่

สามารถพิจารณาเพียงความย่ังยืนในส่ิงที่จับต้องได้เท่านั้น แต่ส่ิงท่ีเป็น

จติวิญญาณ ภมูปัิญญา ซึง่เป็นลกัษณะเฉพาะของสงัคม ซึง่ล้วนเกีย่วข้อง

กับวัฒนธรรม ดังนั้นความยั่งยืนจึงจ�ำเป็นที่ต้องพิจารณาถึงความยั่งยืน

ร่วมกับวัฒนธรรม

โดยทั่วไปแล้วความยั่งยืนได้อธิบายอย่างกว้างๆ ในภาพระดับโลก 

(Global) และในระดับประเทศ (National) และไม่นานมานี้ได้เริ่ม

ประยุกต์ไปใช้อธิบายในระดับที่เล็กลงทั้งในระดับเมือง (Urban) และ

ระดบัชมุชน (Community) น่ันหมายความว่าความยัง่ยนืได้เริม่พจิารณา

ย้อนกลับไปสู่ท้องถิ่น (Local Turn) และย้อนกลับไปให้ความส�ำคัญกับ

วฒันธรรมให้กลายเป็นองค์ประกอบส�ำคัญของความย่ังยนื และแยกส่วน

ออกมาจากสังคม เศรษฐกิจ และสิ่งแวดล้อม (Mitlan & Satterwaite, 

1994 cited in Duxbury and Gillette, 2007) การพัฒนาที่ยั่งยืน       

ย่อมต้องรวมวัฒนธรรมเข้าไปเป็นส่วนประกอบส�ำคัญ Newman and 

Kenworthy (1999) cited in Duxbury and Gillette (2007) อธิบาย

ความย่ังยืน คือ เรื่องของวิสัยทัศน์และกระบวนการ ไม่ใช่การผลิต       

ท่ีมีการสิ้นสุด การพัฒนาที่ยั่งยืนเป็นการปรับตัวไปสู่การด�ำรงชีวิตใน       

รูปแบบใหม่ สร้างสมดุล และความเป็นธรรมในการกระจายสินค้า และ

ทรัพยากรบนโลก การพัฒนาท่ียั่งยืนตั้งค�ำถามบนวิถีการบริโภค        

และกระบวนการตัดสินใจซึ่งอยู ่บนฐานเศรษฐกิจ แต่การปรับตัว        

การเปลีย่นแปลงทางจรยิธรรม คณุธรรมของมนษุยท์ีน่�ำไปสู่ความยัง่ยนื

ยงัไม่ได้เกดิขึน้อย่างจรงิจงั ซึง่วฒันธรรม คอื มติทิีส่�ำคญัของความยัง่ยนื 



อน
ุกูล

 ต
ันส

ุพ
ล

214

นิเวศวิทยาวัฒนธรรม : กุญแจสู่การพัฒนาที่ยั่งยืน

แต่ยังขาดความเข้าใจว่าวัฒนธรรมเกี่ยวข้องอย่างไร และจะน�ำไปสู่   

ความยั่งยืนได้อย่างไร ตามที่ Hildegard Kurt กล่าวไว้ว่า ในวาทกรรม

ของการพัฒนาที่ยั่งยืนยังขาดการพิจารณาทางด้านวัฒนธรรม และ

ค�ำถามเก่ียวกับวัฒนธรรมถูกซ่อนอยู่ด้านหลังประเด็นเริ่มต้นอย่าง     

เรื่องของสิ่งแวดล้อมและสังคม (Duxbury and Gillette, 2007)	

 Margaret Ledwith (2005) cited in Duxbury and Gillette (2007)

ได้อธิบายว่า การพัฒนาควรเริ่มต้นที่ท้องถิ่นและเริ่มต้นท่ีทุกคน และ 

ทุกวัน ซึ่งสิ่งเหล่านี้ คือ จุดเริ่มต้นของบริบทที่น�ำไปสู่ความยั่งยืน ดังนั้น

มิติของความยั่งยืนต้องหมุนกลับมาที่ท้องถิ่น (local turn) และหัวใจ

ส�ำคัญของท้องถิ่น ก็คือ วัฒนธรรม และทุนทางวัฒนธรรม (cultural 

capital) ด้วยเหตุน้ีการอธิบายความยั่งยืนที่พยายามอธิบายในระดับ   

ทีเ่ลก็ลงจงึต้องอธบิายในสิง่ทีเ่ป็นท้องถิน่ซึง่มวัีฒนธรรมเป็นหวัใจส�ำคญั 

และใช้วัฒนธรรมเป็นเคร่ืองมือในการพัฒนา ซึ่งสามารถช่วยให้เกิด    

การพัฒนาไปสู่รูปแบบความยั่งยืนที่เหมาะสมได้ 

ดังนั้นการพัฒนาวัฒนธรรมจึงเป็นรากฐานท่ีส�ำคัญท่ีควรเริ่มต้น

เข้าไปมีส่วนร่วมในรูปแบบการพัฒนาในปัจจุบัน และสามารถเชื่อมโยง

กบัการพฒันาในมติอิืน่ เช่น สาธารณสขุ ท่ีอยูอ่าศยั การศกึษา ความยากจน 

สิง่แวดล้อม ซึง่เมือ่รวมกบัการมองอย่างผสมผสานระหว่างมติวิฒันธรรม

กับมิติอื่นๆ แล้วจะส่งผลให้เกิดองค์ประกอบของการพัฒนาอย่างยั่งยืน 

โดยมีรูปแบบของความยั่งยืนที่พิจารณาวัฒนธรรมร่วมด้วย (Model of 

sustainability Incorporating Culture) ดังภาพที่ 4 (Hawkes, 2001 ; 

2006 cited in Duxbury and Gillette, 2007)



215

ปีท
ี่ 12

 ฉ
บับ

ที่ 
1 ม

กร
าค

ม 
- 

มิถ
ุนา

ยน
 2

55
9

วารสารวิชาการ

การน�ำวัฒนธรรมมาพิจารณาร่วมกับความยั่งยืนต้องเริ่มจาก     

การเปล่ียนมุมมองที่มีอยู่ในปัจจุบันของบุคคลท่ีมองถึงความเติบโต 

(Growth) ต้องเปลี่ยนไปมองถึงเรื่องความสมดุล (Balance) รวมถึง

เปลี่ยนแนวคิดจากการแข่งขัน (Competition) ไปสู่การร่วมมือกัน 

(Cooperation) และเปล่ียนมุมมองจากการมุ่งเน้นพัฒนาเศรษฐกิจ 

(economic centered worldview) ไปสู่มุมมองที่หลากหลายมิติ  

(multi-dimensional worldview) มากกว่าที่เป็นอยู่ในปัจจุบัน (Davide 

Brocchi, 2008) นั่นคือการพัฒนาควรต้องค�ำนึงถึงความเป็นองค์รวม

ของทุกด้านอย่างสมดุลบนพื้นฐานของทรัพยากร ภูมิปัญญา วัฒนธรรม 

การมีส่วนร่วม ความเคารพซึ่งกันและกัน และความเท่าเทียมกัน 

ภาพท่ี 4 การน�ำวัฒนธรรมเข้าร่วมกับความย่ังยืน
ที่มา: ปรับปรุงจาก Runnalls, 2006 อ้างถึงใน Duxbury & Gillette, 2007



อน
ุกูล

 ต
ันส

ุพ
ล

216

นิเวศวิทยาวัฒนธรรม : กุญแจสู่การพัฒนาที่ยั่งยืน

จากที่กล่าวมาข้างต้นเม่ือมิติของความย่ังยืนได้หมุนย้อนกลับมาท่ี

ผูค้นและท้องถิน่ ซึง่หวัใจส�ำคัญของท้องถิน่กคื็อ ทนุทางวฒันธรรม เช่น 

ประเพณี มรดกภูมิปัญญา สถานที่ ที่ถ่ายทอดจากอดีตสู่ปัจจุบันและ 

ต่อเนือ่งไปสู่อนาคต นัน่กคื็อเอกลกัษณ์วัฒนธรรมท้องถิน่ (local cultural 

Identity) และท้องถิ่นที่อยู ่ในพ้ืนที่ต่างกันย่อมมีพื้นฐานหรือสภาพ

แวดล้อมท่ีต่างกันนั่นคือทุนทางธรรมชาติ ซ่ึงสภาพแวดล้อมที่ต่างกัน

ส่วนหนึ่งได้หล่อหลอม และก�ำหนดตัวตนทางวัฒนธรรมและตัวตน    

ทางกายภาพของแต่ละพ้ืนที่ให้ต่างกันออกไป นั่นคือความสัมพันธ์ของ

มนุษย์กับสภาพแวดล้อม การปรับตัวให้เข้ากับสภาพแวดล้อม การใช้

ประโยชน์จากสภาพแวดล้อม รวมถงึระบบนเิวศท่ีเป็นความสมัพนัธ์ของ

สิ่งมีชีวิตที่อาศัยอยู่ในพ้ืนที่นั้น ความยั่งยืนของพ้ืนท่ีจึงควรถูกก�ำหนด

โดยกรอบของมติทิางวฒันธรรมผสานไปกบักรอบมิติของระบบกายภาพ 

กล่าวคือ มิติวัฒนธรรมต้องประสานความถูกต้องเที่ยงธรรมกับมิติ      

สิ่งแวดล้อม และสามารถด�ำรงชีวิตและอยู่ได้ในมิติเศรษฐกิจ และมิติ

เศรษฐกจิต้องมคีวามรบัผดิชอบต่อมติสิิง่แวดล้อม ซึง่นัน่คอืความยัง่ยนื

ทีแ่ท้จรงิทีค่�ำนงึถงึกรอบของ “ระบบนเิวศวฒันธรรม” (Cultural Ecology) 

ท่ีเป็นสิ่งบ่งชี้ถึงตัวตนของพื้นที่ที่แตกต่างกันท้ังด้านกายภาพและ

วัฒนธรรม ซึ่งการพัฒนาที่ยั่งยืนควรพิจารณาบนพ้ืนฐานจากสิ่งท่ีเป็น 

ตัวตนของพื้นที่นั่นคือ การพัฒนาที่ค�ำนึงถึงต้นทุนทางวัฒนธรรม และ

ต้นทุนทางธรรมชาติที่มีอยู่ในพื้นที่นั้นเป็นพื้นฐานในการพัฒนาต่างๆ 

โดยที่ Julian Steward อ้างถึงใน Robert Netting (1977) ได้ให้ค�ำนิยาม

นิเวศวัฒนธรรม คือ การศึกษาถึงกระบวนการปรับตัวโดยธรรมชาติ    

ของมนุษย์ และรูปแบบวัฒนธรรมมีพื้นฐานการปรับตัวมาจากมนุษย์    

ซึ่งได้ใช้ประโยชน์จากธรรมชาติ ในขณะที่ ศรีศักร วัลลิโภดม (2551)   



217

ปีท
ี่ 12

 ฉ
บับ

ที่ 
1 ม

กร
าค

ม 
- 

มิถ
ุนา

ยน
 2

55
9

วารสารวิชาการ

ไดอ้ธบิายนเิวศวฒันธรรม คอื ความสมัพนัธใ์นท้องถิ่นทีผู่ค้นหลายกลุม่

หรือหลายชาติพันธุ์เข้ามาตั้งถิ่นฐานเป็นบ้านเป็นเมืองขึ้น โดยมีพื้นฐาน

มาจากภูมิวัฒนธรรม (Cultural Landscape) ซึ่งหมายถึงลักษณะ

ภูมิประเทศทางภูมิศาสตร์ในอาณาบริเวณใดบริเวณหนึ่งอันสัมพันธ์    

กับการตั้งถิ่นฐานบ้านเมืองของคนในท้องถิ่น จนเป็นที่รู้จักร่วมกัน และ

มีการก�ำหนดนามชื่อเป็นสถานที่ต่างๆ นั่นคือ ภูมินาม โดยอาจสร้าง

เป็นต�ำนานขึ้นมาอธิบายความเป็นมา ความหมาย ความส�ำคัญทาง

ประวัติศาสตร์ สังคม เศรษฐกิจ และวัฒนธรรม เห็นได้ว่าส่ิงแวดล้อม

ทางธรรมชาติ และส่ิงแวดล้อมที่มนุษย์สร้างขึ้นไม่สามารถแยกออก    

จากกันได้ เพราะส่ิงแวดล้อมท่ีมนุษย์สร้างขึ้นย่อมอยู่บนพ้ืนฐานของ    

สิง่แวดล้อมธรรมชาตใินพ้ืนท่ีนัน้ น่ันคือ ความสมัพนัธ์กนัระหว่างมนษุย์

กบัธรรมชาต ิซึง่สอดคล้องกบั สมศร ีศริขิวญั (2541) ท่ีอธบิายการศกึษา

ด้านนิเวศวัฒนธรรมเป็นศึกษาถึงความสัมพันธ์ระหว่างวัฒนธรรมและ

สภาพแวดล้อม และนกัมานษุยวทิยาแนวนเิวศวฒันธรรมเช่ือว่าวฒันธรรม

และสภาพแวดล้อมมคีวามสัมพันธ์กนัอย่างใกล้ชดิและมผีลซึง่กนัและกนั

อย่างแยกไม่ออก ในยุคท่ีเทคโนโลยีอยู่ในระดับต�่ำ มนุษย์จ�ำเป็นต้อง 

ปรับตัวให้เข้ากับสภาพแวดล้อม แต่เมื่อเทคโนโลยีก้าวหน้าขึ้นมนุษย์    

ก็สามารถดัดแปลงสภาพแวดล้อมได้มากขึ้น อิทธิพลของสิ่งแวดล้อม   

ก็ลดน้อยลง แต่ลักษณะทางวัฒนธรรม ขนบธรรมเนียม ประเพณีจะยัง

คงอยู่ และสืบทอดจากคนรุ่นหนึ่งสู่อีกรุ่นหนึ่ง ซึ่งสัมพันธ์กับ ศรีศักร  

วัลลิโภดม (2551) ทีอ่ธบิายว่านิเวศวฒันธรรมกค็อื พ้ืนท่ีธรรมชาติท่ีผูค้น

พากนัมาตัง้ถิน่ฐานเป็นบ้านและเป็นเมอืงขึน้มา โดยมีการปรบัตัวเข้ากบั

สภาพแวดล้อมทางธรรมชาติร่วมกัน สร้างความรู้ร่วมกันในการใช้

ทรพัยากรธรรมชาต ิการจดัสรรทรพัยากรระหว่างกนั รวมทัง้การก�ำหนด



อน
ุกูล

 ต
ันส

ุพ
ล

218

นิเวศวิทยาวัฒนธรรม : กุญแจสู่การพัฒนาที่ยั่งยืน

แบบแผนประเพณีในด้านเศรษฐกิจ การเมือง และวัฒนธรรมร่วมกัน    

ซึ่งความเป็นท้องถิ่นอยู่ตรงความเป็นนิเวศวัฒนธรรม ตรงกับที่สุขเกษม 

ขุนทอง ได้ท�ำการศึกษาการพัฒนาชมุชนบนฐานนเิวศวัฒนธรรมทีช่มุชน

ควรพัฒนาอยู่บนพื้นฐานการมีปฏิสัมพันธ์เกื้อกูลกันระหว่างสิ่งมีชีวิต    

ที่อยู่ร่วมกันในพื้นที่นั้น   

ดงันัน้นเิวศวฒันธรรมจงึมคีวามส�ำคัญต่อพืน้ทีเ่นือ่งจากเป็นแนวคดิ

ท่ีอยู่บนพื้นฐานของการท�ำความเข้าใจพ้ืนที่ทั้งความเข้าใจในเรื่อง

กายภาพ และความเข้าใจในเรือ่งวฒันธรรมผูค้น และอยูบ่นวถิขีองความ

เหมาะสมในการปรับเปลี่ยนสภาพแวดล้อมเท่าที่ควรจะเป็นเพื่อเรียนรู้  

ที่จะอยู่ร่วม (co-existence) กับสภาพแวดล้อม คือ มนุษย์ปรับเปลี่ยน

สภาพแวดล้อมและใช้ทรัพยากรเพื่อบริโภคอย่างพอเพียง ดังนั้นนิเวศ

วัฒนธรรมจึงเป็นสิ่งที่แสดงให้เห็นถึงความเป็นตัวตน ซ่ึงบ่งชี้ให้เห็นถึง

เอกลักษณ์ คุณค่า และความส�ำคัญของพ้ืนที่ทั้งในด้านสิ่งแวดล้อมทาง

ธรรมชาติ และสิ่งแวดล้อมทางวัฒนธรรม นั่นเท่ากับว่าหากการพัฒนา

ได้ให้ความส�ำคัญกับความเป็นท้องถิ่น โดยท�ำความเข้าใจได้จากระบบ

นิเวศวัฒนธรรมแล้ว การพัฒนาที่เกิดขึ้นก็น่าจะเป็นไปในทิศทางที่ 

เหมาะสม สอดคล้องกับตัวตนของแต่ละพ้ืนที่ที่แตกต่างกัน ซึ่งน�ำไปสู่

การตอบค�ำถามของความยั่งยืนในการพัฒนาได้

เอกสารอ้างอิง
ฉตัรทพิย์ นาถสภุา. 2548. จากประวัตศิาสตร์หมูบ้่านสูท่ฤษฏสีองระบบ. 

สุรินทร์ : สถาบันราชภัฎสุรินทร์.

ดวงจันทร์ อาภาวัชรุตม์. 2542. เมืองในสังคมไทย : ก�ำเนิดพัฒนาการ 

และแนวโน้ม. เชียงใหม่ : สถาบันวิจัยสังคม มหาวิทยาลัย

เชียงใหม่.



219

ปีท
ี่ 12

 ฉ
บับ

ที่ 
1 ม

กร
าค

ม 
- 

มิถ
ุนา

ยน
 2

55
9

วารสารวิชาการ

ดวงจันทร์  อาภาวัชรุตม์. 2545. เมืองยั่งยืน : แนวคิดและประสบการณ์

ตะวนัตก. เชยีงใหม่ : สถาบนัวจิยัสงัคม มหาวทิยาลยัเชยีงใหม่.

ธเนศวร์ เจริญเมือง. 2540. 100 ปีการปกครองท้องถิ่นไทย พ.ศ.2440-

2540. กรุงเทพฯ : ส�ำนักพิมพ์คบไฟ.

ธเนศวร์ เจริญเมือง. 2542. “จากโลกานุวัตรถึงโลกเทศานุวัตรใน

สงัคมศาสตร์” วารสารวิชาการคณะสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัย

เชียงใหม่. 11(2).

ศรีศักร วัลลิโภดม. 2551. ความหมายของภูมิวัฒนธรรม การศึกษาจาก

ภายในและส�ำนึกของท้องถิ่น. กรุงเทพฯ : มูลนิธิเล็ก-ประไพ 

วิริยะพันธุ์.

ศรีศักร วัลลิโภดม และคณะ. 2551. นครแพร่ จากอดีตมาปัจจุบัน: ภูมิ

นิเวศวัฒนธรรม ระบบความเชื่อและประวัติศาสตร์ท้องถ่ิน.  

กรุงเทพฯ : ส�ำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย.

สมศรี ศิริขวัญ. 2541. การวิเคราะห์เชิงนิเวศวิทยาวัฒนธรรมเกี่ยวกับ

การตั้งถิ่นฐานของมนุษย์: กรณีศึกษาชุมชนมอญเกาะเกร็ด 

จังหวัดนนทบุรี. วิทยานิพนธ์สังคมศาสตร์มหาบัณฑิต สาขา  

สิ่งแวดล้อม มหาวิทยาลัยมหิดล.

อนุช อาภาภิรม. 2545. การพัฒนาอย่างยั่งยืน : ค�ำตอบอยู่ในความ 

หลากหลาย. กรุงเทพฯ : มูลนิธิศูนย์สื่อเพื่อการศึกษา.

Blaschke,G.W. Mosandl, R. & Faulstich, M. 2005. “History and 

Mandate of Sustainability: From Local Forestry to Global 

Policy” in Widerer, P.A. Schroeder, E.D. & Kopp,H. eds 

Global Sustainability: The Impact of Local Culture. 5-10, 

Germany : Wiley.



อน
ุกูล

 ต
ันส

ุพ
ล

220

นิเวศวิทยาวัฒนธรรม : กุญแจสู่การพัฒนาที่ยั่งยืน

Brocchi, D. 2008. The Cultural Dimension of Sustainability. (Online). 

Available : www.davidebrocchi.eu/doks/2008_newfrontier.

pdf. [26 August 2016]

Drummond,I. & Mardens,T. 1999. “Sustainable Development: The 

impress and beyond” in Redclift, M. ed. Sustainability 

Critical Concepts in Social Science (Vol.2), 256-258. 

Duxbury, N. & Gillette, E. 2007. Culture as a key dimension of 

sustainability: Exploring concepts, Themes and Models, 

Canada: Creative City Network. (Online). Available : 

www.cultureandcommunities.ca/downloads/wp1-

culture-sustainability.pdf. [26 August 2016]

Ellliott, J.A. 2006. An Introduction to Sustainable Development.

USA : Routledge.

Monto,M. Ganesh,L.S. & Vaghese,K. 2005. Sustainability and 

Human Settlements: Fundamental Issues, Modeling and 

Simulation. India : SAGE.

Netting, R. 1977. Cultural Ecology. California : Cummings Publishing 

Company. 

Segschneider, K.H. 2002. 10 Years after Rio debating development 

perspectives, Bangkok: Chotana Print Co.Ltd.Sustaibable 

Development Research Instutute. (1998) Social Capital 

Formation and Institutions For Sustainability. Workshop 

proceedings prepared by Asoka Mendis. Vancouver: 



221

ปีท
ี่ 12

 ฉ
บับ

ที่ 
1 ม

กร
าค

ม 
- 

มิถ
ุนา

ยน
 2

55
9

วารสารวิชาการ

Sustaibable Development Research Institute. (Online). 

Available: http://www.williambowles.info/mimo/refs/

soc_cap.html. [13 November 2016]

Torjman, S. 2000. The Social Dimension of Sustainable Development. 

(Online). Available : http://www.caledoninst.org/

Publications/PDF/1-894598-00-8.pdf. [13 November 2016]



อน
ุกูล

 ต
ันส

ุพ
ล

222

นิเวศวิทยาวัฒนธรรม : กุญแจสู่การพัฒนาที่ยั่งยืน


