
 
 

 

หน
้า 

14
4 

 น
ฤพ

นธ
 ์ ด

้วง
วิเศ

ษ 

Journal of Humanities and Social Sciences Prince of Songkla University  
วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์  

 ภววิทยาทางเพศ: ปฏิบัติการของสัปเหร่อกะเทยและคำสอนในพุทธเถรวาท 
GENDER ONTOLOGY: SOCIAL PRAXIS OF KATHOEY UNDERTAKER AND 

THERAVADA BUDDHIST DOCTRINE 

นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ* 
Narupon Duangwises* 

 
*ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน) 

*Princess Maha Chakri Sirindhorn Anthropology Centre (Public Organization) 

*Corresponding Author, E-mail: narupon.d@sac.or.th 

 
Received: Oct 19, 2023 

Revised: Mar 4, 2024 
Accepted: May 27, 2024  
Available: Jun 24, 2024 

บทคัดย่อ 

 บทความนี้ต้องการวิพากษ์วิธีคิดเรื่องเพศที่อยู่ในคำสอนของพุทธศาสนาเถรวาท ซึ่งผลิตสร้างให้
เกิดการจัดวางความจริงทางเพศโดยให้เพศชายมีฐานะที่สูงกว่าเพศอื่น ทำให้คุณค่าของมนุษย์ถูกชี้วัด
ด้วยความขาดตกบกพร่องในความเป็นชาย ผู ้เขียนนำชีวิตของแบงค์ หรือกะเทยสัปเหร่อมาเป็น
กรณีศึกษาเพ่ือสะท้อนย้อนคิดและตั้งคำถามว่าคุณค่าทางเพศของกะเทยในสังคมไทยปัจจุบันสามารถใช้
คำสอนของพุทธศาสนามาวิเคราะห์ได้หรือไม่ โดยนำแนวคิดของ Malabou (2011) เรื ่อง “สภาวะ
เปลี่ยนสภาพ” (plasticity) และ “กระบวนการสร้างตัวตนที่แปรสภาพได้” (transsubjectivation)  
มาเป็นกรอบในการวิเคราะห์ ทำให้พบว่าภววิทยาทางเพศในพุทธเถรวาทไม่เอ้ือให้เกิดการสลายเส้นแบ่ง
ของชายและหญิง ในขณะที ่การแสดงตัวตนทางเพศของแบงค์ในพื ้นที ่ของการทำงานสัปเหร่อ  
สามารถนำความเป็นหญิงและชายมาสร้างสรรค์เพื่อทำให้เกิดตัวตนใหม่ที่มีคุณค่าและสังคมยอมรับ 

คำสำคัญ:  กะเทย  ภววิทยา  พุทธเถรวาท  สัปเหร่อ  เพศภาวะ 

 

mailto:narupon.d@sac.or.th


   

 
 

หน
้า 

14
5 

 ป
ีที่ 

20
 ฉ

บับ
ที่ 

1 
มก

รา
คม

 –
 ม

ิถุน
าย

น 
25

67
 

ภววิทยาทางเพศ: ปฏิบัติการของสัปเหร่อกะเทยและคำสอนในพุทธเถรวาท 

Abstract 

This article aims to critique the way of thinking about sex and gender in the 
doctrine of Theravada Buddhism, which stabilises discourses of gender truths by giving 
males a higher status than other genders. This causes human dignity to be measured by 
the deficiency of masculinity. The author uses the life of Bank, a kathoey undertaker,  
as a case study to reflect on and question whether the sexual esteem of kathoeys in 
Thai society can be examined by Buddhist doctrine. The concepts of Malabou (2011) on 
"plasticity" and "transsubjectivation" are used as a framework for analysis. It is found that 
the ontology of sexual/gender in Theravada Buddhism does not contribute to the 
dissolution of male and female boundaries. On the contrary, Bank's gender 
representation and practices in the space of an undertaker's work can blend femininity 
and masculinity to create a new identity that is valuable and accepted by society. 

Keywords: kathoey, ontology, theravada buddhism, undertaker, gender 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

หน
้า 

14
6 

 น
ฤพ

นธ
 ์ ด

้วง
วิเศ

ษ 

Journal of Humanities and Social Sciences Prince of Songkla University  
วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์  

บทนำ 

 “แบงค์” หรือปฏิธาร บำรุงสุข กะเทยทำหน้าที่สัปเหร่อตั้งแต่ปี พ.ศ. 2546 จนได้ฉายาว่า
เป็น “เจ้าหญิงแห่งวงการเผาศพ” เนื่องจากเธอมีความรู้เกี่ยวกับขั้นตอนและพิธีกรรมเผาศพอย่าง
ละเอียด และสามารถสอนคนรุ่นใหม่ให้ทำหน้าที่สัปเหร่อได้อย่างถูกต้อง จุดเริ่มต้นที่ทำให้ผู้เขียน
สนใจชีวิตของแบงค์ก็คือเมื่อได้ดูรายการชีวิตจริงยิ่งกว่าละครที่ออกอากาศทางสถานีโทรทัศน์  
ไทยพีบีเอสเมื่อวันที่ 22 เมษายน 2566 หลังจากนั้นผู้เขียนเข้าไปค้นข้อมูลประวัติของแบงค์ใน 
กูเกิ ้ล และพบว่าเธอมีช่องติ๊กต็อกของตัวเองชื่อ @patithanbamrungsuk เจ้าหญิงแห่งวงการ 
เผาศพ มีผู้ติดตามจำนวนสองแสนกว่าคน มีผู้กดไลท์สามล้านกว่าคน ทำให้ผู้ เขียนอยากศึกษาและ
ทำความเข้าใจว่าทำไมกะเทยสัปเหร่อคนนี้จึงได้รับความสนใจจากคนไทยจำนวนมาก หลังจากที่ดู
รายการชีวิตจริงยิ ่งกว่าละคร สิ ่งแรกที่ผุดขึ้นในความคิดของผู้ เขียนก็คือ แบงค์เป็นกะเทยที่
ภาคภูมิใจในงานของตัวเอง กล้าคิด กล้าตัดสินใจ ต้องการสืบทอดอาชีพสัปเหร่อให้กับคนรุ่นต่อไป
โดยเธอจะทำงานนี้ไปจนกระทั่งหมดลมหายใจ  

 ถึงแม้ว่าคนทั่วไปจะชอบแบงค์ในฐานะที่เธอเป็นกะเทยที่ทำงานสัปเหร่อ ต้องยุ่งเกี่ยวกับศพ
และความตาย ซึ่งเป็นงานที่คนทั่วไปคิดว่ากะเทยไม่น่าจะเข้ามายุ่งเกี่ยวเพราะขัดแย้งกับภาพลักษณ์การ
เป็นผู้รักสวยรักงามตามทัศนคติของสังคม แต่แบงค์คือผู้ที่ทำลายความคิดเหล่านั้น ทำให้คนสนใจและ
อยากรู้ว่าเธอทำงานสัปเหร่อได้อย่างไร ถึงแม้แบงค์จะใกล้ชิดกับศพ เธอก็ยังไม่ละท้ิงความสวยความงาม
ตามบรรทัดฐานของกะเทยซ่ึงทำให้รูปร่างหน้าตาดูคล้ายผู้หญิง ทุกครั้งที่มีการจัดงานฌาปนกิจ แบงค์จะ
แต่งตัวในชุดไทยที่สวยงามแบบสตรีเพศเพื่อให้เกียรติกับผู้ ตายและญาติพี่น้องของผู้ตาย แบงค์จึง
สามารถรักษาอัตลักษณ์ความงามของกะเทยได้พร้อมกับทำหน้าที่สัปเหร่อได้อย่างสมบูรณ์  

 บทความนี้ต้องการ ผู้เขียนอาศัยแนวคิดของ นำแนวคิดของ Malabou (2011) เรื่อง “สภาวะ
เปลี่ยนสภาพ” (plasticity) และ “กระบวนการสร้างตัวตนที่แปรสภาพได้” (transsubjectivation)  
มาเป็นกรอบในการวิเคราะห์เพื่อทำความเข้าใจภววิทยาทางเพศที่ต่างกันระหว่างพุทธเถรวาทที่ใช้เพศ
ชายเป็นบรรทัดฐาน ทำให้ความจริงทางเพศค่อนข้างแข็งตัวและมีลำดับชั้นกับสังคมอาชีพการงานของ
แบงค์ที่ใช้เพศภาวะที่ทับซ้อนเป็นพื้นที่แสดงจินตนการและความคิดสร้างสรรค์ ความแตกต่างของ  
ภววิทยาทางเพศทั้งสองแบบนี้ อาจทำให้เกิดการตั้งคำถามว่าสถานะ บทบาท  และคุณค่าของมนุษย์ใน
ภววิทยาแบบไหน ที่ส ่งเสริมให้มนุษย์เกิดความรู ้ส ึกเห็นอกเห็นใจและยอมรับความแตกต่าง  



   

 
 

หน
้า 

14
7 

 ป
ีที่ 

20
 ฉ

บับ
ที่ 

1 
มก

รา
คม

 –
 ม

ิถุน
าย

น 
25

67
 

ภววิทยาทางเพศ: ปฏิบัติการของสัปเหร่อกะเทยและคำสอนในพุทธเถรวาท 

และภววิทยาแบบไหนที่ลดทอนและเหยียดหยามศักดิ์ศรีในความเป็นมนุษย์ ผู้เขียนคิดว่าแนวคิดของ 
Catherine Malabou จะช่วยทำให้การตอบคำถามนี้ชัดเจนขึ้น โดยใช้ประสบการณ์ของแบงค์เป็น
กระจกสะท้อนและตรวจสอบเส้นแบ่งเพศภาวะระหว่างชาย หญิง และเพศอ่ืนที่อยู่นอกบรรทัดฐาน 

 

วัตถุประสงค ์

 เพื่อศึกษาประสบการณ์ทางเพศของสัปเหร่อเหรือกะเทยเปรียบเทียบกับคำสอนเรื่องเพศใน
พุทธศาสนาโดยอาศัยรอบแนวคิด“สภาวะเปลี่ยนสภาพ” (plasticity) และ “กระบวนการสร้างตัวตน 
ที่แปรสภาพได้” (transsubjectivation) ของ Malabou มาเป็นแนวทางการวิเคราะห์และทำความ
เข้าใจภววิทยาทางเพศท่ีต่างกัน   

 

วิธีการศึกษา 

 ผู้เขียนสำรวจเก็บข้อมูลทางสื่อออนไลน์ระหว่างเดือนพฤษภาคมถึงเดือนมิถุนายน 2566 โดย
ค้นข้อมูลจากช่องยูทูป รายการทีวีออนไลน์ และเว็บไซต์ที ่เสนอเรื ่องชีวิตและบทสัมภาษณ์ของ          
นายปฏิธาร บำรุงสุข  รวมทั้งค้นคว้าจากช่อง  ติ๊กต๊อก “@patithanbamrungsuk เจ้าหญิงแห่งวงการ
เผาศพ” เพ่ือทำความเข้าใจเกี่ยวกับงานสัปเหร่อและการแสดงตัวตนของนายปฏิธาร นอกจากนั้นยังอ่าน
ข้อคิดเห็นและความรู้สึกของคนทั่วไปที่เข้ามาดูยูทูปเกี่ยวกับชีวิตของปฏิธาร ผู้เขียนจะเปรียบเทียบ  
คำสัมภาษณ์ของสื่อเพื่อประมวลความเหมือนและความแตกต่างในการนำเสนอเรื ่องราวชีวิตของ          
นายปฏิธาร ข้อมูลที ่ถูกพูดซ้ำ ๆ จะยืนยันในการแสดงตัวตนของปฏิธาร ส่วนข้อมูลรายละเอียด 
ที่แตกต่างกันไปจะช่วยเสริมและปะติดปะต่อเรื่องราวที่เก่ียวข้องกับชีวิตของปฏิธาร  

 

กรอบแนวคิดในการศึกษา 

 สิ่งแรกที่ผู้เขียนคิดถึงคือการทำความเข้าใจว่าการศึกษาเพศภาวะที่ดำรงอยู่ทับซ้อนกับชนชั้น 
เชื้อชาติ สถานะทางสังคม บทบาทหน้าที่ ความเชื่อศาสนา ช่วงวัย ฐานะทางเศรษฐกิจ และเงื่อนไขทาง
วัฒนธรรม จำเป็นต้องมองเห็นความผันแปรและการไม่หยุดนิ ่งของวิธีปฏิบัติที ่มนุษย์มี ต่อตัวเอง  



 
 

 

หน
้า 

14
8 

 น
ฤพ

นธ
 ์ ด

้วง
วิเศ

ษ 

Journal of Humanities and Social Sciences Prince of Songkla University  
วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์  

ต่อคนอื ่น และต่อสิ ่งแวดล้อม จากข้อวิจารณ์แบบเควียร์ศึกษาในทศวรรษ 1990 (Butler, 1990; 
Sedgwick, 1990) ที่ชี้ว่าความเป็นชาย ความเป็นหญิง และความเป็นเพศอ่ืน ๆ มิได้เกิดจากเงื่อนไขทาง
ชีววิทยา แต่ถูกสร้างภายใต้คุณค่าและความหมายทางสังคมที่เปลี ่ยนแปลงตลอดเวลา มาจนถึง  
ข้อถกเถียงในช่วงทศวรรษ 2000 ที่พยายามศึกษาความเชื่อมโยงระหว่างสังคมกับชีววิทยา วาทกรรมกับ
การปฏิบัติ เพ่ือสะท้อนการเมืองของเพศภาวะและเพศวิถีท่ีมนุษย์นำมาต่อรองและสร้างเงื่อนไขใหม่เพ่ือ
การมีชีวิตในระบบทุนนนิยมโลก วัฒนธรรมบริโภคและการแบ่งแยกกีดกันทางสังคม (Duggan, 2002; 
Green, 2002) ข้อโต้แย้งสำคัญคือการสร้างตัวตนทางเพศมิได้แยกความหมายทางภาษาออกจากสรีระ
และโลกทางวัตถุ (Limin & Dacela, 2017) ดังนั้น ความเข้าใจในการปฏิบัติทางเพศจึงต้องตรวจสอบ
พรมแดนที่เหลื่อมซ้อนกันของสิ่งต่างๆ รวมถึงการชี้ให้เห็นระบอบอำนาจที่สนับสนุนให้คนบางกลุ่ม  
ได้ประโยชน์ และกีดกันคนบางกลุ่มออกไปจากโอกาสและสิทธิ์ที่พึงมี (Munoz, 2009) 

สิ่งที่ทำให้คิดต่อไปคือเพศภาวะที่เป็นทั้งวาทกรรมและการปฏิบัติ มีการท้าทายต่อต้านและ  
คัดง้างระบอบอำนาจอย่างไร บุคคลที่นิยามตนเองเป็นเพศที่อยู่นอกบรรทัดฐานจะแสดงท่าทีอย่างไรต่อ
อำนาจที่นำไปสู่การผลิตซ้ำความไม่เท่าเทียมและอคติ เช่น เกย์ เลสเบี้ยน และคนข้ามเพศ คิดอย่างไร
กับความเหลื่อมล้ำในกลุ่มของตัวเองซึ่งเป็นผลมาจากการเลือกปฏิบัติจากรูปร่างหน้าตา การศึกษา อายุ 
ชนชั้น เชื้อชาติ ฐานะทางเศรษฐกิจ รสนิยม และความเชื่อทางศาสนา (Bradway & McCallum, 2019; 
Penny, 2014) ปัญหานี้กำลังแผ่ขยายกว้างขึ้นเรื่อย ๆ ในปัจจุบัน ผู้เขียนคิดว่าการทำความเข้าใจคน 
ที่อยู่นอกบรรทัดฐานทางเพศ ต้องก้าวให้พ้นคู่ตรงข้ามระหว่างความปกติกับผิดปกติ การยอมจำนนกับ
การต่อต้าน การกดขี่และการถูกครอบงำ ไปสู่การสอบสวนการดำรงอยู่แบบไม่เสถียรของตัวตน ผู้เขียน
คิดว่าผู้ที่มีสำนึกทางเพศต่างไปจาก “ความปกติ” กำลังใช้ประโยชน์จากสิ่งต่างๆ รอบตัวทั้งที่อยู่ใน
กฎเกณฑ์ของอำนาจและสิ่งที่สร้างสรรค์ขึ้นเอง สภาวะดังกล่าวทำให้มีการรื้อ ทำลาย แก้ไข ต่อเติม และ
สร้างตัวตนภายใต้ความสัมพันธ์ที่เปลี่ยนแปลงไป ดังนั้น ผู้เขียนคิดว่าตัวตนทางเพศมิใช่เครื่องพิสูจนว์่า
อะไรคือบรรทัดฐานหรือนอกบรรทัดฐาน หากแต่เป็นสภาวะของการสร้างที่ยังไม่สิ้นสุด ดังที่ Munoz 
(2009) ตั้งข้อสังเกตว่าการศึกษาเพศคือการมองเห็นสภาวะที่ไม่แน่นอนของตัวตน 

ผู้เขียนคิดว่าการดำรงอยู่ของเพศภาวะและเพศวิถี ไม่สามารถตัดขาดจากเงื่อนไขทางกายภาพ
ของมนุษย์ได้ สรีระและสิ่งที่ธรรมชาติสร้างไว้ได้ถูกทำให้เป็นเครื่องยืนยัน “ความจริง” และการดำรงอยู่
ของเพศภาวะของบุคคลซึ่งถูกเรียกว่าเป็นสัจนิยมทางเพศ (gender realism) หรือ สารัตถนิยมทางเพศ 
(gender essentialism) (Butler, 2011) ขณะเดียวกันการสร้างความหมายและคำเรียกเพศด้วยภาษา



   

 
 

หน
้า 

14
9 

 ป
ีที่ 

20
 ฉ

บับ
ที่ 

1 
มก

รา
คม

 –
 ม

ิถุน
าย

น 
25

67
 

ภววิทยาทางเพศ: ปฏิบัติการของสัปเหร่อกะเทยและคำสอนในพุทธเถรวาท 

เพื่อทำให้บุคคลแสดงตัวตนตามความหมายนั้น ซึ่งเรียกว่า นามนิยมทางเพศ (gender nominalism) 
หรือ สรรค์นิยมทางเพศ (gender constructivism) (Limin & Dacela, 2017) ก็ยังเป็นสิ่งที่มองข้าม
ไม่ได้จากประสบการณ์และความรู้สึกของบุคคล จากความไม่ลงรอยระหว่างวิธีคิดเรื่องเพศดังกล่าวนี้
นำไปสู่การตั้งคำถามเกี่ยวกับการดำรงอยู่เกี่ยวกับความจริงทางเพศที่บุคคลรับรู้และปฏิบัติจริงในสังคม 
ผู้เขียนจึงสนใจข้อถกเถียงเรื่องภววิทยาของเพศภาวะ (gender ontology) ที่มีมากกว่าหนึ่งแบบซึ่งล้วน
ปรากฏอยู่ในประสบการณ์ของมนุษย์ ข้อสังเกตของ Serano (2007) ชี้ว่าประสบการณ์ของคนข้ามเพศ
และคนแปลงเพศมิใช่การเปลี่ยนสรีระให้เป็นตามความต้องการและความรู้สึกทางเพศที่ตนเองเลือก  
แต่คนกลุ่มนี้มีสำนึกและตระหนักถึงการมีตัวตนทางเพศที่ไม่เหมือนกับสรีระตามธรรมชาติ ฉะนั้น 
ความรู้สึกเป็นชายหรือหญิงที่อยู่บนร่างกายที่เป็นเพศธรรมชาติมิใช่การเลือกตามความพอใจ แต่เป็นจิต
ที่เกิดขึ้นของการรับรู้จากภายใน ส่วนร่างกายเป็นเพียงพื้นที่ที ่ใช้แสดงออกของจิตนั้น คำอธิบายนี้ 
บ่งบอกให้รู้ว่าการดำรงอยู่ของเพศภาวะมีความซับซ้อนมากกว่าการตัดสินแบบแยกขั้วตรงข้ามระหว่าง
ธรรมชาติกำหนดกับสังคมสร้างขึ้น ในแง่นี้ผู้เขียนจึงพยายามข้ามพ้นไปจากการแยกคู่ตรงข้ามระหว่าง 
essentialism กับ constructivism 

อย่างไรก็ตาม ผู้เขียนคิดว่า “ความรู้สึกในตัวตน” ของคนข้ามเพศ กะเทย และคนแปลงเพศ มี
เฉดที่ไม่เหมือนกัน ไม่สามารถเหมารวมว่าเป็นเรื่องเดียวกันได้ การตระหนักรู้ภายในใจของกะเทยแต่ละ
คนย่อมจะแตกต่างหลากหลายขึ้นอยู่กับเงื่อนไขประสบการณ์ทางชนชั้น เชื้อชาติ อายุ ฐานะทางเศรษฐกิจ 
และความเชื่อทางศาสนา  ผู้เขียนเห็นด้วยกับ Apter (2017) ที่ว่าปัจจุบัน มนุษย์กำลังเผชิญหน้ากับความ
แตกต่างของความจริงที่ไม่เหมือนกัน เช่นเดียวกับความเป็นเพศที่เป็นจริงได้หลายมิติ ทั้งเรื่องกายภาพ 
ความร ู ้ ส ึ ก  พฤต ิ กรรมและการแสดงออก เพ ื ่ อท ี ่ จะทำความเข ้ า ใจ  “ความเป ็นจร ิ ง”  
ของเพศภาวะ ผู ้เขียนจะนำข้อถกเถียงจากจุดเปลี ่ยนทางภววิทยาและข้อสังเกตเรื่องภววิทยาของ  
เพศภาวะ (gender ontology) ของ Malabou (2011) มาเป็นแนวทาง ความคิดหลักของ Catherine 
Malabou คือเรื่อง “สภาวะเปลี่ยนสภาพ” (plasticity) เป็นความคิดที่อาศัยความรู้ของวิชาประสาท
วิทยามาเป็นกรอบในการทำความเข้าใจ โดยเสนอว่าคุณสมบัติของ สเต็มเซลล์ (stem cells) หรือเซลล์
ต้นกำเนิดที่ไม่มีรูปร่างเฉพาะเจาะจงสามารถเปลี่ยนสภาพตัวเองไปเป็นเซลล์ของอวัยวะชนิดอื่น  ๆ  
ที่มีรูปแบบแตกต่างหลากหลาย จากฐานคิดนี้ทำให้เกิดข้อสังเกตว่าชีวิตคือสิ่งที่แปรเปลี่ยนสภาพตัวเองได้  



 
 

 

หน
้า 

15
0 

 น
ฤพ

นธ
 ์ ด

้วง
วิเศ

ษ 

Journal of Humanities and Social Sciences Prince of Songkla University  
วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์  

Malabou (2011) ตั้งคำถามว่าทำไมชีวิตจึงต้องยอมจำนนหรือเชื่อฟังกฎเกณฑ์ที่เคร่งครัด  
และสนับสนุนให้แสวงหาวิธีที่จะทำให้ชีวิตหลุดพ้นจากข้อจำกัดต่าง  ๆ จากความรู้เกี่ยวกับการทำงาน
ของเซลล์สมอง ทำให้ Malabou (2011) เปรียบสมองเป็นตัวตนของมนุษย์ที่สามารถผันแปรตัวเอง 
ได้ตลอดเวลา สภาวะเปลี่ยนสภาพไม่เหมือนกับการยืดหยุ่นและปรับตัวในสถานการณ์ต่าง  ๆ เนื่องจาก
การยืดหยุ่น (flexibility) เป็นเพียงการอิงอาศัยอยู่กับบางสิ่งบางอย่าง เสมือนตกอยู่ใต้การครอบงำ  
แต่สภาวะผันแปรคือการทำลายและเปลี่ยนสิ่งที่มีอยู่เดิมให้กลายเป็นสิ่งใหม่ รวมทั้งยังโต้แย้งการ
แบ่งแยกคู่ตรงข้าม หากเป็นพรมแดนของเพศภาวะ คู่ตรงข้ามชายและหญิงจะกลายเป็นบรรทัดฐานของ
ความจริงเกี่ยวกับการดำรงอยู่ของเพศภาวะ ถือเป็นภววิทยาของเพศคู่ตรงข้าม (ontological binary 
gender)  Malabou (2011) โต้แย้งว่าการยืนยันตัวตนบนภววิทยาของเพศภาวะเช่นนี้คือการผลิตซ้ำ
การแยกหญิงออกจากชาย หมายถึงความเป็นหญิงและชายจะต้องไม่ผสมรวมกัน ทั้งนี้ การแยกหญิง
ออกจากชาย ทำให้ผู้หญิงและผู้ชายกลายเป็นกลุ่มก้อนเดียวกัน ซึ่งละเลยที่จะเห็นรายละเอียดที่ต่างกัน
ของผู้หญิงและผู้ชาย ดังนั้น สิ่งที่ควรคิดใหม่คือการไม่ใช้เพศสรีระเป็นตัวกำหนดความแตกต่าง แต่ควร
มองดูที่ประสบการณ์ของมนุษย์ที่ผันแปรอย่างต่อเนื่อง 

แนวคิด “สภาวะเปลี ่ยนสภาพ” เสนอการมองความจริงหรือภววิทยาที ่ต่างไปจากวิธ ีคิด  
การมีตัวตนแบบคู่ตรงข้าม ผู้เขียนเห็นประโยชน์จากข้อโต้แย้งของ Malabou เพื่อทำความเข้าใจว่า
ตัวตนทางเพศเป็นสิ่งที่เปลี่ยนแปลงได้ สิ่งสำคัญที่ปรากฏอยู่ในแนวคิดของ Malabou คือการมองหา
การเปลี ่ยนแปลงและอิสรภาพที่จะใช้ชีวิตซึ่งบ่งบอกถึงการไม่ยึดติดกับบรรทัดฐานและกฎเกณฑ์  
ที่ตายตัว คุณลักษณะดังกล่าวสะท้อนอย่างชัดเจนว่าเพศภาวะของมนุษย์ไม่ใช่สิ่งที่ถาวร กล่าวอีกนัยหนึ่ง
คือในสภาวะเปลี่ยนสภาพ ความเป็นเพศเป็นสิ่งที่จับต้องได้ยาก หากพิจารณาในเชิงสังคม ถ้ามนุษย์นำ
ศักยภาพที่จะเปลี่ยนแปลงตัวเองมาใช้เพื่อเคารพความหลากหลายที่ปรากฎอยู่ในกิจกรรมทางสังคม 
เศรษฐกิจ การเมือง วัฒนธรรม และเพศภาวะ อาจช่วยให้การอยู่ร่วมกันมีความเข้าอกเข้าใจกันมากข้ึน 
ผู ้เขียนตระหนักว่าสิ ่งที ่ Malabou เสนอไว้เป็นการฉีกหนีไปจากการมองแพศภาวะที่เป็นผลของ 
วาทกรรมและอำนาจของภาษาเพียงอย่างเดียว โดยเสนอให้มองเพศสภาพในฐานะเป็นศักยภาพที่มนุษย์
สามารถสร้าง รื ้อ แก้ไข ปรับเปลี่ยน และต่อเติมตัวตนที่ไม่หยุดนิ่ง ในแง่นี ้ ความเป็นชายและหญิง  
หรือการมีเพศนอกบรรทัดฐานจึงมิใช่สารัตถะที่แยกขาดจากกัน หากมนุษย์เรียนรู้ที่จะนำเอาเพศภาวะ 
ที่หลากหลายมาปฏิบัติให้สอดคล้องกับการอยู่ร่วมกับคนอื่นในสังคมจะเป็นการเปิดพื้นที่ของความเป็น
มนุษย์ที่ข้ามพ้นไปจากข้อจำกัดและการแบ่งแยกกีดกันทางเพศ  



   

 
 

หน
้า 

15
1 

 ป
ีที่ 

20
 ฉ

บับ
ที่ 

1 
มก

รา
คม

 –
 ม

ิถุน
าย

น 
25

67
 

ภววิทยาทางเพศ: ปฏิบัติการของสัปเหร่อกะเทยและคำสอนในพุทธเถรวาท 

ผู้เขียนเห็นด้วยกับ Malabou ที่ว่าการทำความเข้าใจสภาวะเปลี่ยนสภาพ คือการทบทวน
ความสัมพันธ์ระหว่าง “รูปแบบ” และ “ตัวตน” กล่าวคือ ความเป็นชาย ความเป็นหญิง และความเป็น
คนข้ามเพศ ล้วนเป็นรูปแบบของการดำรงอยู่ทางสังคม คำถามคือ รูปแบบเหล่านี้จะดำเนินไปอย่างไร
ภายใต้อำนาจที่ชี้นำให้เกิดกฎเกณฑ์และการควบคุมทางเพศ เพศภาวะดำรงอยู่ในฐานะของ “รูปแบบ” 
ที่กฎเกณฑ์ต่าง ๆ ได้ขีดเส้นล้อมกรอบเอาไว้อย่างแน่นหนา ในขณะที่ตัวมนุษย์ซึ่งเป็นปัจเจกจะปฏิบัติ
และแสดงรูปแบบของเพศภาวะที ่ตนกระทำอยู ่ ในชีว ิตประจำว ันตามกฎที ่ เคร ่งคร ัดเหล ่านั้น  
หรือพยายามค้นหาวิธีการใหม่ ๆ ที่จะทำให้ตนเองมีอิสระที่จะปรับแก้หรือเปลี่ยนแปลงรูปแบบของเพศ
ภาวะให้เหมาะกับเงื ่อนไขชีว ิต ทั ้งนี ้เพื ่อทำความเข้าใจว่าช ีว ิตและตัวตนของมนุษย์คือศ ิลปะ  
มนุษย์สามารถสร้างรูปแบบเพศภาวะได้อย่างอิสระซึ่งทำให้การมีตัวตนที่แข็งตัวเพียงรูปแบบใดรูปแบบ
หนึ่งจะเปลี ่ยนสภาพไปเป็น “ตัวตนที่แปรสภาพ” ดังที ่ Malabou (2011) ใช้คำของ  Hegel ว่า  
“trans-subjects” และเสนอคำอธิบายใหม่ว่า “transsubjectivation” ซึ่งหมายถึงกระบวนการสร้าง
ตัวตนที่แปรสภาพได้ ลักษณะดังกล่าวนี้คือการโอบรับความแตกต่างหลากหลายเข้าไว้ด้วยกัน ส่งผลให้
ตัวตนเป็นสิ่งที่ปรับเปลี่ยนได้ มีความยืดหยุ่นและไม่ยึดติดกับคุณสมบัติใดเพียงอย่างเดียว ผู้เขียนคิดว่า
ประเด็นนี้มีคุณูปการต่อการทำความเข้าใจภววิทยาของเพศภาวะที่ต่างกันระหว่างการยึดติดอยู่กับเพศคู่
ตรงข้ามกับการสลายความเป็นเพศภาวะ ทำให้การทบทวนพรมแดนความเป็นหญิง ชาย และเพศอื่น ๆ 
มองเห็นความไม่หยุดนิ่งและการผสมรวมของเพศหลายแบบที่สามารถเกิดข้ึนได้ในปฏิบัติการของมนุษย์ 

การศึกษาเกี่ยวกับสัปเหร่อ 

 นักวิชาการไทยศึกษาเรื่องราวของสัปเหร่อไม่มากนัก งานศึกษาท่ีพบ 6 เรื่องเน้นอธิบายบทบาท
หน้าที่ของสัปเหร่อเป็นหลัก ได้แก่ การศึกษาของ ทวีศักดิ์ วรฤทธิ์เรืองอุไร (2548) อธิบายการทำงานของ
สัปเหร่อในชุมชนมอญริมแม่นํ้าแม่กลอง อําเภอบ้านโป่ง จังหวัดราชบุรี โดยชี้ให้ เห็นการเปลี่ยนแปลง
ความหมายของสัปเหร่อมาเป็น “เจ้าหน้าที่ฌาปนสถาน” งานศึกษาของชาติชาย มานิตยกุล (2550) 
อธิบายขั้นตอน 14 ขั้นตอนในการทำงานของสัปเหร่อในเขตกรุงเทพมหานคร ตั้งแต่การอาบน้ำศพไป
จนถึงการเก็บอัฐิ งานของจันทราทิพย์ วงษ์กฤษ (2551) อธิบายขั้นตอนการทำงานของสัปเหร่อในจังหวดั
พระนครศรีอยุธยา งานของพระชาญชัย ชยเมธี (2556) ศึกษาความคิด ความเชื่อ และบทบาทหน้าที่ของ
สัปเหร่อในตําบลหลวงใต้ อําเภองาว จังหวัดลําปาง โดยพบว่าในตระกูลของสัปเหร่อมีการสืบทอดจากรุน่
สู่รุ่น ชาวบ้านรับรู้ว่าสัปเหร่อเป็นผู้มีความรู้ความเชี่ยวชาญในการประกอบพิธีศพ มีความคุ้นเคยและ



 
 

 

หน
้า 

15
2 

 น
ฤพ

นธ
 ์ ด

้วง
วิเศ

ษ 

Journal of Humanities and Social Sciences Prince of Songkla University  
วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์  

ใกล้ชิดกับวัดและพระสงฆ์ รู ้ขั ้นตอนต่าง ๆ ในการจัดงานศพ สามารถให้คำแนะนำแก่ญาติผู ้ตายให้
จัดเตรียมอุปกรณ์ในงานศพและการปฏิบัติต่าง ๆ ในการจัดพิธีศพ รวมทั้งยังมีความรู้ด้านคาถาอาคมและ
ไสยศาสตร์เพื่อนำมาสวดในขั้นตอนของการทำศพ เช่น มัดตราสัง เปิดฝาโลง ปล่อยป่าช้า เป็นต้น 
อย่างไรก็ตามการศึกษานี้เป็นการเปรียบเทียบให้เห็นความเหมือนและความต่างของการทำหน้าที่ของ
สัปเหร่อใน 5 ชุมชน พระชาญชัย ชยเมธี สรุปว่าหน้าที่ของสัปเหร่อที่เหมือนกันคือ การใช้น้ำมะพร้าว
ล้างหน้าศพ การเผาศพ และการเก็บอัฐิ นอกจากนั้น ยังมีการสำรวจความคิดของประชาชนเกี่ยวกบัการ
ทำงานของสัปเหร่อ พบว่าสัปเหร่อถูกมองว่าเป็นคนที่แต่งตัวไม่เหมาะสม แต่เป็นผู้ที่มีความสำคัญต่อการ
จัดงานศพและสืบทอดพิธีกรรม ประชาชนยังคาดหวังว่าสัปเหร่อต้องเป็นผู้ยึดมั่นในศีลธรรม 

 การศึกษาของดำรงศ์พันธ์ ใจห้าววีระพงศ์, เก็ตถวา บุญปราการ และณฐพงศ์ จิตรนิรัตน์ 
(2561) อธิบายการพัฒนารูปแบบงานศพที ่ท ันสมัยและการแสดงอัตลักษณ์ของสัปเหร่อของ  
วัดมัชฌิมภูผา (ดอนกลาง) อำเภอร่อนพิบูลย์ จังหวัดนครศรีธรรมราช อธิบายขั ้นตอนการทำศพ
เช่นเดียวกับงานศึกษาก่อนหน้านั ้น และตอกย้ำว่าการจัดงานศพสมัยใหม่มีความสะดวกมากขึ้น  
การเตรียมอุปกรณ์และสิ่งของต่าง ๆ ทางวัดจะเป็นผู้ดำเนินการให้กับญาติของผู้ตาย ค่าใช้จ่ายต่อการทำ
ศพรายละ 3,000 บาท และจ่ายให้สัปเหร่อ 1,000 บาท การศึกษานี้ยังสัมภาษณ์สัปเหร่อชายอายุ 69 ปี 
พบว่าหน้าที่ของสัปเหร่อคือการทำบุญให้ผู้ตาย ต้องทำหน้าที่อย่างเท่าเทียมกันไม่ว่าผู้ตายจะร่ำรวยหรือ
ยากจน สิ่งสำคัญคือคนที่ทำหน้าที่สัปเหร่อต้องได้รับความเห็นชอบจากเจ้าอาวาสและกรรมการวัด  
ต้องเป็นคนที ่ชุมชนไว้วางใจ ภาพพจน์ของสัปเหร่อในยุคสมัยที ่พิธีศพมีความสะดวกรวดเร็วจะ
เปลี่ยนเป็น “นักจัดการศพ” ที่มีแบบแผนปฏิบัติตามขั้นตอน การศึกษาของพระมหานฤดล มหาปญฺโญ, 
สมจันทร์ ศรีปรัชยานนท์ และอาภากร ปัญโญ (2562) อธิบายในแนวทางเดียวกันว่าสัปเหร่อในตำบล  
บ่อแฮ้ว อำเภอเมือง จังหวัดลำปาง มีการสืบทอดจากรุ่นสู่รุ่น ต้องรู้หน้าที่ในขั้นตอนต่าง  ๆ เกี่ยวกับพิธี
ศพและเป็นผู้สืบทอดคติความเชื่อทางศาสนา 

งานศึกษาทั้ง 6 เรื่อง อธิบายการทำงานของสัปเหร่อผู้ชายซึ่งส่วนใหญ่เป็นผู้สูงอายุ และเน้น
หน้าที่ของสัปเหร่อในฐานะเป็นผู้สืบสานความเชื่อ ประเพณีและพิธีกรรมทางศาสนา รวมทั้งการปรับตัว
ตามยุคสมัยที่กลายเป็นผู้จัดการศพ หรือเจ้าหน้าที่ฌาปนสถาน ซึ่งบ่งบอกให้เห็นความเป็นอาชีพที่ต้อง 
มีความรู้ ความแม่นยำ ความเชี่ยวชาญและได้รับความไว้วางใจจากพระ กรรมการวัด ชุมชน และญาติ
ของผู้ตาย โดยเฉพาะสัปเหร่อในเขตเมือง ต้องเป็นคนที่รู้จักวางแผนและทำงานเป็นระบบ สามารถให้
คำแนะนำ คำปรึกษาแก่ญาติผู้ตายในเรื่องต่าง ๆ ได้อย่างดี การศึกษาดังกล่าวนี้มองฐานะและบทบาท



   

 
 

หน
้า 

15
3 

 ป
ีที่ 

20
 ฉ

บับ
ที่ 

1 
มก

รา
คม

 –
 ม

ิถุน
าย

น 
25

67
 

ภววิทยาทางเพศ: ปฏิบัติการของสัปเหร่อกะเทยและคำสอนในพุทธเถรวาท 

หน้าที่ของสัปเหร่อภายใต้องค์ประกอบของการจัดงานศพ ถ้าขาดสัปเหร่อ การทำศพก็จะเป็นไปไม่ได้  
การอธิบายในแนวนี้ทำให้เข้าใจว่าหลักธรรมในพุทธศาสนาที่เกี่ยวข้องกับความตาย จะมีสัปเหร่อเป็น  
ผู้ชี ้แนะ เช่น การปลงศพ การพิจารณาความไม่เที่ยงแท้ของสังขาร การเวียนว่ายตายเกิด (วัฏฎะ)  
และการไปเกิดในภพภูมิที่ดี ในขณะที่ความเชื่อเชิงไสยศาสตร์และคาถาอาคมจะค่อย ๆ ลดบทบาทลงไป 
อย่างไรก็ตาม มิติของเพศภาวะของสัปเหร่อยังไม่ถูกนำมากล่าวถึง ทั้ง  ๆ ที่ในสมัยพุทธกาล สตรียังทำ
หน้าที่เป็นสัปเหร่อ (สุนทร สุทรัพย์ทวีผล, 2562) และปัจจุบันสัปเหร่อผู้หญิงก็พบได้ในสังคมไทย 

 เมื่อกะเทยทำงานเป็นสัปเหร่อได้เหมือนชายและหญิง ประเด็นที่ทำให้ฉุกคิดขึ้นมาคือ หน้าที่
ของสัปเหร่อไม่ได้เป็นของเพศใดเพศหนึ่ง หากสัปเหร่อผู้นั้นทำหน้าที่ของตนได้อย่างถูกต้องครบถ้วน
ตามหลักปฏิบัติ และมีความรับผิดชอบในหน้าที่ของตน เพศภาวะของสัปเหร่อผู้นั้นจึงมิใช่อุปสรรคหรือ
เป็นข้อจำกัดในการทำงาน ในที่นี ้ ผู ้เขียนต้องการชี้ให้เห็นว่างานของสัปเหร่อในพุทธศาสนานิกาย      
เถรวาทซึ่งมีฐานะเป็นผู้ทำพิธีศพ สามารถแสดงเพศภาวะอย่างไรก็ได้ สิ ่งนี้อาจสะท้อนว่าพื้นที่ของ    
พุทธเถรวาทที่เกี่ยวข้องกับพิธีศพและความตายเป็นพื้นที่เปิดของเพศภาวะ ขณะเดียวกันพื้นที่และเวลา
ของความตาย ยังเกี ่ยวข้องกับการติดอยู ่ในกามภพ ซึ ่งเป็นที ่อยู ่อาศัยของสัตว์ที ่ยังคงมีขันธ์ 5 
ประกอบด้วย รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ มนุษย์ก็เป็นสัตว์ประเภทหนึ่ง ในกามภพ  
(พระสิริปัญญาคุณ และคณะ, 2562) ประเด็นนี้ผู้เขียนจะอธิบายในลำดับต่อไป 

สัปเหร่อ พุทธศาสนา เพศภาวะ พ้ืนที่และเวลาของการเกิดและตาย 

 พระวินัยคัมภีร์มหาวรรค มีการกล่าวถึงสัปเหร่อในเชิงไม่ดี โดยอ้างจากการที่พระพุทธเจ้าทรง
ห้ามพระภิกษุผู ้จําพรรษาในกระท่อมผี เพราะจะทำให้ดูเหมือนพวกสัปเหร่อที่เฝ้าศพ (พระชาญชัย  
ชยเมธี, 2556) ในอรรถกถาชาดกให้ความหมายของสัปเหร่อว่าผู้มีหน้าที่เผาศพให้ไหม้ พระยาอนุมาน
ราชธน (2512) สันนิษฐานว่า “สัปเหร่อ” อาจมาจากคำว่า “สัปบุรุษ” แปลว่าคนดี ในภาษาเขมรจะ
ออกเสียงว่าสัปเหร่อ (สับ-ปะ-เหร่อ) สัปเหร่อ หรือผู้ทำหน้าที่เผาศพมีมาตั้งแต่สมัยพุทธกาล (สุนทร  
สุทรัพย์ทวีผล, 2562) ตัวอย่างเช่นสัปเหร่อชื่อนางกาลีทำหน้าที่เผาศพของพระจุลกาล ญาติของ 
พระจุลกาลจะจ่ายเงินให้นางกาลีและนำศพมาไว้ที่ป่าช้า นางกาลีจะยกศพขึ้นเชิงตะกอนและจุดไฟเผา 
(ฌาปนกิจ) โดยจะมีการเฝ้าจนกว่าศพจะไหม้หมด ถ้ามีส่วนใดของศพที่ยังไม่ไหม้ นางกาลีจะใช้ตะขอ
เกี่ยวและใช้ขวานหั่นเป็นท่อน ๆ นำใส่เข้าไปในกองไฟ ในคำอธิบายอรรถกถา อุรคชาดก กล่าวว่าญาติ
ของผู้ตายจะนุ่งขาวห่มขาว ประดับศพด้วยดอกไม้และของหอม ใช้ไม้ฟืนมาเรียงกองไว้เป็นเชิงตะกอน 



 
 

 

หน
้า 

15
4 

 น
ฤพ

นธ
 ์ ด

้วง
วิเศ

ษ 

Journal of Humanities and Social Sciences Prince of Songkla University  
วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์  

วางศพลงบนกองฟืนและจุดไฟเผา หน้าที่ของสัปเหร่อจึงเน้นที่การเตรียมฟืนเพ่ือทำเป็นเชิงตะกอนและทำ
การเผาศพจนเหลือแต่เศษกระดูก ในสมัยพุทธกาล การจัดงานศพมีความเรียบง่าย ไม่มีพิธีกรรม ไม่มีการ
สวดพระอภิธรรม ไม่มีการถวายเงินและสิ่งของให้ภิกษุ ไม่มีการบังสุกุล ไม่มีการเก็บอัฐิ สิ่งที่พระพุทธเจ้า
สอนเมื่อมีคนตายก็คือให้พิจารณาซากศพ และความไม่เที่ยงของสังขาร (พระนพดล สุทฺธิธมฺโม, 2560) 

 ในปัจจุบัน สังคมไทยมีการจัดงานศพต่างไปจากสมัยพุทธกาล แต่สิ่งที่สืบทอดมาจากพิธีศพของ
พระพุทธเจ้าคือการใช้พระสงฆ์เดินนำขบวนศพไปที่เมรุ ความแตกต่างทางชนชั้นและฐานะสังคมของ
บุคคล รวมทั้งลักษณะของการตาย เช่น ตายดีและตายร้าย ทำให้เกิดการจัดพิธีศพที่มีรายละเอียด
แตกต่างกัน ในกรณีศพของบุคคลธรรมดา ขั้นตอนการทำศพจะเริ่มจากการอาบน้ำศพ การรดน้ำศพ  
นำเงินใส่ปากศพ การหมัดตราสัง การนำศพใส่โลงเย็น การจัดสถานที่ตั ้งศพ การสวดพระอภิธรรม  
การเคลื่อนศพไปที่วัดหรือป่าช้า การแห่ศพรอบเมรุ (มีพระสงฆ์เดินนำขบวน) การนำศพขึ้นเชิงตะกอน 
การชักผ้าบังสุกุลโดยพระสงฆ์ การล้างหน้าศพด้วยน้ำมะพร้าว การเผาศพ การเก็บอัฐิใส่โกศ การบรรจุ
อัฐิ และการลอยอังคาร (นำกระดูกไปลอยในแม่น้ำ) (พระนพดล สุทฺธิธมฺโม , 2560) ขั้นตอนเหล่านี้จะมี
สัปเหร่อเข้ามาเป็นผู้ดำเนินการ  

 การทำงานของสัปเหร่อที่กล่าวมาข้างต้น ผู้เขียนจะชวนให้คิดต่อไปว่าสิ่งต่าง  ๆ ที่สัปเหร่อ 
ทำกับศพและญาติของคนตายเป็นเรื่องที่เกี่ยวข้องกับวัฏฏะ (เวียนว่ายตายเกิด)  วัฏฏะสัมพันธ์กับพื้นที่
และเวลาของมนุษย์ซึ่งมีการเปลี่ยนแปลงทางกายภาพ และสัมพันธ์กับขันธ์ 5 (เบญจขันธ์) ได้แก่สิ่งที่เป็น
รูปธรรมและนามธรรมที่มีส่วนต่อการสร้างชีวิตและตัวตน ประกอบด้วย รูป เวทนา สัญญา สังขาร และ
วิญญาณ รูปขันธ์ หมายถึงส่วนที่เป็นสรีระร่างกาย สัมผัสจับต้องได้ เวทนาขันธ์ หมายถึงอารมณ์
ความรู้สึก สัญญาขันธ์ หมายถึงความจำ สังขารขันธ์ หมายถึงการคิดปรุงแต่ง และวิญญาณขันธ์ 
หมายถึงจิตสัมผัสและการรู้แจ้ง ในเบญจขันธ์นี ้ มีเพียงรูปขันธ์เท่านั้นที่เป็นรูปธรรมที่มองเห็นและ  
จับต้องได้ ตามหลักธรรมของพุทธศาสนา ขันธ์ 5 มุ่งสอนให้มนุษย์เข้าใจความไม่เที่ยงแท้ (อนิจจตา)  
การไม่ยึดมั่นถือมั ่นในกายและจิตของตนเอง และตระหนักว่าจิตและวัตถุมีเกิดและดับตลอดเวลา   
(พระมหาไพฑูรย์ สิริธมฺโม และคณะ, 2562) ในแง่นี้ ความตายของมนุษย์ก็คือความไม่เที่ยงของขันธ์ 5 
กล่าวคือ มนุษย์ถูกประกอบสร้างขึ้นด้วยกายและจิตซึ่งเป็นสิ่งสมมติ ความตายจึงเป็นเรื่องปกติ คำสอน
ของพระพุทธเจ้าจึงเน้นให้มนุษย์รู้จักฝึกมรณสติ คือการระลึกถึงความตายอยู่เสมอเพื่อใช้ชีวิตอย่างไม่
ประมาท (พระสิริปัญญาคุณ และคณะ, 2562)  



   

 
 

หน
้า 

15
5 

 ป
ีที่ 

20
 ฉ

บับ
ที่ 

1 
มก

รา
คม

 –
 ม

ิถุน
าย

น 
25

67
 

ภววิทยาทางเพศ: ปฏิบัติการของสัปเหร่อกะเทยและคำสอนในพุทธเถรวาท 

 พุทธศาสนายังกล่าวว่าเมื่อตายไปแล้ว คนตายจะมีสถานที่ที่จะไปอยู่ 2 ลักษณะ คือ สุคติภูมิ 
(ความสุข) และทุคติภูมิ (ความทุกข์) คำสอนของพระพุทธเจ้าจึงเตือนให้มนุษย์ที่ยังมีชีวิตรู้จักการรักษา
ศีล มีหิริและโอตตัปปะหรือการละอายและเกรงกลัวต่อบาป เมื่อตายไปแล้วจะได้ไปสู่สุคติภูมิ ในแง่นี้ 
เบญจขันธ์และวัฎฎะจึงเป็นพื้นที่และเวลาทางโลกที่มนุษย์ต้องเผชิญกับการเกิดและดับ กรรมหรือการ
กระทำของมนุษย์จะเป็นตัวบ่งชี้ว่าเมื่อตายไปแล้วจะไปอยู่ในพื้นที่แบบไหนระหว่างพื้นที่ของความสุข
และความทุกข์ การดำรงอยู่ (ภววิทยา) ของมนุษย์ในโลกจึงวางอยู่บนเบญจขันธ์และวัฏฏะ ในขณะที่การ
เปลี ่ยนพื ้นที ่และเวลาของการมีช ีว ิตไปสู ่ความตายจะถูกควบคุมด้วยกรรม ในพระวิน ัยปิฎก  
พระสุตันตปิฎก และพระอภิธรรมปิฎกอธิบายว่ามนุษย์เกิดมาด้วยกุศลกรรม บุคคลที่เกิดมาด้วย  
วิบากจิตและอำนาจกรรมชั่วจะทำให้เป็นบัณเฑาะก์ (คนไม่ปรากฏว่าเป็นเพศชายหรือเพศหญิง) เช่น 
การจดจ้องในเพศของคนอื่น การคบชู้ภรรยาและสามีของคนอื่น เป็นต้น (นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ, 2559; 
พระมหานันทกรณ์ ปิยภาณี และคณะ, 2560) เมื ่อมนุษย์สิ ้นชีวิตถือว่าเป็นช่วงเวลาของจุติกาล  
วิบากกรรมของผู้นั้นจะนำดวงจิตของมนุษย์ไปสู่ปฏิสนธิกาล (การเกิด) หลังจากเกิดมีชีวิตแล้ว มนุษย์จะ
เข้าสู่ช่วงเวลาของ ปวัตติกาล ซึ่งเป็นเวลาที่มนุษย์เติบโตและทำสิ่งต่าง ๆ ทั้งดีและชั่วจนกระท่ังตายจาก
ไป ซึ่งจะวนเข้าสู่วัฏฏะของการเกิดใหม่อีกครั้ง  

 อาจกล่าวได้ว่าวัฏฏะและเบญจขันธ์จะหมุนเวียนไปตลอดเวลาตราบที่มนุษย์ยังคงมีวิบากกรรม
และกิเลส พื้นที่และเวลาของการเกิดและตายจึงเชื่อมเข้าหากันเป็นวงกลม (ปฏิสนธิกาล -ปวัตติกาล- 
จุติกาล) วิบากกรรมที่สะสมในจิตจะนำไปสู่การปฏิสนธิในครรภ์ เมื่ออยู่ในครรภ์ มนุษย์จะถูกสร้างขึ้น
จากกรรมชรูป 3 อย่าง คือ กาย เพศและจิต การเกิดมาเป็นอย่างไรและมีเพศแบบไหนขึ้นอยู่กับวิบาก
กรรมและดวงจิตที่นำไปสู่การเกิด หลังจากที่ตายลง ดวงจิตก็จะไปเกิดทันที  ในอินทกสูตรอธิบายว่า
เจตนากรรมทั้งฝ่ายบุญและบาปส่งผลให้ดวงจิตไปเกิดในรูปกายใหม่และเพศใหม่ ผู้ที่เกิดมามีเพศทั้งชาย
และหญิง (อุภโตพยัญชนก) เกิดเป็นบัณเฑาะก์ ผู้ที่ขาดตกบกพร่องทางเพศหรือไม่ปรากฏเพศที่ชัดเจน
เป็นผลมาจากอกุศลเจตกรรม เช่น ชอบล่วงละเมิดทางเพศผู้อื่น ชอบคบชู้ มีกามราคะมากกว่าปกติ  
เป็นต้น (นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ, 2559; พระมหานันทกรณ์ ปิยภาณี และคณะ, 2560)   

 Zwilling (1992)  และ  Gyatso (2003)  ตั้งข้อสังเกตว่าคำสอนของพุทธศาสนาใช้บรรทัดฐาน
แบบชายเป็นใหญ่ นำเอาสรีระของเพศชาย (ปุริสภาวรูป) เป็นศูนย์กลางเพื่อตัดสินและให้คุณค่าในการ
แสดงพฤติกรรมและอารมณ์ทางเพศ บุคคลที่เกิดมาเป็นเพศชายแต่มีพฤติกรรมหลงใหลปรารถนาในเพศ



 
 

 

หน
้า 

15
6 

 น
ฤพ

นธ
 ์ ด

้วง
วิเศ

ษ 

Journal of Humanities and Social Sciences Prince of Songkla University  
วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์  

เดียวกัน และชอบแสดงกิริยาท่าทางเหมือนผู้หญิงจะถูกจัดให้เป็นคนอีกจำพวกหนึ่งที่ด้อยกว่าชายที่เป็น
รักต่างเพศ พฤติกรรมข้ามเพศและการแสดงตัวตนของกะเทยที่ปรากฏยู่ในสังคมจึงถูกมองเชิงลบ 
เนื่องจากกะเทยคือผู้ที่ขาดตกบกพร่องจากความเป็นชายซึ่งเป็นผลมาจากอกุศลกรรมและกิเล สทำไว้  
ในแง่นี้ หลักคำสอนของพุทธศาสนาได้จัดแบ่งผู้ชายเป็น 2 พวก คือ ชายแท้ กับชายไม่แท้ (บัณเฑาะก์)  
นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ (2559) วิเคราะห์ว่าบัณเฑาะก์คือชายขอบ สภาวะอันตราย และความไร้ระเบียบของ
โครงสร้างทางเพศที่ประกอบด้วยผู้ชายและผู้หญิง ฉะนั้น ในคำสอนของพุทธศาสนา กะเทยคือบุคคลที่
เวียนว่ายตายเกิดและมีชีวิตอยู่ในปวัตติกาลด้วยอกุศลกรรมที่ทำไว้เมื่อชาติก่อน เมื่อเกิดใหม่จึงมีความ
ขาดตกบกพร่องในความเป็นชาย และมีเบญจขันธ์ที่ไม่สมบูรณ์ต่อการเป็นชาย คำสอนดังกล่าวทำให้การ
ดำรงอยู่ของกะเทยในกามภูมิ เต็มไปด้วยการติดอยู่กับรูป รส กลิ่น เสียง และผัสสะ  

 อย่างไรก็ตาม ผู้เขียนต้องการทำความเข้าใจคำอธิบายของพุทธศาสนาเกี่ยวกับวัฏฏะ การเกิด 
การตาย และการมีชีวิต รวมทั้งมุมมองที่มีต่อความไม่เท่าเทียมกันทางเพศอันเป็นผลมาจากกุศลกรรม  
ที่มนุษย์ทำไว้ เพื่อชี้ให้เห็นโลกทัศน์ที่จัดลำดับสูงต่ำของมนุษย์ โดยมีเพศชายอยู่สูงกว่าเพศหญิง และ  
อุภโตพยัญชนก อยู่ต่ำกว่าชายและหญิง สถานะท่ีต่ำของคนที่เป็นทั้งชายและหญิง ซึ่งเป็นเบญจขันธ์ที่มี
ความคลุมเครือ เป็นสิ่งที่พุทธศาสนาพิจารณาว่าเป็นความขาดตกบกพร่อง ความคิดดังกล่าวเป็นฐานที่
ทำให้ผู้เขียนคิดและถามต่อไปว่ากะเทยในสังคมปัจจุบันที่เกี ่ยวข้องกับเรื่อ งทางโลกและทางศาสนา  
มีความคิดและรู้สึกอย่างไรกับสภาวะที่เป็นทั้งชายและหญิง และดำเนินชีวิ ตทางสังคมที่ต่างไปจาก
คำอธิบายของพุทธศาสนาอย่างไร ชีวิตของแบงค์ (นายปฏิธาร บำรุงสุข) ซึ่งทำงานสัปเหร่อและเก่ียวข้อง
กับการเผาศพและพิธีกรรมพุทธศาสนา การเป็นเพศท่ีอยู่ต่ำกว่าชายและหญิงมีผลต่อการทำงานและการ
ใช้ชีวิตของแบงค์หรือไม่อย่างไร แบงค์จัดการกับความเป็นกะเทยของตนในการทำงานสัปเหร่อและ
เรียนรู้คำสอนของพุทธศาสนาอย่างไร คำถามเหล่านี้คือการเปรียบเทียบสิ่งที่เป็นคำสอนกับสิ่งที่เกิดขึ้น
จริง ระหว่างความเป็นอุภโตพยัญชนกในคำสอนกับการเป็นกะเทยในชีวิตจริง มีความสอดคล้องหรือ
ย้อนแย้งกันอย่างไร ผู้เขียนจะชวนให้คิดตามและทำความเข้าใจในบทความนี้ 

ชีวิตและงานของแบงค์ 

 จากข้อมูลสัมภาษณ์ของสำนักข่าวบีบีซีไทยเมื่อวันที่ 25 สิงหาคม 2565  ทางสถานีไทยพีบีเอส 
รายการ Come Home บ้านที่กลับมา วันที่ 5 ตุลาคม 2565 และรายการชีวิตจริงยิ่งกว่าละคร วันที่  
22 เมษายน 2566 ทำให้ทราบว่าแบงค์เกิดที่จังหวัดชลบุรี จนกระทั่งอายุ 2 ขวบ ย้ายมาอยู่กับยายใน



   

 
 

หน
้า 

15
7 

 ป
ีที่ 

20
 ฉ

บับ
ที่ 

1 
มก

รา
คม

 –
 ม

ิถุน
าย

น 
25

67
 

ภววิทยาทางเพศ: ปฏิบัติการของสัปเหร่อกะเทยและคำสอนในพุทธเถรวาท 

อำเภอตะพานหิน จังหวัดพิจิตร ยายเลี้ยงเธอมาตั้งแต่เด็ก เมื่อยายเป็นอัมพาต เธอและญาติ ๆ ต้องดูแล
ยายอย่างใกล้ชิดจนกระทั่งยายเสียชีวิต แบงค์ผูกพันกับยายเป็นอย่างมาก เธอจึงเรียกยายว่าแม่ ยายเป็น
แรงบันดาลใจและสอนให้เธอใช้ชีวิต เมื่อมีงานวัด ยายจะไปเล่นไพ่ ไปช่วยทำอาหารให้กับคนมาทำบุญที่
วัด แบงค์จะตามยายไปทำอาหารทุกครั้ง บ้านของเธออยู่ใกล้กับวัดตะพานหินและวัดเทวปราสาททำให้มี
โอกาสไปทำบุญที่วัดบ่อย ๆ ได้เห็นพิธีศพที่มีการประดับไฟกะพริบที่ดูเหมือนต้นคริสต์มาส ทำให้แบงค์
ชอบงานศพ และเห็นการทำงานของสัปเหร่อมาตั้งแต่เด็ก เธอมีความชอบและมีโอกาสเข้าไปช่วยจัดศาลา
เผาศพ จัดดอกไม้ จัดวางเก้าอ้ี และกวาดพ้ืนบริเวณหน้าเมรุเผาศพ สัปเหร่อที่เห็นเธอมาช่วยจัดสถานที่ได้
ให้เงินเธอมา 60 บาท1 เมื่อทำงานแล้วได้เงิน ยิ่งทำให้แบงค์ชอบการทำงานสัปเหร่อมากขึ้น เวลาว่าง
แบงค์จะนำดินสอมาวาดรูปโลงศพเป็นประจำ บางครั้งก็เล่นเผาศพตามประสาเด็ก ๆ เช่น เมื่อเจอปลา
ตาย จะเก็บมาแช่เย็นแล้วนำไปใส่กล่องนมนำไปเผา รวมทั้งขอบวชหน้าไฟเพ่ือจะได้ไปดูงานศพ2  

แบงค์เล่าว่าเมื่อเรียนอยู่ชั้นมัธยมปลาย เธอป่วยหนักต้องนอนโรงพยาบาล ยายต้องไปเฝ้าอาการ
ของเธอและบอกกับเธอว่าไม่ม ีเง ินซื ้อข้าวกิน ตั ้งแต่ตอนนั ้นทำให้แบงค์ต ัดสินใจเลิกเร ียนและ  
คิดจะหางานทำเพื่อหารายได้ ประกอบกับมีโอกาสเข้าไปช่วยงานสัปเหร่อและได้เงินค่าแรง ทำให้เธอ
ตัดสินใจยึดอาชีพสัปเหร่อตั้งแต่ตอนนั้น แต่การไปช่วยงานสัปเหร่อ แบงค์ต้องทำแบบลับ ๆ เพราะไม่
ต้องการให้ยายรู้ ถ้ายายรู้ ยายจะตี เพราะไม่อยากให้แบงค์ไปยุ่งเกี่ยวกับสัปเหร่อซึ่งสังคมดูถูกเหยียดหยาม 
เช ่น สัปเหร่อเป็นขี ้ เมา เป็นคนหากินกับศพ บางคนยังคิดว ่าส ัปเหร่อสัมผ ัสกับศพตลอดเวลา  
ทำให้เป็นคนสกปรก เกิดความรังเกียจเมื่อเห็นสัปเหร่อมาตักอาหารร่วมกับคนอื่น แต่สำหรับแบงค์มองว่า
อาชีพสัปเหร่อมีคุณค่าในตัวเอง พระในวัดที่แบงค์ไปทำงานเป็นสัปเหร่อกล่าวว่าชาวบ้านยอมรับการทำงาน
ของแบงค์ เพราะเป็นคนที่แต่งตัวดี บริการดี ช่วยเหลือให้คำแนะนำแก่ญาติผู้ตายและให้ความเคารพแก่ศพ 
แบงค์คิดว่าความรู้เกี่ยวกับการทำศพช่วยทำให้คนอ่ืนยอมรับและเชื่อฟังในคำสอนต่าง ๆ ที่เธอมีให้กับญาติ
คนตาย พระยังกล่าวว่าแบงค์คือผู้ที่ทำให้อาชีพสัปเหร่อได้รับการยอมรับจากวัยรุ่นมากขึ้น3 

 แบงค์กล่าวว่าเมื่อมีงานศพในชุมชน จะเป็นช่วงเวลาที่มีคนมารวมตัวกันจำนวนมาก ถือเป็นการ
พบปะและทำกิจกรรมร่วมกัน ในงานศพจะมีการจัดดอกไม้สวยงาม ทำให้แบงค์ชื่นชอบและหลงใหล 4 

 
1 สืบค้นจาก https://www.bbc.com/thai/articles/cn0g4gpv5lgo วันที่ 9 พฤษภาคม 2566 
2 สืบค้นจาก https://www.youtube.com/watch?v=rVkT_CGFhaU&t=2s วันที่ 16 พฤษภาคม 2566 
3 สืบค้นจาก https://www.youtube.com/watch?v=LvcQlFDFavw วันที่ 16 พฤษภาคม 2566 
4 สืบค้นจาก https://mgronline.com/live/detail/9660000008582 วันที่ 9 พฤษภาคม 2566 

https://www.bbc.com/thai/articles/cn0g4gpv5lgo%20วันที่
https://www.youtube.com/watch?v=rVkT_CGFhaU&t=2s%20วันที่
https://www.youtube.com/watch?v=LvcQlFDFavw%20วันที่
https://mgronline.com/live/detail/9660000008582%20วันที่


 
 

 

หน
้า 

15
8 

 น
ฤพ

นธ
 ์ ด

้วง
วิเศ

ษ 

Journal of Humanities and Social Sciences Prince of Songkla University  
วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์  

ตั ้งแต่บัดนั ้นทำให้เธอรู ้ส ึกชอบงานสัปเหร่อและจะเข้าไปช่วยเตรียมสถานที ่เผาศพเป็นประจำ  
เมื่อทำบ่อย ๆ ทำให้สัปเหร่อถ่ายทอดทักษะและความรู้ต่าง ๆ จนทำให้แบงค์สามารถทำหน้าที่สัปเหร่อ
ได้อย่างชำนาญ แบงค์ทำหน้าที่ผู้ช่วยสัปเหร่อเมื่อปี พ.ศ.2546 โดยมีอายุเพียง 13 ปี และเริ่มทำศพด้วย
ตัวเองเมื่ออายุประมาณ 16 ปี โดยสืบทอดหน้าที่นี ้ต่อจากสัปเหร่อคนเดิมที่มีอายุมากและต้องการ
เกษียณ ความใส่ใจในงานสัปเหร่อของแบงค์ ทำให้เธอเดินทางไปดูงานศพในที่อื่น ๆ เพื่อเปรียบเทียบ
และนำมาปรับปรุงการทำงานของตัวเองให้ดีกว่าเดิม การจะทำให้เจ้าภาพงานศพรู ้สึกประทับใจ  
แบงค์เริ่มทำแบบตัวอย่างอุปกรณ์และเครื่องพิธีสำหรับงานศพให้เจ้าภาพเลือกตามแบบที่ตนเองพอใจ
และเหมาะกับงบประมาณของแต่ละคน แบบต่าง ๆ ที่แบงค์เตรียมไว้จะมีอุปกรณ์ครบถ้วนโดยที่เจ้าภาพ
ไม่ต้องไปหาจากที่อื่นไม่ว่าจะเป็นการผูกผ้าที่เมรุ จัดดอกไม้ ทำพิธีศพและการเก็บอัฐิ สิ่งนี้ทำให้แบงค์
ได้รับความเชื่อถือจากเจ้าภาพและคนรอบข้าง จนเธอได้รับฉายาว่า “เจ้าแม่วัด” ซึ่งเป็นคำชื่นชมและ
การนับถือในความสามารถและความละเอียดรอบคอบของแบงค์ที่ต่างจากสัปเหร่อคนอื่น ส่วนฉายา 
“เจ้าหญิงแห่งวงการเผาศพ” เป็นชื่อที่เพ่ือนสมัยเรียนมัธยมตั้งฉายาให้กับแบงค์ เธอกล่าวแบบอารมณ์ดี
ว่าถ้าเธอมีผัว ฉายาของเธอก็คือ “ราชินีแห่งวงการเผาศพ”5 

 เรื่องที่ทำให้แบงค์กลายเป็นที่กล่าวขานอย่างกว้างขวางก็คือการแต่งหน้า ทำผม และแต่งกาย
ชุดไทยที่สวยงามในวันเผาศพ ซึ่งต่างไปจากสัปเหร่อคนอ่ืนที่มักจะแต่งกายธรรมดา การแต่งชุดไทยของ
แบงค์ทำให้ภาพลักษณ์ของสัปเหร่อเปลี่ยนจากความน่ากลัวไปสู่ความน่ามอง ความสวยงามและเป็น
ระเบียบในการทำงานและการแต่งกายของแบงค์ทำให้ญาติของผู้ตายรู้สึกสบายใจ แบงค์อธิบายว่าการ
แต่งกายที่สวยงามของเธอถือเป็นการให้เกียรติและมีศรัทธาในอาชีพของตัวเอง รวมถึงให้เกียรติผู้ตาย
และคนรอบข้าง เป็นการทำให้อาชีพสัปเหร่อมิใช่สิ่งที่น่ารังเกียจ แบงค์จะให้สัมภาษณ์กับสื่อเสมอว่าเธอ
มีความภาคภูมิใจที่ได้ทำงานสัปเหร่อ ในความคิดของเธอ สัปเหร่อเสมือนเป็นงานบริการสังคม ดังนั้น
การทำให้ผู ้รับบริการรู้สึกมีความสุขและพึงพอใจ เธอจำเป็นต้องปรับปรุงและยกระดับการบริการ
ทั้งหมด ไม่ว่าจะเป็นอุปกรณ์ เครื่องใช้ในพิธี ดอกไม้ ความสะอาด ขั้นตอนการเผาศพ รวมถึงการแต่ง
กายท่ีสวยงาม สิ่งเหล่านี้จะต้องเตรียมไว้อย่างครบถ้วนเพ่ือให้ผู้รับบริการประทับใจ งานสัปเหร่อจึงเป็น
งาน Event ประเภทหนึ่งที่สร้างรายได้ อัตราค่าบริการในการจัดงานศพของแบงค์คือ 1,000 บาท  
โดยแบ่งจ่ายให้ลูกน้อง 2 คน ๆ ละ 300 บาท ถ้าเจ้าภาพพอใจ เธอก็จะได้รับเงินเพิ่มข้ึน 

 
5 สืบค้นจาก https://www.youtube.com/watch?v=LvcQlFDFavw วันที่ 16 พฤษภาคม 2566 

https://www.youtube.com/watch?v=LvcQlFDFavw%20วันที่


   

 
 

หน
้า 

15
9 

 ป
ีที่ 

20
 ฉ

บับ
ที่ 

1 
มก

รา
คม

 –
 ม

ิถุน
าย

น 
25

67
 

ภววิทยาทางเพศ: ปฏิบัติการของสัปเหร่อกะเทยและคำสอนในพุทธเถรวาท 

 แบงค์เล่าว่าเมรุหลังแรกในอำเภอตะพานหินสร้างที่วัดตะพานหิน เมื่อเธอเป็นเด็ก เธอจะปั่น
จักรยานมาดูเมรุแห่งนี้และฝันว่าถ้าได้เป็นสัปเหร่อที่วัดตะพานหินคงจะดีมาก นอกจากนั้น เธอยังใฝฝ่ัน
ว่าอยากทุบมะพร้าวล้างหน้าศพ เมื่อเธอได้ทำงานสัปเหร่ออย่างเต็มตัว เธอคิดว่าเหมือนถูกหวยรางวัล  
ที่ 1 และเมื่อมาทำงานที่วัดตะพานหินก็เหมือนเธอเรียนจบปริญญาเอก แบงค์กล่าวว่าอาชีพสัปเหร่อ  
ไม่ต้องเรียนสูง ตัวเธอเองเรียนจบแค่ชั ้นมัธยมศึกษาปีที่ 3 สิ่งสำคัญของการทำงานอาชีพสัปเหร่อ  
คือความใส่ใจต่อพิธีการเกี่ยวกับศพ รวมถึงขวนขวายหาความรู้ต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับการทำศพ ความรู้
เหล่านี้ช่วยทำให้แบงค์สามารถอธิบายความหมายของการทำศพให้กับญาติและคนรอบข้างเข้าใจได้ 
แบงค์ยังมีโลงศพแบบต่าง ๆ ไว้จำหน่ายให้กับญาติของคนตาย ที่ห้องเก็บโลงศพจะหลากหลายรูปแบบ 
ทั้งแบบเรียบง่ายไปจนถึงโลงศพที่มีการแกะสลักลายวิจิตรสวยงาม แบงค์อธิบายว่าเธอเป็นคนชอบและ
หลงใหลในความสวยงามของโลงศพตั้งแต่ที่เธอตามยายไปที่วัด เมื่อเห็นโลงศพที่มีลวดลายงดงาม  
เธอรู้สึกปลาบปลื้มและคลั่งไคล้ เธอจะใช้มือลูบคลำลวดลายของโลงศพเพื่อสัมผัสกับความประณีต 
บางครั้งเธอก็จะวาดรูปโลงศพที่มีลายตามจินตนาการ  

  ในการเตรียมงานศพ แบงค์จะอธิบายขั้นตอนต่าง ๆ และแนะนำให้ญาติของผู้ตายปฏิบัติตาม
ขั้นตอนเหล่านั้นอย่างถูกต้อง ตั้งแต่การรดน้ำศพ การบรรจุศพ การตั้งโต๊ะหมู่บูชาด้านบนศีรษะของผู้ตาย 
การผ ูกสายส ิญจน ์ท ี ่ศพ การสวดอภ ิธรรม การเด ินขบวนแห ่ศพวนซ ้ายรอบเมร ุ  การเผาศพ  
และการเก็บอัฐิ ก่อนที ่ญาติจะนำศพมาที่ว ัด แบงค์จะจัดเตรียมสถานที่และปูเสื ่อที ่ศาลาสวดศพ  
และสอบถามญาติผู้ตายไว้ต้องการให้เธอเตรียมอะไรบ้าง เช่น คนทำความสะอาด คนทำครัว คนจัดดอกไม้ 
ที่พักของญาติ เป็นต้น แบงค์สามารถติดต่อคนทำงานเหล่านี้ให้ได้ นอกจากนั้น แบงค์ยังใฝ่หาความรู้
เกี่ยวกับพิธีศพตามธรรมเนียมจีนเพื่อบริการให้กับญาติผู้ตายที่เป็นคนไทยเชื้อสายจีน ก่อนที่จะมีการ
ประกอบพิธีกรรมเผาศพ แบงค์และผู้ช่วยจะมากวาดล้างทำความสะอาดเมรุและประดับผ้ าที่เมรุให้
สวยงาม หลังจากนั้น แบงค์จะไปแต่งหน้าทำผมให้สวยงามเหมือนผู้หญิง เธออธิบายว่าเจ้าที่ที่ดูแลเมรุชื่น
ชอบกะเทย เพราะกะเทยน่ารักน่าเอ็นดู ร้านเสริมสวยเจ้าประจำของแบงค์จะรู้ว่าเธอชอบทรงผมแบบไหน 
เนื่องจากแบงค์ไว้ผมสั้น ทรงผมของเธอจึงดูเหมือนผู้หญิงที่ไว้ผมสั้น ช่างเสริมสวยประจำตัวของแบงค์
อธิบายว่าคนในชุมชนย่านตลาดตะพานหินชอบแบงค์เพราะเป็นคนกตัญญูและสร้างความสุขให้กับทุกคน  

 ชื่อเสียงและความสามารถของแบงค์ ทำให้ผู้ป่วยที่ใกล้เสียชีวิตบางคนขอให้แบงค์เป็นผู้มาทำ
พิธีศพให้เขาโดยจะเขียนรายละเอียดและขั้นตอนการทำศพไว้ เมื่อเสียชีวิตลง ลูกหลานผู้ตายก็จะนำ



 
 

 

หน
้า 

16
0 

 น
ฤพ

นธ
 ์ ด

้วง
วิเศ

ษ 

Journal of Humanities and Social Sciences Prince of Songkla University  
วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์  

เอกสารเกี่ยวกับการทำศพของผู้ตายมาให้แบงค์เพื่อจัดเตรียมงานศพตามความต้องการของผู ้ตาย  
ในขั้นตอนเก็บกระดูกผู้ตายหลังจากทำการเผาศพแล้ว แบงค์จะมีวิธีจัดเตรียมกระดูกที่แตกละเอียดเป็น
เศษเล็กเศษน้อย นำเศษกระดูกเหล่านั้นมาจัดเรียงเป็นรูปร่างคน ประกอบด้วยศีรษะ แขนขาและลำตัว 
โดยจะนำอ้อยมาวางแทนแขนและขา หวีของกล้วยน้ำหว้ามาวางแทนมือกับเท้า ลูกมะพร้าวปอกเปลือก
วางแทนศีรษะ ถุงน้ำตาลทรายแทนลำตัว วางพวงมาลัยที่กลางลำตัว จากนั้นจะพรมน้ำหอม ก่อนจะนำ
อัฐิบางส่วนใส่โกศให้ญาตินำกลับไป และนำเศษอัฐิที่เหลือใส่ผ้าขาว หรือใส่โถ (ลุ้ง) ไปลอยอังคาร 

ความงามของกะเทยกับอาชีพสัปเหร่อ 

 แบงค์อธิบายว่าเธอเป็นคนรักสวยรักงาม เมื่อต้องไปจับร่างของศพ จับมือศพเพื่อมัดตราสัง  
เธอทำใจไม่ค่อยได้ รวมทั้งกลิ่นศพที่รุนแรงที่เกิดขึ้นในกรณีโลงเย็นเสีย ทำให้ความเย็นในโลงหายไป
ส่งผลให้ศพบวมและมีกลิ่น แต่เธอต้องทำงานสัปเหร่อให้ครบถ้วนตามหน้าที่ อย่างไรก็ตาม แบงค์เชื่อว่า
การแต่งตัวของเธอจะต้องคำนึงถึงความสวยงาม เธอจึงไปดูแบบเสื้อผ้าชุดไทยและให้ช่างตัดเสื้อทำตาม
แบบที่เธอเลือก ในระยะแรก แบงค์จะใส่สูททำงานเป็นสัปเหร่อ แต่ญาติคนตายทักว่าเป็นนักดนตรีใน
แตรวงที่มางานศพ เธอจึงเปลี่ยนไปแต่งตัวชุดคอจีนเข้ารูป ต่อมาเธอคิดว่าอยากแสดงตัวตนทางเพศจึง
เปลี่ยนมาแต่งตัวเป็นหญิงใส่ชุดไทยสวยงาม  

แบงค์อธิบายว่าการเป็นสัปเหร่ออย่าแต่งตัวสกปรก (ซกมก) ถ้าสกปรกแล้วใครจะนับถือ  
แบงค์จึงแต่งตัวสวยงามทุกครั้งที่ทำงานสัปเหร่อ สมัยเป็นวัยรุ่น แบงค์จะใส่เสื ้อโปโลสีดำ กางเกง
นักศึกษาสีดำ เมื่อโตขึ้น เธอก็เปลี่ยนมาแต่งตัวเป็นผู้หญิงสวมผ้านุ่ งสวยงาม สวมรองเท้าส้นสูง เธอจะ
แต่งตัวสวยงามทุกครั้งในวันที่มีการออกเมรุหรือวันที่มีการฌาปนกิจ ญาติคนตายที่มาร่วมงานรู้สึก
ประทับใจกับการแต่งตัวที่สวยงามของแบงค์และช่วยทำให้เกิดความรู้สึกว่าสัปเหร่อมิใช่คนที่น่ากลัว
เหมือนในอดีต แบงค์คิดว่าการเป็นกะเทยสัปเหร่อเป็นข้อดี เพราะไปที่ไหนก็มีคนรัก ผีก็รัก เจ้าอาวาส 
ก็รัก รักในความหมายของแบงค์คือรักเป็นลูกเป็นหลาน เธอเชื่อว่าการเกิดมาชาตินี้ สวรรค์ได้ลิขิตชีวิต
ให้เดินเส้นทางของสัปเหร่อและจะขอตายในหน้าที่ ช่วงบั้นปลายชีวิต แบงค์คิดว่าจะคอยสอนงานให้กับ
คนรุ่นใหม่ที่จะมาทำงานงานต่อจากเธอ 

 แบงค์กล่าวว่าการเป็นกะเทยเสมือนเป็นพรสวรรค์ เพราะมีทั้งความเป็นหญิงและความเป็นชาย
ในร่างเดียวกัน ดังนั้น เมื่อกะเทยทำอะไรต้องทำให้เก่งกว่าผู้หญิงและผู้ชาย กะเทยมีความละเอียดลออ
ทำให้ทำงานด้วยความประณีต การเป็นกะเทยของแบงค์เริ่มจากความชอบเต้นตามเพลง ตอนเป็นเด็ ก 



   

 
 

หน
้า 

16
1 

 ป
ีที่ 

20
 ฉ

บับ
ที่ 

1 
มก

รา
คม

 –
 ม

ิถุน
าย

น 
25

67
 

ภววิทยาทางเพศ: ปฏิบัติการของสัปเหร่อกะเทยและคำสอนในพุทธเถรวาท 

แบงค์จะชอบฟังเพลงยุ้ยญาติเยอะ เธอจะนำผ้าเช็ดตัวมาทำเป็นผมและเดินสะบัดผม เธอยอมรับว่าเธอ
มิใช่คนหน้าตาสวย แต่มีความมั่นใจในการแต่งตัวของตัวเอง ความสวยจึงมาจากความมั่นใจ ดังนั้น  
เมื่อเธอทำงานสัปเหร่อ เธอจึงต้องแต่งตัวให้สุภาพสวยงาม เพื่อทำให้เกิดความน่าเชื่อถือ น่าเคารพต่อ
คนรอบข้างและสร้างคุณค่าให้กับงานท่ีทำ6 

แบงค์ในสายตาของสื่อและสาธารณะ 

 แบงค์อธิบายว่าเมื่อเธอนำคลิปวิดีโอตอนที่เธอกำลังเทถ่านที่เมรุเผาศพไปเผยแพร่ในติ๊กต๊อก 
ทำให้คนเข้ามาดูจำนวนมาก ในคลิปนี ้ แบงค์สวมเสื ้อกล้ามสีขาว นุ ่งกางเกงขาสามส่วนสีครีม 
ถือกระสอบถ่านขึ้นไปเทลงในเตาเผาศพพร้อมกับอธิบายว่า “เป็นวิทยายุทธขั้นสูงของตุ๊ด” เธอสอนว่า
ถ่านที่ใช้เผาศพต้องนำก้อนใหญ่วางไว้ตรงกลางเพื่อให้ไฟลุกโชนซึ่งเป็นส่วนที่อยู่ตรงกับท้องของศพ
จากนั้นเธอก็เข็นเตาเข้าไปในช่องของเมรุและพูดด้วยรอยยิ ้มว่า “ฉันเป็นผู ้หญิงที ่แข็งแรงมาก”  
คลิปดังกล่าวนี้ทำให้เธอเป็นที่รู้จักในวงกว้างตั้งแต่ช่วงเดือนเมษายน 2565 เป็นต้นมา เธอเชื่อว่าสาเหตุที่
คนเข้ามาดูคลิปก็คือคนอยากรู้ว่ากะเทยทำอะไรที่เมรุเผาศพ ไม่ว่ากะเทยจะทำอะไรก็ดูเหมือนจะเป็น
เรื ่องมหัศจรรย์ในสายตาของคนทั่วไป เมื่อสื่อออนไลน์แชร์คลิปดังกล่าวมากขึ้นทำให้สื ่อมวลชนนำ
เรื่องราวของเธอไปเผยแพร่โดยเรียกชื่อเธอว่าเจ้าหญิงแห่งวงการเผาศพ มีการใช้สรรพนามแทนตัวเธอว่า
สัปเหร่อสาวสอง การนำเสนอเรื่องราวของแบงค์ในสื่อจะเต็มไปด้วยความรู้สึกแปลกประหลาด สนุกสนาน
ปนความขบขัน เพราะความเป็นกะเทยของแบงค์สวนทางกับการทำงานสัปเหร่อที่เก่ียวข้องกับศพ  

รายการโทรทัศน์และสื่อออนไลน์ที่นำเสนอเรื่องราวของแบงค์ ได้แก่ รายการแฉ ช่อง GMM25
ออกอากาศวันที่ 25 เมษายน 2565 ในชื่อตอนเจ้าหญิงแห่งวงการเผาศพ รักไม่ยุ่งมุ่งแต่เมรุ  รายการ
แซ่บทูเดย์ ช่อง 9 MCOT ตอนสัปเหร่อสาวสองหรือเจ้าหญิงวงการเผาศพ ออกอากาศวันที่ 25 เมษายน
2565 รายการตีสิบเดย์ เผยแพร่ทางเฟซบุ๊กไลฟ์ ตอน "แบงค์ สัปเหร่อสาวสอง" ผู้รันวงการงานศพ  
จนได้รับฉายา เจ้าหญิงแห่งวงการเผาศพ เผยแพร่ในเดือนมิถุนายน 2565 ช่อง Nobody Chanel 
ตอน ปฏิธาร บำรุงสุข สัปเหร่อ Death Dealer ออกอากาศในช่วงเดือนมิถุนายน 2565 ช่องยูทูป
YingsakfoodTV เผยแพร่ช ่วงเด ือนตุลาคม 2565 รายการ Come Home บ้านที ่กล ับมา ช ่อง 
ไทยพีบีเอส ออกอากาศวันที่ 5 ตุลาคม 2565 นำเสนอชีวิตของแบงค์ในชื่ อตอน ปฏิธาร บำรุงสุข: 

 
6 สืบค้นจาก https://www.youtube.com/watch?v=LvcQlFDFavw วันที่ 16 พฤษภาคม 2566 

https://www.youtube.com/watch?v=LvcQlFDFavw%20วันที่


 
 

 

หน
้า 

16
2 

 น
ฤพ

นธ
 ์ ด

้วง
วิเศ

ษ 

Journal of Humanities and Social Sciences Prince of Songkla University  
วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์  

กลับมาเป็นเจ้าหญิงแห่งวงการเผาศพ และรายการชีวิตจริงยิ่งกว่าละคร ช่องไทยพีบีเอส ตอนเจ้าหญิง
หน้าเมรุ ออกอากาศวันที่ 22 เมษายน 2566  

 ผู้ชมที่ดูเรื่องราวของแบงค์ในรายการโทรทัศน์และสื่อออนไลน์ จะมองสัปเหร่อเป็นอาชีพสุจริต
เป็นงานที่มีเกียรติและทำประโยชน์ให้สังคม เป็นงานที่ทำบุญกุศล ขณะเดียวกันก็ให้ความสนใจต่อความคิด
ของแบงค์ที่สามารถทำงานของตัวเองได้อย่างสมบูรณ์ เป็นคนตั้งใจทำงาน บางคนยกย่องแบงค์ในฐานะผู้ที่
คิดดีทำดี มีจิตใจงดงาม ยิ้มแย้มแจ่มใส มีอัธยาศัยดี ความคิดเห็นของสาธารณะเหล่านี้เป็นไปในทาง
เดียวกัน เป็นการย้ำให้เห็นว่าการทำงานสัปเหร่อของแบงค์คือการทำสิ่งที่ดีงามเพ่ือสังคมพระสงฆ์และคนใน
เขตอำเภอตะพานหินล้วนคิดว่าแบงค์คือผู้ที่สร้างประโยชน์ต่อส่วนรวม เป็นที่รักใคร่ของคนในชุมชน 

เจ้าหญิงแห่งวงการเผาศพ และการอยู่นอกบรรทัดฐานทางเพศ 

 การทำหน้าที่สัปเหร่อในวัดพุทธเถรวาทในสังคมไทย คนทั่วไปมองว่าเป็นงานที่เกี่ยวข้องกับ
ความตาย ซากศพ ผีและวิญญาณ เรื่องสยองขวัญ และเวทมนตร์คาถา ในสื่อภาพยนตร์และละคร
โทรทัศน์มักจะสร้างภาพของสัปเหร่อที่เกี่ยวข้องกับการปลุกผีและการปราบวิญญาณที่เฮ้ียน สัปเหร่อจะ
ถูกสร้างให้เป็นชายสูงวัยที่มีความรู้ทางไสยศาสตร์และคาถาอาคม ภาพจำเหล่านี้ถูกผลิตซ้ำในสื่อกระแส
หลักจนทำให้สัปเหร่ออยู่คู่กับความน่ากลัวอย่างเลี่ยงไม่ได้ เช่น บทสัปเหร่อในหนังแม่นากพระโขนง   
เมื่อมีการนำเสนอชีวิตสัปเหร่อที่แปลกไปจากภาพจำ เช่น สัปเหร่อกะเทย หรื อเจ้าหญิงแห่งวงการ 
เผาศพ นอกเหนือจากเพศภาวะของแบงค์แล้ว สังคมเริ่มเห็นความตั้งใจ ความใส่ใจในรายละเอียด  
และการพัฒนารูปแบบการทำงานศพที่เป็นงานบริการสังคมประเภทหนึ่ง ภาพลักษณ์ของสัปเหร่อจึง
เคลื่อนจากความน่ากลัวไปสู่ความมีเกียรติและความภาคภูมิใจ 

 ผู้เขียนอธิบายมาถึงตรงนี้เพ่ือจะชี้ให้เห็นว่าการทำงานสัปเหร่อของแบงค์ ไม่ใช่เพียงการเปลี่ยน
ความคิดของสังคมที่มีต่อสัปเหร่อ แต่ยังทำให้เกิดการตั้งคำถามว่ากะเทยที่เป็นสัปเหร่อทำให้เรามี
มุมมองต่อคำสอนของพุทธเถรวาทเกี่ยวกับอกุศลกรรมของคนที่เกิดเป็นกะเทยและมีชีวิตอยู่ในกามภูมินี้
อย่างไร ผู้เขียนสนใจว่าคำสอนที่ปรากฏอยู่ในพุทธศาสนาดูเหมือนจะสวนทางกับการปฏิบัติตนของ
แบงค์ รวมทั้งคำอธิบายเกี่ยวกับการเวียนว่ายตายเกิดของมนุษย์ที่ได้รับผลจากกรรมชั่วทำให้เกิดใหม่
เป็นกะเทย ดูเหมือนจะเป็นเรื่องแต่งภายใต้บรรทัดฐานที่ใช้เพศชายเป็นศูนย์กลาง คำถามและข้อสงสัยที่
ผู้เขียนจะกล่าวต่อไปนี้พยายามทำความเข้าใจ “การปรากฏขึ้นและดำรงอยู่ของกะเทย” ในคำสอน 
พุทธศาสนาในฐานะเป็นภววิทยาของเพศท่ีไร้ระเบียบ เปรียบเทียบกับปฏิบัติทางสังคมในปัจจุบันที่เกิดกับ



   

 
 

หน
้า 

16
3 

 ป
ีที่ 

20
 ฉ

บับ
ที่ 

1 
มก

รา
คม

 –
 ม

ิถุน
าย

น 
25

67
 

ภววิทยาทางเพศ: ปฏิบัติการของสัปเหร่อกะเทยและคำสอนในพุทธเถรวาท 

ชีวิตของแบงค์ซึ่งได้รับฉายาว่า “เจ้าหญิงแห่งวงการเผาศพ” สองสิ่งที่ดูเข้ากันไม่ได้นี้คือประเด็นที่ผู้เขียน
จะตรวจสอบถึง “การดำรงอยู่” (being) ของเพศที่ไร้ระเบียบและการอยู่นอกบรรทัดฐานความเป็นชาย 

 ก่อนที่จะตรวจสอบความไม่ลงรอยกันดังกล่าว ผู้เขียนขออธิบายวิธีคิดเรื่องเพศที่ปรากฏอยู่ใน
คำสอนของพุทธศาสนาโดยเฉพาะพระวินัยปิฎก พระสุตันตปิฎก และพระอภิธรรมปิฎก ซึ่งกล่าวถึงการ
เกิดเป็นมนุษย์และมีเพศ ร่างกาย และจิตเป็นรากฐานของชีวิต (เสริมสุข วิจารณ์สถิต, 2561; ศุภกาญจน์ 
วิชานาติ และวัชระ งามจิตรเจริญ, 2562) ในมหาตัณหาสังขยสูตร อธิบายว่าเมื่อเพศชาย (พ่อ) และเพศ
หญิง (แม่) อยู่ร่วมกัน เพศหญิงมีระดู และมีคันธัพพะหรือปฏิสนธิวิญญาณเกิดขึ้น ถือเป็นจุดเริ่มต้นของ
ชีวิต ซึ่งมีพัฒนาการจากตัวอ่อน (กลละ) เป็นจุดเริ่มต้นของการมีร่างกาย ไปจนถึงการเป็นทารกมนุษย์ 
ที่มีอวัยวะครบถ้วนสมบูรณ์ ในกระบวนการเกิดเป็นมนุษย์นี้ พุทธศาสตร์ชี ้ให้เห็นกฎธรรมชาติ 5 
ประการ คือ อุตุนิยาม (สภาพร่างกาย) พีชนิยาม (การสืบพันธุ์) จิตนิยาม (วิญญาณที่มาปฏิสนธิ) กรรม
นิยาม (กรรมที่ทำไว้) และธรรมนิยาม (เหตุผลที่กำหนดโดยธรรมชาติ) ในกระบวนการนี้ ตัวอ่อนที่มีอายุ
ประมาณ 22 สัปดาห์จะเริ่มมีปัสสาวมรรค (ทวารเบา) หรืออวัยวะที่ใช้ขับถ่าย ซึ่งเท่ากับมีอวัยวะเพศ
ชายและหญิง คำอธิบายเกี่ยวกับคันธัพพะจึงวางอยู่บนความคิดท่ีแบ่งแยกคู่ตรงข้ามระหว่างชายหญิง ซึ่ง
เป็นอุตุนิยามของการสืบเผ่าพันธุ์ (เพศสรีระ) 

 คำอธิบายในคัมภีร ์ธัมมสังคณี อัฏฐสาลินีอรรถกถา แยกเพศเป็น 3 ชนิด คือ เพศหญิง  
หรืออิตถีภาวะ เพศชาย หรือปุริสภาวะ และเพศที่มีทั้งชายและหญิง คือ “อุภโตพยัญชนกบุคคล” สิ่งที่
แสดงถึงความเป็นเพศประกอบด้วย 4 ลักษณะ คือ 1) รูปร่างสัณฐาน 2) หนวดเครา 3) นิสัยและการ
กระทำ 4) กิริยาท่าทาง (สานุ มหัทธนาดุลย์, 2555) สภาพปรากฏทางเพศนี้เรียกว่า “อุปาทายรูป” 
หมายถึงรูปอาศัยที่สามารถมีความรู้สึกผ่านตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ (พระเกรียงศักกดิ์ สิริสกฺโก และ
ประเวศ อินทองปาน, 2565) ในพุทธศาสนาให้คุณค่ากับปุริสภาวะเหนือกว่าเพศอ่ืน รูปกายทางเพศนี้บ่ง
บอกความต่างกันของชายและหญิง ในขณะที่จิตไม่มีความเป็นเพศ เพราะจิตเกิดขึ้นก่อนความรู้สึกถึง
ความเป็นเพศ (สมภาร พรมทา, 2559) อุปาทายรูปที่แยกเพศหญิงและเพศชายวางอยู่บนสรีระ เมื่อจิต
รับรู้ว่าอยู่ในสรีระแบบไหน ความรู้สึกทางเพศจึงเริ่มปรากฏ ในแง่นี้ พุทธศาสนาจึงแยกสรีระทางเพศ
ออกจากความรู้สึกทางเพศ หมายถึงความรู้สึกเป็นสิ่งที่บุคคลปรุงแต่งขึ้น อัฏฐสาลินีอรรถกถา อธิบายว่า
ภาวะหญิง ภาวะชาย ได้มาเพราะกรรมกำหนด 



 
 

 

หน
้า 

16
4 

 น
ฤพ

นธ
 ์ ด

้วง
วิเศ

ษ 

Journal of Humanities and Social Sciences Prince of Songkla University  
วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์  

ในกรณีของคนที่เกิดมามีทั้งเพศชายและหญิง หรือเป็นผู้ที่มีเพศสรีระไม่ชัดเจน คนกลุ่มนี้ย่อมมี
อุปาทายรูปที่ไม่เหมือนกับชายหญิง ในพระอภิธรรมอธิบายว่าคนประเภทนี้คือ “อุภโตพยัญชนก” 
คำถามคือ จิตของคนกลุ่มนี้จะถูกปรุงแต่งจากสรีระที่เป็นทั้งหญิงและชายใช่หรือไม่ ทำให้ มีความรู้สึก
เป็นชายและเป็นหญิงซ้อนทับกันและไม่แยกขาดจากกัน พุทธศาสนาจึงจัดวางสภาวะที่คลุมเครือนี้ไว้ต่ำ
กว่าชายและหญิง นอกจากนั้น ในกรณีที่บุคคลมีสรีระเป็นชาย (ปุริสภาวะ)  แต่มีจิตรู ้สึกเป็นหญิง  
บุคคลที่มีสรีระเป็นหญิง (อิตถีภาวะ) แต่มีจิตรู้สึกเป็นชาย ความรู้สึกทางเพศจึงมิได้ถูกกำหนดขึ้นจาก 
อุปาทายรูปเสมอไปใช่หรือไม่ คำถามนี้ทำให้เกิดข้อสงสัยว่าสภาพปรากฏทางเพศของมนุษย์ในครรภ์  
รูปขันธ์ (สรีระ) คือสิ่งบ่งชี้เพศภาวะของบุคคลใช่หรือไม่ ถ้ามิใช่ สำนึกของความเป็นเพศเกิดข้ึนจากอะไร
คำสอนของพุทธศาสนาสามารถอธิบายปรากฏการณ์ทางเพศในสังคมไทยปัจจุบันได้หรือไม่ เช่น  
เมื่อมนุษย์ที่มีรูปขันธ์ตามกำเนิดแสดงออกในความรู้สึกทางเพศท่ีสวนทางกับรูปขันธ์ที่เกิดมา 

 ในคำสอนของพุทธศาสนาอธิบายให้เห็นพฤติกรรมทางเพศของบัณเฑาะก์ซึ่งเป็นเพศชายที่มี
ความรู้สึกหลงใหลและเสน่หาในเพศเดียวกัน รวมถึงมีการแสดงพฤติกรรมและความรู้สึกตรงข้ามกับเพศ
กำเนิด สิ่งเหล่านี้อาจสะท้อนให้เห็นว่าพุทธศาสนานิยามเพศของมนุษย์จากทั้งสรีระและพฤติกรรมที่
ปรากฏ แต่เพศท่ีนิยามจากสรีระจะถูกแยกเป็น 3 ลักษณะ คือ“อิตถินทรีย์” (หญิง) “ปุริสินทรีย์” (ชาย)
และ “อุภโตพยัญชนก” (คนสองเพศ) ในขณะที่เพศที ่นิยามจากพฤติกรรมจะถูกเรียกรวมกันว่า
“บัณเฑาะก์” ซึ่งเกิดขึ้นได้ทั้งในเพศชายและเพศหญิง อย่างไรก็ตาม บัณเฑาะก์และอุภโตพยัญชนก 
ถูกอธิบายว่าเป็นเพศบกพร่อง ไม่สามารถบรรลุธรรมได้เพราะเป็นผู้ที่เกิดมาพร้อมกับอกุศลกรรม 7 
(พระมหาอดุลย์ ยโสธโร (บุตรตะเคียน), 2549; พระมหาสมเจต สมจารี (หลวงกัน), 2559) จะเห็นได้ว่า
ความไม่เท่าเทียมในความสามารถในการบรรลุธรรมถูกตัดสินจากพฤติกรรมทางเพศซึ่งไม่สอดคล้องกับ
บรรทัดฐานชายคู่หญิง บัณเฑาะก์และอุภโตพยัญชนกจึงถูกปฏิเสธจากการเป็นนักบวช 

 นอกจากนั้น ยังพบว่าคำสอนของพุทธศาสนาจัดวางความเป็นชายให้เหนือว่าความเป็นหญิง
และความเป็นบัณเฑาะก์ (ปรีชา ช้างขวัญยืน, 2559) เนื่องจากเชื่อว่าสรีระของเพศหญิงและบัณเฑาะก์  
มีความอ่อนแอกว่าเพศชาย รวมทั้งมีการบันทึกว่าบัณเฑาะก์ที่เข้ามาบวชจะมีความล่อแหลมต่อการ
แสดงกำหนัดต่อพระเณรที่เป็นผู้ชาย ทำให้พระพุทธเจ้าออกกฎเกณฑ์ห้ามบวชสำหรับบัณเฑาะก์  
(พระมหาอุดม สารเมธี และคณะ, 2551; พระเกรียงศักกดิ์ สิริสกฺโก และประเวศ อินทองปาน , 2565)

 
7 ดใูน มหานารทชาดก พระไตรปิฎก (บาล)ี 28/864/304-6. 



   

 
 

หน
้า 

16
5 

 ป
ีที่ 

20
 ฉ

บับ
ที่ 

1 
มก

รา
คม

 –
 ม

ิถุน
าย

น 
25

67
 

ภววิทยาทางเพศ: ปฏิบัติการของสัปเหร่อกะเทยและคำสอนในพุทธเถรวาท 

ดังนั้น ผู้ชายที่มีความรู้สึกและพฤติกรรมแบบผู้หญิงจึงถูกจัดวางให้อยู่นอกพื้นที่ของคณะสงฆ์และ
สังฆาวาส รวมทั้งยังถูกจัดประเภทให้เป็นกลุ่มคนพิการเนื่องจากมีพฤติกรรมทางเพศที่ไม่ตรงตามเพศ
สรีระ เช่นเดียวกับอุภโตพยัญชนกถูกนิยามว่าพิการเพราะเกิดมามีทั้งเพศหญิงและชาย (พระมหาอุดม 
สารเมธี และคณะ, 2551) 

 เมื่อกลับมาพิจารณาการเป็นกะเทยของแบงค์ซึ่งมีชีวิตในสังคมไทยสมัยใหม่ แบงค์เปิดเผยตัวตน
และแสดงออกในความเป็นหญิงต่อสาธารณะ การปฏิบัติหน้าที่สัปเหร่อของแบงค์นำเอาพฤติกรรมท่าทาง 
และความรู้สึกแบบผู้หญิงมาใช้อย่างแนบเนียน ทำให้งานจัดการเกี่ยวกับศพดำเนินไปอย่างประณีต 
ละเอียดรอบคอบและมีความงดงาม การทำงานของแบงค์ในฐานะสัปเหร ่อซ ึ ่งต ้องเก ี ่ยวข ้อง  
กับวัด พระสงฆ์ และคำสอนของพุทธศาสนาจึงมิใช่สิ ่งแปลกแยกหรือมีความด้อยค่าแต่อย่างใด  
คนในชุมชน พระสงฆ์ ญาติของผู้ตาย เพื่อนร่วมงานของแบงค์ รวมถึงสื่อมวลชนต่างแสดงความชื่นชม
และรู้สึกประทับใจในความสามารถของแบงค์ สิ่งเหล่านี้ไม่เหมือนในคำอธิบายที่ปรากฏอยู่ในคำสอนพุทธ
ศาสนาที่ระบุว่าบัณเฑาะก์คือคนที่ขาดตกบกพร่อง พิการและมีอกุศลกรรมทำให้เกิดมามีจิตใจเป็นทั้ง
ชายและหญิง ในขณะที่ชีวิตของแบงค์ที่ได้ฉายาว่าเป็นเจ้าหญิงของวงการเผาศพ ถึงแม้เธอจะมิใช่ผู้ชาย 
มีจิตใจเป็นหญิง แต่สิ่งที่แบงค์แสดงออกในทางความคิดและการปฏิบัติทำให้เธอได้รับเสียงชื่นชมเสมอืน
หนึ่งเป็นผู้ที่ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบ ขยันอดทน พากเพียร ใฝ่รู้ และเป็นตัวอย่างให้กับคนอ่ืน ๆ ในสังคมได้ 

ภววิทยาของเพศภาวะ และการเป็นกะเทยบนพหุสัจจะ 

 ผู้เขียนขอนำความคิดของ Malabou เรื่อง “สภาวะเปลี่ยนสภาพ” (plasticity) ของตัวตนเพ่ือ
เป็นฐานในการทำความเข้าใจการไม่ยึดติดกับเพศภาวะที่ตายตัว และความคิดเรื่อง “กระบวนการสร้าง
ตัวตนที่แปรสภาพได้” (transsubjectivation) มาเป็นกรอบในการวิเคราะห์และทำความเข้าใจการ
ปฏิบัติทางเพศของแบงค์ในพิธีศพและพื้นที่พุทธศาสนา จากความคิดนี้ ผู้เขียนเห็นว่าแบงค์คือผู้กระทำ
การที่นำเอาจินตนการทางเพศมาประกอบสร้างในสรีระของตน ทำให้เห็นว่า “การดำรงอยู่” ของ 
เพศภาวะของแบงค์มีทั ้งปัจจัยทางชีววิทยา ความเชื ่อ ความรู ้ส ึก กฎระเบียบทางสังคม แล ะ
ความสัมพันธ์ทางสังคม กล่าวคือ ความเป็นกะเทยของแบงค์มิได้นิยามจากคำสอนเรื่อง“อิตถินทรีย์”
(หญิง) “ปุริสินทรีย์” (ชาย) “อุภโตพยัญชนก” (เพศที่ขาดตกบกพร่อง) และ “บัณเฑาะก์” (คนรักเพศ
เดียวกัน) แต่พยายามนำส่วนต่าง ๆ เหล่านี ้มาปรุงแต่งและสร้างใหม่ในประสบการณ์ทางสังคม  
เห็นได้จากการยังคงสภาพกึ่งหญิงกึ่งชาย นำความสวยแบบอุตสาหกรรมความงามมาปรับใช้ในการ



 
 

 

หน
้า 

16
6 

 น
ฤพ

นธ
 ์ ด

้วง
วิเศ

ษ 

Journal of Humanities and Social Sciences Prince of Songkla University  
วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์  

แต่งหน้า การทำผม และการแต่งกาย สามารถทำงานแบบผู้หญิงเช่นจัดแต่งดอกไม้ ไปพร้อมกับการ
ทำงานแบบผู้ชาย เช่น ยกโรงศพ เทถ่านในเชิงตะกอนเผาศพ เป็นต้น 

 แบงค์สามารถแสดงความนุ่มนวลอ่อนหวานพร้อมกับความแข็งแรงอดทน จะเห็นว่าในกิจกรรม
ทางสังคมและศาสนา แบงค์จะแสดงตัวตนและเรือนร่าง (รูปขันธ์) ที่ปรับเปลี่ยนไปตามสถานการณ์  
เมื ่อต้องออกงานทำหน้าที่เป็นสัปเหร่อในพิธีศพ เธอจะแต่งกายสวยงามเหมือนผู้หญิง เมื ่ออยู ่ใน
ชีวิตประจำวัน เตรียมอุปกรณ์งานศพ ทำความสะอาดเมรุ ไปจ่ายตลาด และทำอาหาร เธอจะแต่งกาย
แบบกึ่งหญิงกึ่งชาย การปรับเปลี่ยนเพศภาวะดังกล่าวทำให้แบงค์สามารถสร้างอุปาทายรูป หรือสภาพ
ร่างกายที่รับรู้ในความรู้สึกได้แตกต่างหลากหลาย ผ่านตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ ทำให้ปุริสภาว รูป
(สรีระชาย) รองรับอารมณ์ได้ทั ้งแบบชายและหญิง ประสบการณ์ทางกายของแบงค์จึงมิได้ตัดทิ้ง  
ปุริสภาวะ แต่นำเอาสรีระชายมาเป็นส่วนหนึ่งในการแสดงตัวตน ซึ่งถือเป็นการดำรงอยู่ของเพศสรีระท่ี
แบงค์ได้มาแต่กำเนิด ในขณะเดียวกัน ความเป็นหญิงที่ถูกปรุงแต่งขึ้นมาใหม่จากประสบการณ์ทางสังคม 
แบงค์สามารถทำให้อยู่ร่วมกับปุริศภาวรูปได้ ดังนั้น การปรุงแต่งความเป็นหญิงจึงเป็นประสบการณ์ของ 
“สภาวะเปลี่ยนสภาพ” (plasticity) ที่เปิดพ้ืนที่ทางสังคมให้แบงค์แสดงตัวตนที่ต่างจากบรรทัดฐาน 

 ช่วงเวลาและพื้นที่ทางสังคมในขณะที่แบงค์ยังมีชีวิต ซึ่งถือเป็นเวลาของ “ปวัตติกาล” ที่แบงค์
เติบโตและใช้ชีวิตจากวัยแรกเกิดมาจนถึงวัยผู้ใหญ่ เป็นช่วงเวลาที่แบงค์สามารถทำตามกฎระเบียบและ
สร้างสรรค์สิ่งใหม่ผ่านความรู้สึก (เวทนาขันธ์) เช่นความรู้ถึงความสวยความงาม  ผ่านความทรงจำ
(สัญญาขันธ์) เช่นการเคยเป็นกะเทยที่เพ่ือนล้อเลียน ผ่านการคิดปรุงแต่ง (สังขารขันธ์) เช่นการแต่งหน้า
ทำผิดและแต่งกายเป็นหญิง และผ่านจิตสัมผัส (วิญญาณขันธ์) เช่น ตระหนักรู้และเข้าใจว่าการเป็น
กะเทยสัปเหร่อต้องทำหน้าที่อย่างสมบูรณ์เพื่อมีเกียรติและศักดิ์ศรี ช่วงเวลาทางโลกของแบงค์ถือเป็น
กระบวนการสร้างชีวิตและตัวตนที่ไม่หยุดนิ่ง เป็นชีวิตที่เปลี่ยนผ่านจากเด็กชายที่รู้สึกว่าตนเองมีจิตใจ
เป็นหญิง เรียนรู้นิยามของ “กะเทย” เพื่ออธิบายตัวตนว่าต่างจากชายและหญิงอย่างไร เรียนรู้วิธีแสดง
พฤติกรรมตามความรู้สึก รู้ว่าเพื่อนและสังคมของกะเทยเป็นอย่างไร รู ้ว่าการทำงานเป็นสัปเหร่อ
สามารถนำเอาศักยภาพที่เป็นทั้งหญิงที่อ่อนหวานและชายที่เข้มแข็งมาปรุงแต่งในการทำงานอย่างไร  
รู้ว่าการทำพิธีศพต้องพัฒนาให้มีรูปแบบที่ทันสมัยและทำให้ญาติผู้ตายพึงพอใจอย่างไร  

 ในพรมแดนทางศาสนา จะพบว่าความเป็น “อุภโตพยัญชนก” และ“บัณเฑาะก์” มิได้ทำให้
แบงค์ถูกตีตราจากพระสงฆ์ว่าเป็นคนที่ไม่สมบูรณ์และขาดตกบกพร่อง แต่ได้รับการยอมรับว่าเป็นผู้ที่ทำ



   

 
 

หน
้า 

16
7 

 ป
ีที่ 

20
 ฉ

บับ
ที่ 

1 
มก

รา
คม

 –
 ม

ิถุน
าย

น 
25

67
 

ภววิทยาทางเพศ: ปฏิบัติการของสัปเหร่อกะเทยและคำสอนในพุทธเถรวาท 

ความดีและเป็นแบบอย่างให้คนอื่น ชีวิตและการปฏิบัติทางสังคมของแบงค์จึงมิได้ตัดสินจากคำสอนใน
พุทธศาสนา เพศภาวะของแบงค์จึงท้าทายนิยามทางเพศในเชิงลบและวิธีคิดแบบเพศชายเป็นศูนย์กลาง
ที่ฝังตัวในพุทธเถรวาท ในแง่นี้จะพบว่า ภาววิทยาทางเพศที่จัดช่วงชั้นให้เพศชายอยู่สูงกว่าเพศหญิงและ
กะเทย ไม่สามารถอธิบายปฏิสัมพันธ์ที่แบงค์แสดงออกในการทำงานเป็นกะเทยสัปเหร่อในสังคมปัจจุบัน
ได้ เหตุผลหนึ่งคือ ภววิทยาทางเพศใน “ปฏิบัติการสังคม” (social practices) ที่อยู่ในชีวิตของแบงค์
มิได้จัดช่วงชั้นเหมือนคำสอนของพุทธศาสนา แต่สลายขอบเขตและเส้นแบ่งความเป็นชายและหญิง  
เพื่อสร้างพรมแดนเพศแบบใหม่ที่มีทั้งชายและหญิงรวมอยู่ในอุปาทายรูป สิ่งนี้คือภววิทยาทางเพศแบบ
พหุสัจจะ (plural reality) หมายถึงการดำรงอยู่ของความจริงแห่งเพศที่มีหลายแบบ ทั้งรูปกายที่ถูก
สร้างจากธรรมชาติ อารมณ์ความรู้สึกที่ปรุงแต่งจากสังคม และความทรงจำที่เกิดจากประสบการณ์ชีวิต
แบงค์สามารถนำเอาการเป็นกะเทยในวันเด็กมาเชื ่อมต่อกับการเป็นเจ้าหญิงแห่งวงการเผาศพได้  
ซึ่งหมายถึงความสามารถที่แบงค์ได้สร้างตัวตนทางเพศที่เปลี่ยนตลอดเวลา 

 Malabou กล่าวว่า transsubjectivation มิได้หมายความว่าบุคคลจะเปลี่ยนตัวเองให้ต่างไป
จากอดีต หรือทำให้ตัวเองกลายเป็นสิ่งใหม่ แต่หมายความว่าบุคคลต้องเปิดรับทั้งเรื่องที่เคยเป็นและ
เรื่องที่จะเกิดใหม่ โดยสร้างสรรค์ตัวตนขึ้นจากสิ่งที่หลากหลาย ในเงื่อนไขของความสัมพันธ์เชิงอำนาจ
เพื่อไกล่เกลี่ยและแสวงหาวิธีการอยู่รอดท่ามกลางกฎระเบียบทางสังคม การเปลี่ยนแปลงตัวเองจึงมิใช่
การค้นหาอิสรภาพที่อยู่นอกกฎระเบียบและระบอบอำนาจ แต่ดำรงอยู่ในเครือข่ายที่ซับซ้อนที่บุคคลยัง
ต้องพึ่งพาอำนาจในการมีชีวิต ในแง่นี้ การทำความเข้าใจเพศภาวะของแบงค์ จึงต้องมองเห็นวิธีคิดและ
การทำงานสัปเหร่อที่แบงค์แสดงให้คนรอบข้างเห็นความตั้งใจและความสามารถ ซึ่งมีผลทำให้ตัวตนทาง
เพศของแบงค์ได้รับการยอมรับ แบงค์จึงเป็นผู้กระทำการเชิงการเมือง (political agency) ที่พยายามใช้
บทบาทหน้าที่ตามกฎระเบียบ การทำงานสัปเหร่อที่เป็นการให้บริการสังคม การเป็นกะเทยที่ขยันอดทน
และมีความรับผิดชอบ การแต่งกายสุภาพสวยงาม การคิดสร้างสรรค์และออกแบบลวดลายของหีบศพ
และการเป็นเจ้านายที่ฝึกให้ลูกน้องทำงานเป็นระบบตรงต่อเวลา บทบาทหน้าที่เหล่านี้ต่างเสริมให้แบงค์
มีชีวิตทางสังคมที่น่านับถือ และเป็น transsubjectivation ที่แบงค์ปฏิบัติในชีวิตประจำวัน 

 หัวใจของ transsubjectivation คือความกล้าที่จะเปลี่ยนแปลงแก้ไขตัวเอง หมายถึงศักยภาพ
และความสามารถของตัวคนที่จะรื้อถอนและสร้างสรรค์สิ่งใหม่ให้ตัวเอง การไม่ยึดติดกับรูปแบบที่
ตายตัวจะทำให้บุคคลค้นพบความเป็นไปได้อื่นที่จะมีชีวิต ศักยภาพดังกล่าวจะทำให้บุคคลเป็นหลายสิ่ง



 
 

 

หน
้า 

16
8 

 น
ฤพ

นธ
 ์ ด

้วง
วิเศ

ษ 

Journal of Humanities and Social Sciences Prince of Songkla University  
วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์  

หลายอย่างในเวลาเดียวกัน โดยไม่จำเป็นต้องจัดระเบียบและขีดเส้นแบ่งตัวตนว่าต้องเป็นอย่างไร  
แต่ปล่อยให้พรมแดนและขอบเขตพร่าเลือนเพื่อการเปลี่ยนสภาพ (plasticity) จะเห็นว่าแบงค์ดำรง
สภาวะของการเป็นกะเทยพร้อมกับการเป็นสัปเหร่อซึ ่งมีฐานะต่ำทางสังคม ในแง่ของเพศภาวะ  
ความเป็นกะเทยถูกมองว่าไม่ใช่ผู้ชายไม่ใช่ผู้หญิง ในแง่ของอาชีพ การเป็นสัปเหร่อถือว่าเป็นงานที่ไม่มี
ใครอยากทำ การดำรงอยู่ในฐานะที่ต่ำนี้มิใช่อุปสรรคสำหรับแบงค์ แต่กลายเป็นความกล้าที่จะสรรสร้าง
ความเป็นกะเทยและการทำงานสัปเหร่อให้มีเกียรติและศักดิ์ศรี ตัวตนทางเพศและการทำงานของแบงค์
ได้สร้างความเข้าใจใหม่แก่สังคมว่าผู้ที่เป็นทั้งชายและหญิงสามารถสร้างสรรค์สิ่งที่ดีให้กับคนรอบข้าง
ขณะเดียวกันทำให้สังคมมองเห็นว่างานสัปเหร่อช่วยทำให้วิญญาณผู้ตายไปสู ่โลกใหม่ที่ดีกว่าเดิม  
การปฏิบัติเหล่านี้ทำให้แบงค์มีฐานะทางสังคมท่ีดีขึ้น 

 ภายใต้ระบบทุนนิยมในสังคมไทยปัจจุบัน อาชีพสัปเหร่อถือเป็นนักจัดการงานศพ เป็นงาน
บริการที ่ครบวงจรแบบเบ็ดเสร็จ (one-stop service) ตั ้งแต่การเตรียมสถานที ่ การรดน้ำศพ  
การสวดศพ การจัดดอกไม้และตกแต่งสถานที่ การเตรียมอาหาร การแห่ศพรอบเมรุ การเผาศพ การเก็บ
อัฐิ และการลอยอังคาร ขั้นตอนต่าง ๆ เหล่านี้ แบงค์สามารถให้ข้อมูล รายละเอียดของอุปกรณ์ที่ต้องใช้
และราคาค่าบริการแก่ญาติผู้ตายได้ครบถ้วน สิ่งเหล่านี้ถือเป็นวิธีการทำธุรกิจและเป็นการให้บริการแก่
ลูกค้า โดยที่ลูกค้าไม่จำเป็นต้องไปติดต่อและแสวงหาสิ่งต่างๆด้วยตัวเอง งานสัปเหร่อของแบงค์จึงถือ
เป็นงานที่สร้างสรรค์ภายใต้ระบบธุรกิจสมัยใหม่ที่ให้ความสำคัญกับความพอใจของลูกค้าเป็นอันดับแรก
ขณะเดียวกัน ในด้านบุคลิกภาพ แบงค์ปรับปรุงและพัฒนาการแต่งกายของตัวเองให้สวยงาม 
โดยดูตัวอย่างแบบเสื้อผ้า ทรงผม การแต่งหน้า เครื่องประดับจากข้อมูลข่าวสารด้านแฟชั่นและความ
งามที่เผยแพร่ในสื่อประเภทต่าง ๆ และปรับสิ่งเหล่านั้นให้เข้ากับรูปร่างหน้าตาของตัวเอง ธุรกิจแฟชั่น
และความงามจึงเข้ามามีอิทธิพลต่อการปรับปรุงรูปร่างหน้าตาของแบงค์ 

 จะเห็นว่าชีวิตของแบงค์มิได้ถูกควบคุมโดยบรรทัดฐานชายเป็นใหญ่ในคำสอนพุทธศาสนาที่จัด
วางกะเทยให้อยู่ต่ำกว่าผู้ชาย แต่ชีวิตของแบงค์เคลื่อนที่ไปข้างหน้าด้วยการแสดงบทบาทสัปเหร่อกะเทย
ที่สังคมยอมรับ สถานะของแบงค์จึงอยู่ในระนาบเดียวกับคนอ่ืน ๆ ที่ทำงานเพ่ือสังคม ในแง่นี้ ผู้เขียนขอ
กลับไปยังประเด็นภววิทยาทางเพศในพุทธเถรวาทที่ให้คุณค่ากับปุริสภาวรูปและเพศสรีระแบบชาย  
ซึ่งสะท้อนผู้ชายคือศูนย์กลางและเป็นรากเหง้าของบรทัดฐานทางสังคม ภววิทยาดังกล่าวนี้ จัดให้เพศท่ี
มิใช่ชายกลายเป็นความบกพร่อง ถือเป็นการสถาปนาความจริงทางเพศแบบคู ่ตรงข้ามระหว่าง 
“เพศชายที่สมบูรณ์” กับ “เพศที่ขาดความเป็นชาย” ในทางตรงกันข้าม การแสดงตัวตนทางเพศของ



   

 
 

หน
้า 

16
9 

 ป
ีที่ 

20
 ฉ

บับ
ที่ 

1 
มก

รา
คม

 –
 ม

ิถุน
าย

น 
25

67
 

ภววิทยาทางเพศ: ปฏิบัติการของสัปเหร่อกะเทยและคำสอนในพุทธเถรวาท 

แบงค์ในสังคมไทยปัจจุบัน แบงค์พยายามรื้อและแก้ไขความหมายของการเป็นกะเทย และสร้างตัวตน
บนการทำงานสัปเหร่อ ในแง่นี ้ความจริงและการดำรงอยู ่ทางเพศมิได้มาจากการแบ่งคู ่ตรงข้าม  
แต่วางอยู ่บนภววิทยาอีกลักษณะหนึ่งนั ่นคือ การทับซ้อนหลอมรวมของความเป็นหญิงและชาย  
(feminine-masculine fusion) ไม่ม ีการจัดช่วงชั ้นของเพศ เห็นได้จากสิ ่งที ่แบงค์แสดงออกใน
พฤติกรรม อารมณ์ ความรู้สึก และการปฏิบัติต่อคนรอบข้าง ที่นำความสวย อ่อนหวาน ละเอียดอ่อนมา
ผสมรวมกับความแข็งแรงอดทนและการเป็นผู ้นำ การทับซ้อนของเพศภาวะนี ้มีคุณสมบัติของ  
“สภาวะเปลี่ยนสภาพ” ที่ทำให้แบงค์เลือกที่จะสร้างตัวตนทางเพศในแบบที่เปิดกว้าง 

บทสรปุ 

 ผู้เขียนได้นำเสนอชีวิตของแบงค์ (ปฏิธาร บำรุงสุข) ผู้ได้ฉายาว่า “เจ้าหญิงแห่งวงการเผาศพ” 
เพ่ือทำความเข้าใจเพศภาวะของคนที่มีทั้งความเป็นชายและความเป็นหญิง และสามารถทำงานสัปเหร่อ
ด้วยความรับผิดชอบและมีความคิดสร้างสรรค์ ทำให้แบงค์มีคุณค่าทางสังคม และก้าวข้ามมายาคติ
เกี่ยวกับกะเทยที่พุทธศาสนาจัดวางให้เป็นบัณเฑาะก์และอุภโตพยัญชนก ทั้งนี้ผู้เขียนได้นำแนวคิดของ 
Catherine Malabou เรื่อง “สภาวะเปลี่ยนสภาพ” (plasticity) และ “กระบวนการสร้างตัวตนที่แปร
สภาพได้” (transsubjectivation) มาเป็นกรอบในการวิเคราะห์ปฏิบัติการทางเพศที่แบงค์แสดงออกใน
ชีวิตประจำวัน ทำให้เห็นว่าแบงค์มีความสามารถที่จะเปลี่ยนแปลงตัวตนจากกะเทยที่มีปมด้อยในวัยเด็ก
มาสู่การเป็นกะเทยที่มั่นใจในความสวยและพึงพอใจกับการทำงานสัปเหร่อ อย่างไรก็ตาม ผู้เขียนเห็นว่า
ชีวิตของแบงค์ทำให้สังคมเกิดความเข้าใจว่าเพศภาวะที่มีทั้งชายและหญิงมิใช่ความแปลกประหลาดหรือ
ผิดปกติ แต่เป็นคุณสมบัติที่ช่วยให้เกิดความคิดสร้างสรรค์ การท้าทาย และการตั้งคำถามต่อการดำรงอยู่
ของเพศภาวะในสังคมปัจจุบัน แบงค์ทำให้เห็นว่าการข้ามเส้นแบ่งชายและหญิง นำไปสู่ตัวตนทางเพศท่ี
ไม่หยุดนิ่ง ทั้งนี้ นำไปสู่การตรวจสอบการดำรงอยู่และภววิทยาของเพศในพุทธเถรวาทที่มีข้อจำกัด
เพราะยึดมั่นในความสมบูรณ์ของเพศชายที่แข็งตัว ในขณะที่โลกทางสังคมของแบงค์ สามารถสร้าง
ตัวตนทางเพศตามจินตนการ ทำให้ความหมายและคุณค่าของ “กะเทย” โน้มเอียงไปในเชิงบวก  
และมีนัยของการทำประโยชน์เพื่อสาธารณะ 

 

 



 
 

 

หน
้า 

17
0 

 น
ฤพ

นธ
 ์ ด

้วง
วิเศ

ษ 

Journal of Humanities and Social Sciences Prince of Songkla University  
วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์  

เอกสารอ้างอิง 

จันทราทิพย์ วงษ์กฤษ. (2551). คุณภาพชีวิตของสัปเหร่อในเขตเทศบาลนครพระศรีอยุธยา จังหวัด
 พระนครศรีอยุธยา [วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิตไม่ได้ตีพิมพ์]  

มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. 
ชาติชาย มานิตยกุล. (2550). วิถีชีวิตสัปเหร่อในกรุงเทพมหานคร. [วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต 

ไม่ได้ตีพิมพ์]. มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรจน์. 
ดำรงศ์พันธ์ ใจห้าววีระพงศ์, เก็ตถวา บุญปราการ, และณฐพงศ์ จิตรนิรัตน์. (2561). การจัดการศพ 

และอัตลักษณ์ของสัปเหร่อในบริบทพ้ืนที่นาภาคใต้กรณีศึกษาชุมชนวัดมัชฌิมภูผา (ดอน 
กลาง) อำเภอร่อนพิบูลย์จังหวัดนครศรีธรรมราช. วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์, 5(3), 824- 
841. 

ทวีศักดิ์ วรฤทธิ์เรืองอุไร. (2548). สัปเหร่อกับการจัดการศพของชุมชน : กรณีศึกษาชุมชนมอญริมแม่น้ำ 
แม่กลอง อำเภอบ้านโป่ง จังหวัดราชบุรี [วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิตไม่ได้ตีพิมพ์].  
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ. (2559). เพศและความเป็นชายในพุทธศาสนา กับการควบคุมภิกษุ สามเณร และ
 บัณเฑาะก์. วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร, 12(1), 3-25. 
ปรีชา ช้างขวัญยืน. (2559). สตรีในคัมภีร์ตะวันออก (พิมพ์ครั้งที่ 3). คณะอักษรศาสตร์จุฬาลงกรณ์
 มหาวิทยาลัย. 
พระเกรียงศักกดิ์ สิริสกฺโก (ศรีโชติ), และประเวศ อินทองปาน. (2565). จริยศาสตร์เพศในพุทธปรัชญา.  

วารสาร  มจร ปรัชญาปริทรรศน์, 5(1), 25-41. 
พระชาญชัย ชยเมธี (คําวิชัย). (2556). บทบาทของสัปเหร่อท่ีมีต่อพิธีงานศพ : กรณีศึกษาในเขตเทศบาล 

ตําบลหลวงใต้อําเภองาว จังหวัดลําปาง [วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิตไม่ได้ตีพิมพ์].   
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระนพดล สุทฺธิธมฺโม (มูลทาดี). (2560). ศึกษาเปรียบเทียบพิธีศพในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนา
 พราหมณ-์ฮินดู [วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิตไม่ได้ตีพิมพ์]. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ 

ราชวิทยาลัย. 
 
 



   

 
 

หน
้า 

17
1 

 ป
ีที่ 

20
 ฉ

บับ
ที่ 

1 
มก

รา
คม

 –
 ม

ิถุน
าย

น 
25

67
 

ภววิทยาทางเพศ: ปฏิบัติการของสัปเหร่อกะเทยและคำสอนในพุทธเถรวาท 

พระมหานฤดล มหาปญฺโญ, สมจันทร์ ศรีปรัชยานนท์, และอาภากร ปัญโญ. (2562). สัปเหร่อ: การสืบ 
สานคติความเชื่อและพิธีกรรมงานศพในเขตเทศบาล ตำบลบ่อแฮ้ว อำเภอเมืองลำปาง จังหวัด 
ลำปาง. วารสารวิทยาลัยสงฆ์นครลำปาง, 8(1), 24-32. 

พระมหานันทกรณ์ ปิยภาณี, พระมหาพรชัย สิริวโร, และพระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี. (2560). ศึกษา 
วิเคราะห์ปัจจัยก่อให้เกิดการเบี่ยงเบนทางเพศตามคัมภีร์พระพุทธศาสนา. วารสารบัณฑิตศึกษา 
ปริทรรศน์, 13(2), 38-53. 

พระมหาไพฑูรย์ สิริธมฺโม, พระครูภาวนาโพธิคุณ, จักรพรรณ วงศ์พรพวัณ, จรัส ลีกา, และหอมหวล    
บัวระภา. (2562). การวิเคราะห์แนวคิดเรื่องขันธ์ 5 ในเชิงอภิปรัชญา. วารสารบัณฑิตศึกษา 
มหาจุฬา ขอนแก่น, 6(2), 208-221. 

พระมหาสมเจต สมจารี (หลวงกัน). (2559). บัณเฑาะก์กับการบรรลุธรรมขั้นสูงในพุทธศาสนาเถรวาท. 
 ศึกษาศาสตร์ มมร, 4(2), 151-165. 
พระมหาอดุลย์ ยโสธโร (บุตรตะเคียน). (2549). การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องบัณเฑาะก์กับการ        

บรรลุธรรม [วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิตไม่ได้ตีพิมพ์]. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช 
วิทยาลัย. 

พระมหาอุดม สารเมธี, นายสันทัด จันทร์ทาทอง, และนายชํานาญ เกิดช่อ. (2551). การวิเคราะห์ความ 
พิการของมนุษย์ทางพระพุทธศาสนา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระสิริปัญญาคุณ, พระครูโฆสิตวัฒนานุกูล, พระครูโกศลอรรถกิจ และสวัสดิ์ อโณทัย. (2562). ศึกษา 
เชิงวิเคราะห์แนวทางปฏิบัติต่อความตายในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท. วารสารมหาจุฬา 
นาครทรรศน์, 6(4), 1813-1826. 

ศุภกาญจน์ วิชานาติ, และวัชระ งามจิตรเจริญ. (2562). เปรียบเทียบกำเนิดและพัฒนาการของชีวิต 
มนุษย์ในครรภ์ระหว่างพระพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์. วารสารมหาจุฬาวิชาการ, 6(2), 1-16. 

สมภาร พรมทา. (2559). พุทธปรัชญาในอภิธรรม. ปัญญฉัตร์ บุ๊คส์ บายดิ้ง. 
สานุ มหัทธนาดุลย์. (2555). ศึกษาวิเคราะห์ส่วนประกอบภายในร่างกายมนุษย์ในพระไตรปิฎก  

[วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิตไม่ได้ตีพิมพ์]. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สุนทร สุทรัพย์ทวีผล. (2562). การศึกษาวิธีจัดงานศพที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา. บัณฑิตศึกษา
 ปริทรรศน์ วิทยาลัยสงฆ์นครสวรรค์, 7(2), 287-296. 
 



 
 

 

หน
้า 

17
2 

 น
ฤพ

นธ
 ์ ด

้วง
วิเศ

ษ 

Journal of Humanities and Social Sciences Prince of Songkla University  
วารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์  

เสริมสุข วิจารณ์สถิต. (2561). พัฒนาการของกำเนิดมนุษย์ในครรภ์เชิงเปรียบเทียบ ทรรศนะทางพุทธ 
ศาสนาและสูติศาสตร์ [วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิตไม่ได้ตีพิมพ์]. มหาวิทยาลัย 
 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

อนุมานราชธน, พระยา. (2512). ประเพณีเนื่องในการตาย. ศูนย์การพิมพ์. 
Apter, E. (2017). Gender ontology, Sexual difference, and differentiating sex: Malabou and 
 Derrida. PhiloSOPHIA, 7(1), 109-124. 
Bradway, T., & McCallum, E.L. (Eds.). (2019). After queer studies. Literature, theory, and   

sexuality in the 21st century. Cambridge University Press. 
Butler, J. (1990). Gender trouble: Feminism and the subversion of identity. Routledge. 
Butler, J. (2011). Bodies that matter on the discursive limits of sex.. Routledge. 
Duggan, L. (2002). The new homonormativity: The sexual politics of neoliberalism. In  

R. Castronovo, & D. Nelson (Eds.), Materializing democracy: Toward a revitalized  
cultural politics. (pp.175–193). Duke University Press.  

Green, A. I. (2002). Gay but not queer: Toward a post-queer study of sexuality. Theory  
and Society, 31(4), 521–545. 

Gyatso, J. (2003). One plus one makes three: Buddhist gender, monasticism, and the law 
 of the non-excluded middle. History of Religions, 43(2), 89-115. 
Limin, J., & Dacela, M.A. (2017, June 20-22). Ontology of gender: The trans community in  

the gender realism and gender nominalism discourse [Paper presentation]. the  
DLSU Research Congress, De La Salle University, Manila, Philippines. 

Malabou, C. (2011). Changing difference. (trans. Carolyn Shread). Polity Press. 
Muñoz, J. E. (2009). Cruising utopia: The then and there of queer futurity. University Press. 
Penny, J. (2014). After queer theory: The limits of sexual politics. Pluto Press. 
Sedgwick, E.K. (1990). Epistemology of the closet. University of California Press. 
Serano, J. (2007). Whipping girl: A transsexual woman on sexism and the scapegoating  

of femininity. Seal Press. 



   

 
 

หน
้า 

17
3 

 ป
ีที่ 

20
 ฉ

บับ
ที่ 

1 
มก

รา
คม

 –
 ม

ิถุน
าย

น 
25

67
 

ภววิทยาทางเพศ: ปฏิบัติการของสัปเหร่อกะเทยและคำสอนในพุทธเถรวาท 

Zwilling, L. (1992). Homosexuality as Seen in Indian Buddhist Texts. In J. I. Cabezon
 (Ed.), Buddhism, sexuality, and gender. (pp.203-214). State University of New 
 York Press. 
 

 


