
 

 
567  วารสารศิลปศาสตร์ราชมงคลสุวรรณภูมิ  

ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-พฤศจิกายน 2563) 
 

การอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่นของพระสงฆ์ 
LOCAL CULTURAL CONSERVATION OF BUDDHIST MONKS 

 
พระครูสมุห์วิโรจน์ คุณวีโร (ตันบริบูรณ์) 

Phrakhrusamuh Viroj Gunaviro (Tan-Briburn) 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย 
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

E-mail: pkhunwirotanbriburn@gmail.com 

Received October 25, 2020;  Revised November 27, 2020; Accepted December 20 ,2020  
 

บทคัดย่อ  
การอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่นเป็นการรักษาวิถีชีวิตของชนชาติไทยท่ีมีความเจริญ             

งอกงาม ความเป็นระเบียบเรียบร้อย และศีลธรรมอันดีของประชาชน พระพุทธศาสนามีบทบาทส าคัญ
ในส่งเสริมศิลปวัฒนธรรมท่ีท าให้คนไทยมีใจกว้าง ไม่มีนิสัยกีดกัน หรือเบียดเบียนชนชาติอื่นหรือ   
ศาสนาอื่น มีไมตรีต่อทุกคนตลอดจนท าให้คนไทยยอมรับและปรับตัวเข้ากับส่ิงท่ีมาจากต่างวัฒนธรรม  
ได้ง่าย ในด้านสังคมและวัฒนธรรม การปกครอง เพราะเหตุท่ีได้รับอิทธิพลจากหลักธรรมค าสอนในทาง
พระพุทธศาสนาเกี่ยวกับการปกครองอยู่มากท้ังท่ีเกี่ยวกับผู้ปกครอง ผู้อยู่ในปกครองและวิธีการปกครอง 
เป็นต้น อย่างไรก็ตาม ความส าเร็จของการอนุรักษ์อยู่ท่ีพื้นฐานทางวัฒนธรรมของแต่ละกลุ่มประชาชาติ
หรือแต่ละกลุ่มสังคม วัฒนธรรมจะเปล่ียนไปเป็นความเจริญก็อยู่ท่ีคนในสังคมมีปัญญาความสามารถ
ค้นพบส่ิงท่ีมีอยู่แล้วแต่ยังซ่อนเร้นอยู่และประดิษฐ์เสริมส่ิงใหม่บนรากฐานส่ิงเก่า การเปล่ียนแปลงไป
ข้างหน้าเท่านั้นท่ีจะท าให้วัฒนธรรมมีเสถียรภาพ ดังท่ีในเชิงวิชาการเรียกว่า วัฒนธรรมมีพลวัต                                
เพื่อรักษาเสถียรภาพและบุคลิกของสังคมตนเอาไว้ตลอดไป พระพุทธศาสนาเป็นเหมือนรากเหง้า      
แห่งความเป็นชาติ และเป็นเอกลักษณ์ด้ังเดิมของประเทศไทยท้ังด้านสังคม และวัฒนธรรม อาจกล่าวได้
ว่า องค์กรสงฆ์และตัวของพระสงฆ์ เป็นกลไกขับเคล่ือนวิถีชีวิตของชาวพุทธให้เคล่ือนท่ีไปอย่างมั่นคง
แบบพุทธ ขณะเดียวกันกระแสทางสังคม บ้านเมือง เหตุการณ์ต่าง ๆ ก็มีส่วนก าหนดบทบาทให้พระสงฆ์
ต้องพัฒนาและปรับกลยุทธ์ในการส่ังสอน และอบรมประชาชนทุกกลุ่มอย่างฉลาด และเป็นปัจจุบัน 

 

ค าส าคัญ: การอนุรักษ์, ศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่น, พระสงฆ์  
 

Abstract  
    The conservation of local arts and culture is the preservation of a way of 
life of the Thai people that are prosperous, tidiness and good morals of the people. 



  
 
568  Journal of Liberal Art of Rajamangala University of Technology Suvarnabhumi 

Vol.2 No.3 ( September-November 2020) 
 

Buddhism plays an important role in promoting cultural heritage that makes Thai 
people more generous without deprivation or encroaching other people or 
religions. Thais people also has goodwill towards everyone and makes it easy for 
them to accept and adapt to things from different cultures in terms of social and 
administrative culture because of the influence of Buddhist principles related to 
the rulers, subordinates and methods of governing. However, the success of 
conservation lies in the cultural basis of each national or social group. Culture is 
transformed into prosperity where people in society have intelligence, abilities, 
discover what exists but remain hidden and create new ones on the foundation of 
the old. Only forward changes will stabilize the culture as academically called 
dynamic culture to maintain the stability and character of their society forever. 
Buddhism is the root of the nation and original unique in Thailand in terms of both 
social and cultural aspects. Sangha organization and monk's body It is the 
mechanism driving the way of life of the Buddhists to move in a stable Buddhist 
way. At the same time, social trends and events also play a role in the need for 
monks to develop and adjust their teaching strategies and train all groups of people 
wisely and up to date. 
 

Keywords: Conservation, Local Cultural, Buddhist Monks 
 

บทน า  
การอนุรักษ์ (Conservation) คือ การใช้และจัดการทรัพยากรท้ังท่ีเป็นธรรมชาติและท่ีมนุษย์

สร้างขึ้นอย่างฉลาด ตลอดจนมีการวางแผนอย่างรอบคอบส าหรับทรัพยากรเหล่านั้น เพื่อบรรลุความ
ต้องการในอนาคตและให้หมายรวมถึงการป้องกัน การดูแล การรักษา เพื่อให้คงคุณค่าไว้ การสงวน 
และการปฏิสังขรณ์ และการบูรณะด้วย (กรมศิลปากร, 2544) อนุรักษ์ คือ การสงวนปกปักรักษาจาก
ความสูญเสีย ละท้ิง ท าลายเพื่อท าให้มรดกวัฒนธรรมเหล่านั้นสามารถให้ความสุขทางจิตใจของตนและ
ของคนรุ่นต่อไป ในการปฏิบัติการในงานอนุรักษ์เป็นส่ิงท่ีควรระมัดระวังเนื่องจากต้องเกี่ยวข้องกับการ
เข้าไปกระท าหยุดยั้งขัดขวางการเส่ือมของส่ิงของวัสดุเดิมท าให้เปล่ียนรูปลักษณะและบางครั้งจะยากต่อ
การคืนสภาพ (Weaver Martin E., 1993) 



 

 
569  วารสารศิลปศาสตร์ราชมงคลสุวรรณภูมิ  

ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-พฤศจิกายน 2563) 
 

การอนุรักษ์เป็นการกระท าโดยมีวัตถุประสงค์เพื่อบ ารุงรักษา ส่งเสริม และเผยแพร่ในกิจการ    
ใด ๆ ก็ตาม เช่น การอนุรักษ์วัฒนธรรม การอนุรักษ์สัตว์ป่า การอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติ (จิระวิณ์ 
โกมลเปลิน, มปป.) เป็นการใช้อย่างสมเหตุสมผลเพื่อการมีใช้ตลอดไป เป็นค านิยามง่าย ๆ แต่เป็นการ
เน้นการใช้ทรัพยากรเป็นพื้นฐาน อีกท้ังยังมีแนวทางการใช้ตลอดไป ซึ่งหมายถึงว่าจะใช้ทรัพยากร
อย่างไรจึงจะท าให้มีทรัพยากรเป็นต้นทุน (Stock) ท่ีสามารถมีให้ใช้ตลอดไป อย่างไรก็ตาม การใช้นี้มิได้
หมายถึงเฉพาะการน ามาบริโภค ด่ืม กิจ หรือสัมผัส เท่านั้น แต่หมายความรวมถึง การเก็บเอาไว้ชมเชย 
ฟื้นฟู หรือพัฒนาส่ิงนั้นให้ดีขึ้นก็ได้ กล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือ การสงวนหรือการแบ่งเขตท่ีจะสงวนไว้ก็ได้ 
(เกษม จันทร์แก้ว, 2541) นอกจากนี้แล้ว การอนุรักษ์ยังเป็นกระบวนการสงวนรักษาท่ีได้เข้มงวดเป็น
ลักษณะผ่อนคลายเพื่อปกป้องส่ิงแวดล้อม ภูมิทัศน์ หรือสถานท่ีส าคัญทางประวัติศาสตร์ไว้มิให้สูญหาย
หรือถูกเปล่ียนไปโดยการใช้สอยหรือการบริโภคท่ีไม่เหมาะสมหรือกล่าวโดยหลักการ คือ การพิทักษ์
รักษาสภาพและเอกลักษณ์แต่ไม่หวงห้ามในการใช้ (เดชา บุญคุ้ม, 2540) 

องค์การศึกษาวิทยาศาสตร์และวัฒนธรรมแห่งสหประชาชาติหรือ ยูเนสโก จึงได้ก าหนด
แนวความคิดไว้ชัดเจนว่าการพัฒนาท่ีถูกต้องมีลักษณะเริ่มจากภายในประยุกต์และประดิษฐ์คิดค้น
ภายในวัฒนธรรมแต่งละแห่งเอง ไม่มีใครสามารถให้ข้อเสนอแนะแบบส าเร็จรูปกับทุกเรื่องทุกปัญหาได้
ว่า จะน าเอาคุณค่าศิลปะและวัฒนธรรมท่ีดีงามมาประยุกต์ผสมผสานหรือสร้างใหม่อย่างไร ให้
สอดคล้องกับการแก้ปัญหาและการพัฒนา เป็นเรื่องท่ีสมาชิกในชุมชนจะร่วมกันพิจารณาก าหนด
แนวทางของตนเอง การอนุรักษ์จะก่อให้เกิดประโยชน์ต่อเราหลากหลายประการด้วยกัน คือ ได้เป็นการ
เก็บรักษาคุณค่ามรดกวัฒนธรรมเพื่อสืบทอดไปยังชนรุ่นหลัง ได้เป็นการศึกษาค้นคว้ามรดกทาง
วัฒนธรรมและเผยแพร่เพื่อยกระดับสังคม และท าให้สังคมสามารถพัฒนาได้อย่างเหมาะสมและเป็นตัว
ของตัวเองบนรากฐานมรดกวัฒนธรรมและเทคโนโลยีของตนเอง (สุรสวัสด์ิ สุขสวัสด์ิ, 2542) 

จากท่ีกล่าวมาข้างต้น ผู้เขียนสนใจศึกษาเกี่ยวกับการอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่น เพื่อเป็น
แนวทางในการส่งเสริมและอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่นให้ด ารงอยู่และสืบทอดต่อคนรุ่นหลัง 

 

ความหมายของการอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่น 
การอนุรักษ์ เมื่ออ้างอิงจากระเบียบกรมศิลปากรว่าด้วยการอนุรักษ์โบราณสถาน พ.ศ. 2528 

ซึ่งนิยามว่า การอนุรักษ์ ได้แก่ การสงวนรักษา การปฏิสังขรณ์ และการบูรณะ โดยนิยามท้ัง 3                                 
มีความหมาย ดังนี้ (1) การสงวนรักษา (Preservation) หมายถึง การดูแลรักษาไว้ตามสภาพเดิมเท่าท่ี
เป็นอยู่และป้องกันไม่ให้เสียหายต่อไป (2) การปฏิสังขรณ์ (Renovation) หมายถึง การท าให้คืนสู่สภาพ
เดิมท่ีเคยเป็นมา และ (3) การบูรณะ (Restoration) หมายถึง การซ่อมแซม ปรับปรุงให้มีรูปทรงลักษณะ
กลมกลืนเหมือนของเดิมมากท่ีสุด เท่าท่ีจะมากได้ แต่ต้องแสดงความแตกต่างของส่ิงท่ีมีเดิมกับส่ิงท่ีท า
ขึ้นใหม่ (กรมศิลปากร, 2544) 



  
 
570  Journal of Liberal Art of Rajamangala University of Technology Suvarnabhumi 

Vol.2 No.3 ( September-November 2020) 
 

ศิลปะ หมายถึง ฝีมือ ฝีมือทางการช่าง การท าให้วิจิตรพิสดาร เช่น รูปสลักวีนัสเป็นรูปศิลปะ
เขาท าดอกไม้ประดิดประดอยอย่างมีศิลปะ ฯลฯ และยังมีความหมายว่า การแสดงออกซึ่งอารมณ์
สะเทือนใจให้ประจักษ์ด้วยส่ือต่าง ๆ อย่างเสียง เส้น สี ผิว รูปทรง เป็นต้น เช่น วิจิตรศิลป์ ศิลปะการ
ดนตรี ศิลปะการวาดภาพ ศิลปะการละคร ฯลฯ (ราชบัณฑิตยสถาน, 2545) ท่ีท าขึ้นด้วยฝีมืออย่าง
ประณีตและมีคุณค่าสูงในทางศิลปะ ตามภูมิปัญญาความรู้ของคนในยุคสมัยต่าง ๆ เพื่อใช้ประโยชน์ใน
การด ารงชีวิตและเกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตวัฒนธรรม ท้ังด้านเศรษฐกิจ (การท ามาหากิน) การศึกษา                          
(การอบรมส่ังสอน) การรักษาพยาบาลและการป้องกันโรคภัยไข้เจ็บ ตัวอย่างเช่น ภาพเขียน รูปปั้น 
เครื่องลายคราม เครื่องถม เป็นต้น (ส านักงานคณะกรรมการกฤษฎีกา, 2535) 

วัฒนธรรม มีรากศัพท์มาจากภาษาบาลีและสันสกฤต เพราะค าว่า วัฒนธรรม มาจากค าบาลี
ว่า วฑฺฒน ซึ่งแปลว่า เจริญงอกงาม ส่วนค าว่า ธรรม มาจากภาษาสันกฤตว่า ธรฺม หมายถึง ความดี และ
ค าว่า วัฒนธรรม นี้  ตรงกับภาษาอังกฤษว่า Culture ท่ีมีรากศัพท์มาจาก Cultura ในภาษาละติน                                
มีความหมายว่า การเพาะปลูกหรือการปลูกฝัง ซึ่งอธิบายได้ว่า มนุษย์เป็นผู้ปลูกฝังอบรมบ่มนิสัยให้เกิด
ความเจริญงอกงาม (คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2551) วัฒนธรรมเป็นมรดก
ทางสังคมท่ีครอบคลุมทุกส่ิงทุกอย่างท่ีแสดงออกถึงวิถีชีวิตมนุษย์โดยแต่ละสังคมมีวัฒนธรรมโดยเฉพาะ
ของตนเอง เพราะเป็นวิถีชีวิตท่ีแตกต่างกันของแต่ละกลุ่มสังคม (สุพัตรา สุภาพ, 2541) เป็นวิถีแห่งการ
ด ารงชีพท่ีมนุษย์สร้างขึ้น รวมท้ังระบบความรู้ ความคิด ความเช่ือ จนมีการยอมรับปฏิบัติกันมา มีการ
อบรมถ่ายทอดไปสู่สมาชิกรุ่นต่อมา ตลอดจนมีการเปล่ียนแปลงให้เข้ากับสภาพส่ิงแวดล้อมของมนุษย์ 
(สมศักดิ์ ศรีสันติสุข, 2546) 

สรุปได้ว่า การอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่น หมายถึง การรักษาศิลปวัฒนธรรมท่ีสร้างขึ้นบน
ผืนแผ่นดินไทย อันเป็นวัฒนธรรมของเผ่าพันธุ์ให้คงอยู่เป็นมรดกของชนรุ่นหลังต่อไป วัฒนธรรมมี
บทบาทมากขึ้นใน ระบบเศรษฐกิจ อุตสาหกรรม และการท่องเท่ียวด้วยการแข่งขันในตลาดโลกท่ี
ซับซ้อนมากขึ้น ส่งผลให้ทุกประเทศต่างพยายามหาส่ิงท่ีแตกต่างและโดดเด่น วัฒนธรรมจึงกลายเป็น
เครื่องมือท่ีทุกฝ่ายน ามาใช้เพื่อสร้างความแตกต่างในการแข่งขัน 

 

ศิลปวัฒนธรรมของไทย 
พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว ฯ ทรงมีพระราชด าริว่า ชาติไทยเรานั้นมีเอกราช มีภาษา                          

มีศิลปวัฒนธรรม ขนบธรรมเนียมประเพณีเป็นของตนเองมาช้านานหลายทศวรรษแล้ว ท้ังนี้ เพราะ
บรรพบุรุษของเราได้เสียสละอุทิศชีวิต อุทิศกายและใจสร้างส่ิงเหล่านี้ไว้ให้พวกเรา จึงจ าเป็นท่ีพวกเรา
ต้องรักษาส่ิงนี้เอาไว้ให้คงทนถาวร (กรมประชาสัมพันธ์, 2559) มุมมองของนักสังคมวิทยา วัฒนธรรม
เป็นกระบวนการอบรมส่ังสอน ปลูกฝัง เพื่อให้เรียนรู้ ให้เกิดการด ารงชีวิตในรูปแบบเดียวกันของคนในสังคม 
และถ่ายทอดไปยังคนรุ่นหลัง ส่วนในมุมมองของนักมานุษยวิทยา หมายถึง พฤติกรรมท่ีกล่ันกรองมา



 

 
571  วารสารศิลปศาสตร์ราชมงคลสุวรรณภูมิ  

ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-พฤศจิกายน 2563) 
 

จากความคิดท่ีจะหาวิธีการมาตอบสนองความต้องการพื้นฐานของมนุษย์ เช่น การกินอาหาร การอยู่
รวมกันเป็นกลุ่ม การส่ือสารความคิดต่อกัน เป็นการมองถึงพฤติกรรมพื้นฐานท่ีเน้นความอยู่รอด และ
ความเป็นจริงของชีวิต ก่อนท่ีจะค านึงความดี ความงามใด ๆ (นิยพรรณ วรรณศิริ, 2540) ปัจจัยท่ีท าให้
สร้างวัฒนธรรมขึ้นมา คือ สภาพแวดล้อมทางภูมิศาสตร์ ระบบการเกษตร ค่านิยมจากการสะสม
วัฒนธรรม และอิทธิพลจากวัฒนธรรมอื่น (เพิ่มพูน เศรษฐวรกุล, 2544) วัฒนธรรมไทยอยู่ภายใต้ทฤษฎี 
Diffusionism โดยสังคมเป็นตัวก าหนดในการปรับเปล่ียน ท้ังนี้ อาจต้ังอยู่บทความหลากหลายทาง
ชีวภาพ ความหลากหลายทางพันธุกรรม ความแตกต่างทางเช้ือชาติ ตลอดจนบริบททางสังคม ไม่ว่าจะ
เป็นความเช่ือ ขนบธรรมเนียมประเพณี พิธีกรรม และวิถีชีวิตท่ีเปล่ียนไป เป็นต้น ดังนั้นปัจจัยต่าง  ๆ 
เหล่านี้ เป็นปัจจัยท่ีมีผลต่อพลวัตรหรือวิวัฒนาการท้ังส้ิน เพราะสังคมจะเป็นตัวกล่ันกรองแนวคิดท่ี
เกิดขึ้นจากชุมชน เมื่อแนวคิดต่าง ๆ ได้ตกผลึกและเป็นท่ียอมรับ เมื่อนั้นก็ถือว่าเป็นมติชุมชน (สุวิชชาญ 
เกษจ านงค์, 2554) 

การพัฒนาท่ีอาศัยวัฒนธรรม มาใช้ในการพัฒนาเศรษฐกิจและสังคม เป็นการพัฒนาท่ีเริ่มจาก
ภายในชุมชนขึ้นมาซึ่งจะสอดคล้องกับพื้นฐานทางวัฒนธรรมและวิธีชีวิตของชุมชน การพัฒนาลักษณะนี้
จะใกล้เคียงกับการพัฒนาตามหลักการพึ่งตนเองหรือการพัฒนาโดยใช้ภูมิปัญญาท้องถิ่น การพัฒนาตาม
แนวทางวัฒนธรรมชุมชนนี้ มี 3 แนวทาง คือ 1) น าเอาวัฒนธรรมด่ังเดิมท้ังด้านรูปแบบและเนื้อหามาใช้
ในการพัฒนา 2) การถือเอาวัฒนธรรมเป็นเป้าหมายในตัวเอง และ 3) การท าการพัฒนาโดยน าเอามิติ
ทางวัฒนธรรมเข้าไปสอดแทรกในกิจกรรมทุกส่วนของชีวิต (กาญจนา แก้วเทพ, 2539) วัฒนธรรมชุมชน 
ได้แก่ วิธีการจัดการผลิต การถือครองท่ีดิน การแลกเปล่ียนและการค้า รวมท้ังกิจกรรมทางเศรษฐกิจ         
อื่น ๆ จะเน้นความส าคัญต่อผลประโยชน์ร่วมกันและความยั่งยืนของส่วนรวม การมีน้ าใจ การช่วยเหลือ
เกื้อกูลและการประสานประโยชน์ว่าเป็นส่ิงท่ีมีความหมายมีคุณค่าท่ีจะต้องสืบทอดมากกว่าประโยชน์
สูงสุดของผลผลิตต่อหน่วย ระบบการผลิตหรือกิจกรรมทางเศรษฐกิจจึงเป็นเพียงส่วนหนึ่งของ
วัฒนธรรม ของระบบคุณค่า และวิธีคิดท่ีชุมชนพัฒนาขึ้นและสืบสานต่อกันมา ด้วยเหตุนี้เอง การท านา
จึงมิใช่เพียงเพื่อสร้างผลผลิตให้มากท่ีสุดแต่เพียงอย่างเดียว แต่เกี่ยวเนื่องกับการเซ่นสังเวยส่ิงศักดิ์สิทธิ์ 
เ ช่น แม่โพสพ หรือผี และเช่ือมโยมไปกับพิธีกรรมและประเพณีต่าง ๆ ท่ีเน้นการสืบทอด                      
การด ารงอยู่ร่วมกัน การพึ่งพาอาศัย การปกป้องความเป็นชุมชนและแสดงให้เห็นถึงวิธีคิดท่ีเป็นของ
ตนเอง (ยศ สันตสมบัติ, 2539) 

สรุปได้ว่า ศิลปวัฒนธรรมของไทย คือ วิถีชีวิตของคนแต่ละกลุ่มซึ่งมีความหลากหลาย       
แตกแต่งกัน การพัฒนาโดยใช้มิติของวัฒนธรรมเป็นตัวน าในรูปแบบหนึ่ง ๆ อย่างไรก็ตามการเร่งความ
เจริญเติบโตทางเศรษฐกิจย่อมส่งผลให้เกิดการเปล่ียนแปลงในวิถีการด าเนินชีวิต ท าให้บุคคลและสังคม
รวมท้ังโครงการสร้างและกลไกการบริหารและการจัดการต่าง ๆ ปรับตัวตามไม่ทัน เกิดความไม่สมดุล
ระหว่างการพัฒนาทางวัตถุกับการพัฒนาทางจิตใจ 



  
 
572  Journal of Liberal Art of Rajamangala University of Technology Suvarnabhumi 

Vol.2 No.3 ( September-November 2020) 
 

ประเภทของวัฒนธรรม 
โดยท่ัวไปแล้ว มักมีการจ าแนกประเภทของวัฒนธรรมออกเป็น 2 ประเภทใหญ่ ๆ คือ 

วัฒนธรรมทางวัตถุ (Material Culture) และวัฒนธรรมท่ีไม่ใช่วัตถุ (Non-Material Culture) (สุพัตรา 
สุภาพ, 2540) วัฒนธรรมทางวัตถุ เป็นเรื่องเกี่ยวกับสุขภาพเพื่อให้ได้อยู่ดีกินดี มีความสะดวกสบายใน
การครองชีพ ได้แก่ ส่ิงความจ าเป็นเบื้องต้นในชีวิต 4 อย่าง และส่ิงอื่น ๆ เช่น เครื่องมือ เครื่องใช้ 
ยานพาหนะ ตลอดจนเครื่องอาวุธ ยุทโธปกรณ์ เครื่องป้องกันตัว วัฒนธรรมทางจิตใจ เป็นส่ิงท่ีท าให้
ปัญญาและจิตใจมีความเจริญงอกงาม ได้แก่ การศึกษาวิชาความรู้อันบ ารุงความคิดทางปัญญา ศาสนา 
จรรยา ศิลปะ และวรรณคดี กฎหมาย และระเบียบประเพณี ซึ่งส่งเสริมความรู้สึกทางจิตให้งอกงามหรือ
สบายใจ นักสังคมวิทยาส่วนหนึ่ง เห็นว่า มีความคลุมเครือจึงแบ่งประเภทของวัฒนธรรมออกเป็น                             
3 ประเภท ดังนี้ 1) วัฒนธรรมทางวัตถุ (Material) ได้แก่ วัตถุส่ิงของเครื่องใช้ต่าง ๆ ท่ีมนุษย์สร้างขึ้น
เพื่อน ามาใช้ในสังคม เช่น ท่ีอยู่อาศัย อาหาร เส้ือผ้า ยารักษาโรค 2) วัฒนธรรมความคิด (Idea) 
หมายถึง วัฒนธรรมท่ีเกี่ยวกับความรู้สึกนึกคิด ทัศนคติ ความเช่ือต่าง ๆ เช่น ความเช่ือในเรื่องตายแล้ว
เกิดใหม่ ความเช่ือในเรื่องกฎแห่งกรรม การเช่ือถือโชคลาง ตลอดจนเรื่องลึกลับ นิยายปรัมปรา 
วรรณคดี สุภาษิต และอุดมการณ์ต่าง ๆ เป็นต้น และ 3) วัฒนธรรมด้านบรรทัดฐาน (Norm) เป็นเรื่อง
ของการประพฤติปฏิบัติตามระเบียบแบบแผนท่ีสังคมก าหนดเอาไว้ไม่ว่าจะเป็นลายลักษณ์อักษรหรือไม่
เป็นลายลักษณ์อักษรก็ตาม ซึ่งแบ่งออกเป็นประเภทย่อย ๆ คือ วัฒนธรรมทางสังคม (Social Culture) 
วัฒนธรรมท่ีเกี่ยวข้องกับกฎหมาย (Legal Culture) และวัฒนธรรมท่ีเกี่ยวกับจิตใจและศีลธรรม (Moral 
Culture) (คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2551) 

พระราชบัญญัติวัฒนธรรมแห่งชาติ ปีพุทธศักราช 2485 ได้แบ่งประเภทของวัฒนธรรม
ออกเป็น 4 ประเภท ได้แก่ 1) คติธรรม (Moral) คือวัฒนธรรมท่ีเกี่ยวกับหลักในการด ารงชีวิตส่วนใหญ่
เป็นเรื่องของจิตใจ และได้มาจากศาสนา ใช้เป็นแนวทางในการด าเนินชีวิตของสังคม เช่น ความเสียสละ 
ความขยัน หมั่นเพียร การประหยัดอดออม ความกตัญญู ความอดทน ท าดีได้ดี เป็นต้น 2) เนติธรรม 
(Legal) คือวัฒนธรรมทางกฎหมาย รวมท้ังระเบียบประเพณีท่ียอมรับนับถือกันว่ามีความส าคัญพอ ๆ 
กับกฎหมาย เพื่อให้คนในสังคมอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข 3) สหธรรม (Social) คือวัฒนธรรมทางสังคม 
รวมทั้งมารยาทต่าง ๆ ท่ีจะติดต่อเกี่ยวข้องกับสังคม เช่น มารยาทในการรับประทานอาหาร มารยาทใน
การติดต่อกับบุคคลต่าง ๆ ในสังคม และ 4) วัตถุธรรม (Material) คือวัฒนธรรมทางงวัตถุ เช่น 
เครื่องนุ่งห่ม ยารักษาโรค บ้านเรือน อาคารส่ิงก่อสร้างต่าง ๆ สะพาน ถนน รถยนต์ เครื่องคอมพิวเตอร์ 
เป็นต้น (คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2551) 

สรุปได้ว่า เมื่อจ าแนกประเภทของวัฒนธรรม สามารถจ าแนกได้หลากหลายตามลักษณะ
พื้นฐาน โดยท่ัวไปมักจ าแนกประเภทของวัฒนธรรมออกเป็น 2 ประเภทใหญ่ ๆ คือ วัฒนธรรมทางวัตถุ 
และวัฒนธรรมทางจิตใจ ปัจจุบันส านักงานคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ ได้แบ่งออกเป็น 5 สาขา 



 

 
573  วารสารศิลปศาสตร์ราชมงคลสุวรรณภูมิ  

ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-พฤศจิกายน 2563) 
 

คือ 1) สาขามนุษยศาสตร์ 2) สาขาศิลปะ 3) สาขาช่างฝีมือ 4) สาขาคหกรรมศิลป์ และ 5) สาขากีฬา
และนันทนาการ  

 

พัฒนาการของวัฒนธรรมไทย 
สมัยล้านนามีดินแดนอยู่บริเวณท่ีราบลุ่มแม่น้ ากก จังหวัดเชียงรายและ ดินแดนของแคว้น                    

หริภุญชัย พญาเม็งรายได้สถาปนาแคว้นนี้ขึ้นเมื่อประมาณ พ.ศ. 1802 อาณาจักรกว้างขวางทาง
ภาคเหนือของไทย อาณาเขตของล้านนาจะคลุมลงมาจากเชียงราย จนถึงเขตจังหวัดน่านและจังหวัดเลย 
พญาเม็งรายได้ท านุบ ารุงวัฒนธรรมไทยให้เจริญรุ่งเรือง วัฒนธรรมของล้านนาเจริญรุ่งเรืองสูงสุดในสมัย
พระเจ้าติโลกราชซึ่งครองราชย์ตรงกับรัชสมัยของสมเด็จพระบรมไตรโลกนาถ อย่างไรก็ตาม อาณาจักร
ล้านนาเจริญรุ่งเรืองและมีอ านาจเข้มแข็งมาจนถึงสมัยพระเจ้าติโลกราช เมื่อประมาณ พ.ศ. 2030 
หลังจากนั้น อาณาจักรล้านนาก็เส่ือมอ านาจลงและตกเป็นเมืองขึ้นของพม่า เมื่อสมเด็จพระนเรศวร
มหาราช หลังจากนั้นมีการแย่งชิงระหว่างไทยกับพม่าเรื่อยมา จนถึงสมัยกรุงธนบุรี หัวเมืองล้านนาไทย
ท้ังหมดจึงมารวมอยู่กับอาณาจักรไทยอย่างมั่นคง เมื่อ พ.ศ. 2319 (คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2551) 

สมัยสุโขทัย เริ่มมีความเป็นปึกแผ่นมีการขยายอาณาเขตไปยังดินแดนใกล้เคียง มีการเจริญ
สัมพันธไมตรีกับอาณาจักรข้างเคียงและอาณาจักรห่างไกล คือ จีน ตลอดระยะเวลาประมาณ 200 ปี 
กรุงสุโขทัยมีกษัตริย์ปกครองท้ังส้ิน 9 พระองค์ สมัยพ่อขุนรามค าแหงมหาราชถือได้ว่าเป็นสมัยท่ี
เจริญรุ่งเรืองท่ีสุด เป็นบ่อเกิดของวัฒนธรรมมากมาย และวัฒนธรรมบางอย่างก็ตกทอดมาจนถึงปัจจุบัน 
ไทยได้รับอิทธิพลทางด้านภาษา ศาสนา และความเช่ือมาจากชนชาติเขมร จีนและอินเดีย (ณรงค์                        
เส็งประชา, 2539) 

สมัยอยุธยาหรือแคว้นอโยธยา สมัยนี้ มีการติดต่อกับชาวต่างประเทศ ชาวยุโรปเข้ามาติดต่อ
ทางการค้า ในปี พ.ศ. 2059 โดยชาติโปรตุเกสเป็นชาติแรกท่ีเข้ามาติดต่อในสมัยสมเด็จพระรามาธิบดี                     
ท่ี 2 (พ.ศ.2034-2072) นอกจากนี้ มีชาติสเปน ฮอลันดา อังกฤษ ซึ่งมีความสัมพันธ์ในด้านการค้า                         
การแลกเปล่ียนพระราชสาสน์ และบรรณาการ รวมถึงการตั้งสถานีการค้าในสมัยอยุธยา นับเป็นการเริ่ม
ด้นทางการทูตในราชอาณาจักรไทย ส่วนฝรั่งเศสมีการแลกเปล่ียนทางการทูต น าโดย เชอวาเลีย เดอ โซ
มองต์ ซึ่งเป็นราชทูตของสมเด็จพระเจ้าหลุยส์ท่ี 14 แห่งฝรั่งเศส ความสัมพันธ์ระหว่างไทยกับชาติ
ตะวันตกในสมัยอยุธยานั้น มีจุดมุ่งหมายส าคัญเพื่อผลประโยชน์ทางการค้า การควบคุมเส้นทางการ
เดินเรือ การเผยแพร่คริสต์ศาสนา อิทธิพลของชาติยังมิได้ส่งผลในด้านการเปล่ียนแปลงทางด้านสังคม 
ทัศนคติ การเมืองและเศรษฐกิจของไทยแต่อย่างใด ท้ังนี้ เพราะประเทศยุโรปในระยะนั้นยังไม่ได้พัฒนา 
โดยเฉพาะรูปแบบในการปกครอง ชาติตะวันตกยังคงใช้รูปแบบการปกครองแบบบูรณาญาสิทธิราชย์ 



  
 
574  Journal of Liberal Art of Rajamangala University of Technology Suvarnabhumi 

Vol.2 No.3 ( September-November 2020) 
 

ท าให้แนวคิดทางการปกครองมิได้แตกต่างกันมากนัก จึงยังไม่ปรากฏอิทธิพลของชาติตะวันตกเข้ามามี
อิทธิพลต่อการปกครองของไทย (คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2551) 

สมัยกรุงธนบุรี สมัยนี้มีช่วงระยะเวลาเพียง 15 ปี (ระหว่าง พ.ศ. 2310-2325) พระเจ้ากรุง
ธนบุรี หรือพระเจ้าตากสินมหาราช ได้กู้เอกราชรวบรวมบ้านเมืองเป็นปึกแผ่น และเริ่มฟืนฟูวัฒนธรรม
ของชาติ เช่น ท านุบ ารุงพุทธศาสนา ศิลปกรรมและเศรษฐกิจ การฟืนฟูกระท าไ ด้ไม่มาก 
เพราะบ้านเมืองยังไม่ค่อยสงบ และระยะเวลาการครองราชย์ส้ัน (คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬา     
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2551)  

วัฒนธรรมสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น เริ่มต้ังแต่พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลก
มหาราช ได้สถาปนากรุงเทพฯ ขึ้นเป็นราชธานีแทนกรุงธนบุรี เนื่องจากเหตุผลทางยุทธวิธีเป็นส าคัญ 
ส าหรับพัฒนาการนั้นอยู่บนรากฐานของวัฒนธรรมกรุงศรีอยุธยา สมัยรัตนโกสินทร์ (รัชกาลท่ี 1 -4)                         
ชาติยุโรป ได้แก่ อังกฤษ โปรตุเกส ได้เข้ามาฟื้นฟูการค้ากับไทย ท าให้เกิดการเปล่ียนแปลงทางเศรษฐกิจ 
เช่น การยอมรับทฤษฎีการค้าเสรี (Laissez-faire) ของอาดัม สมิธ และชาวอเมริกัน เป็นยุคท่ีคนไทย
เริ่มต้นรู้จักชาติตะวันตกในมิติของการติดต่อค้าขาย รวมถึงการทูตเพื่อแลกเปล่ียนผลประโยชน์ทาง           
การค้า แนวคิดตะวันตกได้เริ่มเข้ามาในรูปของการใช้อิทธิพลของการเมืองและการทหารอย่างชัดเจน                                       
ในยุคของการขยายลัทธิจักรวรรดินิยมในตอนต้นพุทธศตวรรษท่ี 25 เป็นต้นมา ซึ่งแนวความคิดแบบใหม่
จากอิทธิพลของชาติตะวันตกส่งผลในการเปล่ียนแปลงในสังคม การปกครอง เศรษฐกิจ ฯลฯ (คณาจารย์
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2551) 

วัฒนธรรมไทยสมัยรัตนโกสินทร์ปัจจุบัน ซึ่งได้แก่ ต้ังแต่สมัยรัชกาลท่ี 7 ถึงปัจจุบัน  มีการ
ปกครองแบบประชาธิปไตย หมายถึง การให้ประชาชนมีส่วนร่วมในการปกครอง ความจริงแล้ว เริ่มมา
จากรัชกาลท่ี 5 รัชกาลท่ี 6 ก็ทรงเตรียมประชาธิปไตย สมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้นเร่งพัฒนาประเทศ                     
ในระยะแรกเป็นการพัฒนาเปล่ียนแปลงระบบเศรษฐกิจ ในยุคนี้ยุโรปก าลังปฏิวัติอุสาหกรรมรัชกาลท่ี 7 
ได้พยายามวางหลักฐานประชาธิปไตยและทรงมีแผนการท่ีจะพระราชทานรัฐธรรมนูญ ให้แก่ประชาชน
แต่ทรงถูกคักค้านโดยพวกเจ้านายจึงทรงยับยั้งแผนการนั้น จนกระท่ังเกิดการปฏิวัติ แต่มีการ
เปล่ียนแปลงระบบการปกครอง โดยคณะราษฎร์ เมื่อ 24 มิถุนายน 2474 หลังจากนั้นอารยธรรมไทย                                 
ก็มีการเปล่ียนแปลงและพัฒนาการ โดยได้รับอิทธิพลจากวัฒนธรรมตะวันตกมากกว่าวัฒนธรรม
ตะวันออก (ทัตฐิดา นาคเกษม, 2550) 

สรุปได้ว่า พัฒนาการของวัฒนธรรมไทยจากอดีตถึงปัจจุบัน แสดงให้เห็นความเป็นวัฒนธรรม
ร่วมสมัย กล่าวคือ การน าวัฒนธรรมจากอดีตมาประยุกต์ใช้ร่วมกับวัฒนธรรมในปัจจุบันได้อย่าง 
ผสมผสานกัน ในการพัฒนาวัฒนธรรมร่วมสมัยจัดแยกความเป็นอยู่ของสังคมเป็น 2 ส่วน แบบวิถีชีวิต
ไทยในชนบท และวิถีชีวิตไทยเมือง ท่ามกลางความเจริญทางวัตถุท่ีท าให้ชีวิตต้องแข่งขันกันมากขึ้น 
อย่างไรก็ตาม ยังมีบางส่ิงบางอย่างท่ีมิได้เปล่ียนไปตามยุคตามสมัย ในทางตรงกันข้ามกลับได้รับการ



 

 
575  วารสารศิลปศาสตร์ราชมงคลสุวรรณภูมิ  

ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-พฤศจิกายน 2563) 
 

ส่งเสริมให้รักษาไว้ตลอดไป ส่ิงเหล่านั้นก็คือความเช่ือและค่านิยม ในการยกย่องสรรเสริญผู้มี
ความสามารถความมารยาท สุภาพเรียบร้อย ความกตัญญูกตเวทีต่อบุพการีและผู้มีพระคุณ วิถีชีวิตของ
คนไทยปัจจุบัน  

 

ความสัมพันธ์ระหว่างพระพุทธศาสนากับศิลปวัฒนธรรมไทย 
พระพุทธศาสนากับศิลปวัฒนธรรมไทยส่งอิทธิพลต่อลักษณะนิสัยจิตใจ คนไทยมีนิสัย       

เยือกเย็น โอบอ้อมอารี เมตตากรุณา เคารพ อ่อนน้อม ถ่อมตน กตัญญูกตเวที ขยัน อดทน สุภาพและ
ไม่เห็นแก่ตัว เพราะปฏิบัติตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ศิลปกรรมและสถาปัตยกรรมของไทย
เจริญก้าวหน้า เพราะพระพุทธศาสนา วิจิตรงดงาม เพราะพระพุทธศาสนาเป็นแรงบันดาลใจ ภาษา คน
ไทยรับพระพุทธศาสนาท้ังเถรวาทและมหายานจากอินเดียเราจึงรับเอาภาษาบาลีหรือมคธและภาษา
สันสกฤตมาไขในภาษาไทยมากมาย เข่น  บุบผา-บุษบา, ปัญญา-ปรัชญา ฯลฯ วรรณกรรมท่ีส าคัญและ
ดีเด่นเข้าขั้นวรรณคดี ส่วนมากมาจากเรื่องทางพระพุทธศาสนา เช่น ไตรภูมิพระร่วง มหาชาติค าหลวง                           
แม้เรื่องของไทยแท้ ๆ เช่น ลิลิตพระลอ ก็ยังมีหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาแทรกอยู่ จารีตประเพณี 
ประเพณีท่ีส าคัญๆ ของไทย ส่วนมากสืบเนื่องมาจากพระพุทธศาสนา เช่น มาฆบูชา วิสาขบูชา 
อาสาฬหบูชา เข้าพรรษา ขนบธรรมเนียมต่าง ๆ ของไทย สืบเนื่องมาจากพระพุทธศาสนาเป็นแนว
ปฏิบัติ เช่น การต้อนรับแขก การเข้าพบผู้ควรเคารพ การศึกษาเล่าเรียน สมัยโบราณวัดเป็นศูนย์กลาง
การศึกษา พระเป็นครูสอนศีลธรรม และอบรม (ประพันธ์ กุลวินิจฉัย, 2550) 

ดังกล่าวนี้ พระพุทธศาสนาจึงเป็นต้นก าเนิดของวัฒนธรรมไทยต้ังแต่อดีตและสืบทอดมา
กระท่ังปัจจุบัน ซึ่งมีมากมายหลากหลายด้าน ดังนี้ 

 1. สถาบันกษัตริย์ไทย ท่ีได้รับการยกย่องจากชาวโลกว่า พระองค์เป็นยิ่งกว่ากษัตริย์ (The 
King of King) เพราะทรงทศพิธราชธรรม จักรวรรดิวัตร ราชสังคหวัตถุ ฯลฯ ทรงเป็นท่ีรู้จักไปท่ัวโลก 
เช่น ยามบ้านเมืองมีวิกฤตด้านต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นความแตกแยกของเหล่าพสกนิกรท่ีมีความคิดเห็นไม่
ตรงกันในเรื่องการเมืองเศรษฐกิจและอื่น ๆ  ก็จะทรงเข้าไปประสานให้เกิดความสงบสามัคคีขึ้นในแผ่นดิน
ทุกครั้งไปจนเป็นท่ีรู้จักกันในสังคมโลก โดยเฉพาะประเทศท่ีปกครองโดยระบอบกษัตริย์ 

 2. อักษรไทย ก็ได้รับอิทธิพลจากพระพุทธศาสนา ก่อนท่ีพ่อขุนรามค าแหงจะทรงประดิษฐ์
อักษรไทยขึ้นใช้นั้นพระองค์ทรงศึกษาเช่ียวชาญภาษาบาลี สันสกฤต ขอม มอญมาก่อน ซึ่งขอมและ
มอญดังกล่าวนั้นก็ได้รับอิทธิพลจากคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาคือพระไตรปิฎก 

 3. จิตใจแบบไทย เป็นท่ีประจักษ์แล้วว่า คนไทยมีจิตใจโอบอ้อมอารีชอบช่วยเหลือคนตก
ทุกข์ได้ยาก ชอบท าบุญให้ทาน กระท่ังสัตว์ต่าง ๆ ด้วยได้รับอิทธิพลจากพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะ
อย่างยิ่งจาก เรื่องมหาเวสสันดรชาดกท่ีถ่ายทอดมาในรูปเทศน์มหาชาติ 



  
 
576  Journal of Liberal Art of Rajamangala University of Technology Suvarnabhumi 

Vol.2 No.3 ( September-November 2020) 
 

 4. จรรยามารยาทไทย ลักษณะเด่นคือ เคารพผู้อาวุโส การกราบไหว้อ่อนน้อมถ่อมตนและ
การยิ้มแย้ม คนไทยถูกปลูกฝังนิสัยมาต้ังแต่เยาว์วัยในความเคารพผู้ใหญ่โดยได้รับแบบอย่างจากพ่อแม่
โดยเฉพาะจากแม่ท่ีมีหน้าท่ีหลักในการอบรมส่ังสอนหรือท าให้ดูเป็นตัวอย่าง เหล่านี้ล้วนเป็นวัฒนธรรม
ไทยท่ีได้รับมาจากพระพุทธศาสนาจนเป็นท่ีประทับใจแก่ชาวต่างชาติท่ีได้พบเห็น ไทยจึงได้รับสมญา                    
ว่า “สยามเมืองยิ้ม” 

 5. การแต่งกายแบบไทย เรียบง่ายปกปิดมิดชิดของสงวน แม้จะมีแฟช่ันใหม่ ๆ เข้ามาก็จะ
ดัดแปลงให้เป็นไทย ๆ ตามความเหมาะสมเรียกว่ามีจิตวิญญาณแห่งความละอายตามแบบชาวพุทธ                         
ท่ีได้รับการอบรมมา 

 6. ศิลปกรรมไทย มีความงดงามตามแบบไทยไม่ว่าจะเป็น สถาปัตยกรรม ประติมากรรม 
วิจิตรศิลป์และประณีตศิลป์ รวมไปถึงนาฏศิลป์ไทย ดนตรีไทย เพลงไทย ลายไทย มวยไทย นับเป็น
ศิลปะความช านาญด้านต่าง ๆ ของคนไทยท่ีคิดประดิษฐ์ขึ้นมาจนเป็นของไทย ปรากฏเด่นเป็นสง่า                        
ท้าทายสายตาของนักท่องเท่ียวอยู่ ในปัจจุบัน งานช้ินเอกเหล่านี้ เกิดขึ้น ด้วยแรงศรัทธาใน
พระพุทธศาสนา 

7. วรรณคดีไทย นับเป็นงานสร้างสรรค์ด้านภาษาไทย ท่ีประดิษฐ์ขึ้นจากความรู้ความรู้สึก
นึกคิดอย่างสร้างสรรค์ ของบรรพบุรุษไทย ต้ังแต่สมัยสุโขทัย อยุธยา และรัตนโกสินทร์ นักปราชญ์ไทย                        
ท่ีสร้างสรรค์งานนั้นก็มี ท้ังองค์พระมหากษัตริย์ ราชบัณฑิต ราษฎรท่ัวไป รวมถึงพระสงฆ์ท่ีมี                                   
ความเช่ียวชาญช านาญในแต่ละสาขา จนวรรณคดีไทยได้เป็นท่ีรู้จักกันโดยท่ัวไป และบางเรื่องยังเป็น                        
ท่ีรู้จักกันไปท่ัวโลกจนได้รับรางวัลจากองค์การสหประชาชาติ 

8. ประเพณีไทย ได้แก่ วิถีชีวิตนี้ปฏิบัติสืบทอดมาแต่บรรพบุรุษ ท่ีเป็นท่ียอมรับกันแล้วว่า
เหมาะกับสังคมไทย มีท้ังจารีตประเพณี ขนบประเพณีและธรรมเนียมประเพณี อันเป็นกฎระเบียบท่ีวาง
ไวให้คนในสังคมปฏิบัติ หากใครฝ่าฝืนกฎประเพณีก็จะมีการลงโทษท้ังอย่างหนัก อย่างกลางและอย่าง
เบา โดยมีพระพุทธศาสนาเป็นแม่แบบในการวางกฎ ระเบียบ เช่น ประเพณี การแต่งงาน การเกิด 
การศึกษาเล่าเรียน การท ามาหากิน แม้กระท่ังการตาย สังคมไทยถูกวางกฎระเบียบเรียกว่า วัฒนธรรม
ประเพณีไทย ท่ีได้รับการยอมรับโดยท่ัวไป (คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 
2551) 

สรุปได้ว่า พระพุทธศาสนามีความสัมพันธ์ต่อศิลปวัฒนธรรมไทย ด้วยเหตุท่ีวิถีชีวิตของคนไทย
เกี่ยวเนื่องกับพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาต้ังแต่เกิดจนตาย ตัวอย่างเช่น ในตอนเกิดมีพิธีโกนจุก           
โตขึ้นมามีพิธีบวช ต่อมีพิธีแต่งงาน และท้ายสุดมีพิธีศพ พระพุทธศาสนาจึงมีความสัมพันธ์กับ
ศิลปวัฒนธรรมไทยในด้านต่าง ๆ เช่น การแต่งกายแบบไทย วรรณคดีไทย ประเพณีไทย ตลอดจนถึง
จรรยามารยาทไทย เป็นต้น กล่าวคือ พระพุทธศาสนามีอิทธิพลให้คนไทยมีจิตใจแบบไทย ดังเป็น                                   



 

 
577  วารสารศิลปศาสตร์ราชมงคลสุวรรณภูมิ  

ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-พฤศจิกายน 2563) 
 

ท่ีประจักษ์แล้วว่า คนไทยมีจิตใจโอบอ้อมอารีชอบช่วยเหลือคนตกทุกข์ได้ยาก ชอบท าบุญให้ทาน 
กระท่ังสัตว์ต่าง ๆ ท้ังนี้ด้วยได้รับอิทธิพลจากหลักธรรมค าสอนในทางพระพุทธศาสนา 

 
บทสรุป 

การอนุรักษ์ท่ีดีมีหลักส าคัญอยู่ 2 ประการ คือ อนุรักษ์เพื่อรักษาวัฒนธรรมให้พ้นจากการ
เส่ือมสลายโดยธรรมชาติและกาลเวลา และอนุรักษ์เพื่อพัฒนามรดกวัฒนธรรมให้กลับมาเป็นส่วนหนึ่ง
ของสังคมปัจจุบันให้ได้ (ผจงจิตต์ อธิคมนันทะ, 2543) พระสงฆ์ต้ังแต่อดีตจนถึงปัจจุบันกระท่ังเป็นไปใน
อนาคต จะเห็นว่ามีความเกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตของพุทธบริษัทเป็นอย่างยิ่งในฐานะท่ีเป็นศูนย์รวมศรัทธา
ของประชาชนผู้นับถือ และเป็นสัญลักษณ์แห่งความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันของชาติ และอีกประการ
หนึ่ง พระพุทธศาสนาเป็นเหมือนรากเหง้าแห่งความเป็นชาติ และเป็นเอกลักษณ์ด้ังเดิมของประเทศไทย
ท้ังด้านสังคม และวัฒนธรรม อาจกล่าวได้ว่า องค์กรสงฆ์และตัวของพระสงฆ์เอง เป็นกลไกขับเคล่ือนวิถี
ชีวิตของชาวพุทธให้เคล่ือนท่ีไปอย่างมั่นคงแบบพุทธ ขณะเดียวกันกระแสทางสังคม บ้านเมือง 
เหตุการณ์ต่าง ๆ ก็มีส่วนก าหนดบทบาทให้พระสงฆ์ต้องพัฒนาและปรับกลยุทธ์ในการส่ังสอน                                     
และอบรมประชาชนทุกกลุ่มอย่างฉลาด และเป็นปัจจุบัน คือ ทันต่อเหตุการณ์ท่ีเคล่ือนไหวในสังคม                                                                
เพื่อปรับท่าทีของตนให้กระชับขึ้น และพระสงฆ์จะต้องอาศัยคฤหัสถ์เป็นอยู่ ขณะเดียวกันก็จ าต้องเข้า
มามีบทบาทต่อชุมชน เพราะเหตุผลไว้ 3 ประการ คือ การด าเนินชีวิตของพระสงฆ์ต้องพึ่งพาปัจจัย 4 
จากพุทธศาสนิกชน เหตุการณ์ในสังคมย่อมมีผลเกี่ยวข้องกับการบ าเพ็ญสมณธรรม และโดยคุณธรรม 
คือ เมตตา กรุณา พระสงฆ์นั้น จะต้องช่วยเหลือผู้อื่นให้พ้นจากความทุกข์ 
 

เอกสารอ้างอิง  
กรมประชาสัมพันธ์. พระราชด ารัสในพิธีเปิดพิพิธภัณฑ์สถานแห่งชาติรามค าแหง จังหวัดสุโขทัย 25 

มกราคม 2507. สืบค้นเมื่อ 21 สิงหาคม 2559 จาก http://www.watmoli.com. 
กรมศิลปากร. (2544). คู่มือถวายความรู้แด่พระสังฆาธิการในการดูแลรักษามรดกทางศิลปวัฒนธรรม. 

(พิมพ์ครั้งท่ี 3). กรุงเทพมหานคร: สมานพันธ์. 
กาญจนา แก้วเทพ. (2539). การพึ่งตนเอง: ศักยภาพในการพัฒนาชนบท . กรุงเทพมหานคร:                               

สภาคาทอลิก แห่งประเทศไทยเพื่อการพัฒนา. 
เกษม จันทร์แก้ว. (2541). เอกสารการสอนชุมวิชานิเวศวิทยาและการจัดการป่าไม้ การจัดการ

ส่ิงแวดล้อม (หน่วยที่ 8). กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. 
คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2551). วัฒนธรรมไทย. กรุงเทพมหานคร:                         

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 



  
 
578  Journal of Liberal Art of Rajamangala University of Technology Suvarnabhumi 

Vol.2 No.3 ( September-November 2020) 
 

จิระวิณ์ โกมลเปลิน. หมวดวิชาส่งเสริมสุขภาพชีวิต 3 (เลือก) ภาคกลาง. กรุงเทพมหานคร: เสมาธรรม. 
ณรงค์ เส็งประชา. (2539). พื้นฐานวัฒนธรรมไทย. กรุงเทพมหานคร: โอเดียนสโตร์. 
เดชา บุญคุ้ม. “การอนุรักษ์และการพัฒนา”, ใน การอนุรักษ์สถาปัตยกรรมและชุมชน เนื่องในวาระ

ครบรอบสถาปนา 80 ปี จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. (เมษายน 2540). 
ทัตฐิดา นาคเกษม. (2550). ไทยศึกษา. กรุงเทพมหานคร: โอเดียนสโตร์. 
นิ ยพรรณ วรรณศิริ .  ( 2540 ) .  มานุษยวิทยา  สั งคมและวัฒนธรรม .  กรุ ง เทพมหานคร: 

มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 
ประพันธ์ กุลวินิจฉัย. (2550). ค้นหาอะไรในวันสงกรานต์. พุทธจักร. 61(4), 154-165 
ผจงจิตต์ อธิคมนันทะ. (2543). สังคมและวัฒนธรรมท้องถิ่นไทย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัย

รามค าแหง. 
เพิ่มพูน เศรษฐวรกุล. (2544). การเปล่ียนแปลงทางวัฒนธรรมกับการพัฒนาสังคม. กรุงเทพมหานคร: 

ซี. อาร์. พริ้นต้ิง. 
ยศ สันตสมบัติ. (2539). ท่าเกวียน. กรุงเทพมหานคร: โครงการจัดพิมพ์คบไฟ. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2554). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554 . กรุงเทพมหานคร: 

ราชบัณฑิตยสถาน. 
สมศักด์ิ ศรีสันติสุข. (2546). สังคมวิทยาชุมชน: หลักการศึกษาวิเคราะห์และปฏิบัติงานชุมชน . 

ขอนแก่น: มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 
ส านักงานคณะกรรมการกฤษฎีกา. (2535). พระราชบัญญัติโบราณสถาน โบราณวัตถุ ศิลปวัตถุ และ

พิพิธภัณฑ์สถานแห่งชาติ พ.ศ. 2505 และแก้ไขเพิ่มเติม (ฉบับท่ี 2) พ.ศ. 2535. ราชกิจจา
นุเบกษา เล่ม 109/ตอนท่ี 38. 

ส านักงานคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ. (2551). ความหมายและขอบข่ายของวัฒนธรรม . 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์คุรุสภาลาดพร้าว. 

สุพัตรา สุภาพ. (2541). สังคมและวัฒนธรรมไทย ค่านิยม: ครอบครัว: ศาสนา: ประเพณี.  กรุงเทพมหานคร: 
ส านักพิมพ์ไทยวัฒนาพานิช. 

สุพัตรา สุภาพ. (2540). สังคมวิทยา. (พิมพ์ครั้งท่ี 19). กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนาพานิช. 
สุรสวัสด์ิ สุขสวัสด์ิ. (2542). การอนุรักษ์ศิลปกรรม. เชียงใหม่: คณะวิจิตรศิลป์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
สุวิชชาญ เกษจ านง. (2554). ภาษากับวัฒนธรรม. กรุงเทพมหานคร: เอกรินทร์กรุ๊ป. 
Weaver Martin E. .  ( 1993) .  Conserving Buildings:  Guide to Techniques and Materials.                    

New York: John Wiley & Sons. 
 

 


