
 

 
393  วารสารศิลปศาสตร์ราชมงคลสุวรรณภูมิ  

ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

พระสงฆ์กับการอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่น  
: กรณีศึกษาอ าเภอโพธาราม จังหวัดราชบรุ ี

BUDDHIST MONKS AND LOCAL CULTURAL CONSERVATION : PHOTHARAM 
DISTRICT RATCHABURI PROVINCE 

 
พระครูสมุห์วิโรจน์ คุณวีโร (ตันบริบูรณ์) 

Phrakhrusamuh Viroj Gunavīro (Tan-Briburn) 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

E-mail: Apichad01@gmail.com 
Received September 19,2019; Revised December 24,2019; Accepted January 29,2020 

 
บทคัดย่อ  

พระสงฆ์ในพระพุทธศาสนาต้ังแต่อดีตจนถึงปัจจุบันมีความเกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตของ                                          
พุทธบริษัทเป็นอย่างยิ่งในฐานะท่ีเป็นศูนย์รวมศรัทธาของประชาชนผู้นับถือ และเป็นสัญลักษณ์แห่ง
ความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันของชาติ อีกประการหนึ่งพระพุทธศาสนาเป็นเหมือนรากเหง้าแห่งความ
เป็นชาติ และเป็นเอกลักษณ์ด้ังเดิมของประเทศไทยท้ังด้านสังคมและวัฒนธรรม ศิลปวัฒนธรรมของไทย 
จึงแสดงถึงวิถีชีวิตความเป็นอยู่ท่ีหล่อหลอมความเช่ือทางศาสนา ศิลปะ ความรู้ ระเบียบแบบแผน
ประเพณีของคนไทยให้เป็นแนวเดียวกัน ปัจจุบันพระสงฆ์เป็นกลไกขับเคล่ือนวิถีชีวิตคนในสังคม                                         
ท่ีมีบทบาทในการจัดการเกี่ยวกับส่ิงต่าง ๆ โดยเฉพาะการอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่น พระสงฆ์ได้มี
บทบาทในการให้การศึกษาแก่ประชาชนด้านการอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่น และส่งเสริมการมีส่วน
ร่วมของประชาชนในการด าเนินกิจกรรมต่าง ๆ โดยพัฒนาและปรับกลยุทธ์ในการอบรมส่ังสอนให้ทันต่อ
เหตุการณ์ในสังคม ท าให้ประชาชนได้รู้ถึงประวัติของชุมชนและศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่นอันมีค่ายิ่งทาง
ประวัติศาสตร์ของชุมชน ท าให้ได้เห็นถึงประโยชน์ของการอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่นให้คงอยู่คู่ชาติ
ไทยตลอดไป 

 

ค าส าคัญ: พระสงฆ์, การอนุรักษ์, ศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่น 
 

Abstract  
Buddhist monks from the past to the present are very closely related to the 

way of life of the company as a center of faith of the people who worship.  And is a 
symbol of national unity. Another thing Buddhism is like the root of nationhood. And is 



  
 
394  Journal of Liberal Art of Rajamangala University of Technology Suvarnabhumi 

Vol.2 No.1 (January-April 2020) 

a traditional identity of Thailand, both socially and culturally. Art and culture of Thailand 
Therefore showing a way of life that shaped religious beliefs, arts, knowledge, rules and 
traditions of the Thai people into one line. Nowadays, monks are a mechanism to drive 
the way of life of people in society that have a role in managing various things. Especially 
the conservation of local arts and culture. The monks have a role to educate people in 
the conservation of local arts and culture.  And promote public participation in carrying 
out various activities By developing and adjusting the teaching strategies to keep up with 
social events Allowing people to know the history of the community and local arts and 
culture that are of great value in the history of the community Can see the benefits of 
preserving local arts and culture to remain Thai partners forever. 

 

Keywords: Buddhist Monks, Conservation, Local Cultural 
 

บทน า  
ชนชาติไทยมีวัฒนธรรมของตนเองมาเก่าแก่ยาวนาน มีหลักฐานท่ีปรากฏในพื้นท่ีต่าง ๆ                           

เช่น หลักฐานทางด้านวัตถุ เครื่องมือ เครื่องใช้ ศิลปะ เครื่องปั้นดินเผา ไห บ้านเชียง อุดรธานี และท่ีอื่น
ในประเทศไทย วัฒนธรรมในของคนไทยท่ีได้ถ่ายทอดกับมาจากบรรพบุรุษ ส่วนหนึ่งได้รับการ
วิวัฒนาการจากธรรมชาติ และอีกส่วนหนึ่งได้มาจากสัมพันธไมตรีกับชนชาติอื่นโดยการค้าขาย                                          
การเยี่ยมเยือน การศึกษา การท่องเท่ียว การเผยแผ่ศาสนา ท่ีมีอิทธิพลต่อวิถีชีวิตท่ีมีวัฒนธรรมแฝงอยู่
ด้วย ท าให้วัฒนธรรมมีการผสมกลมกลืนถ่ายถอดสืบมา ไม่มีชนชาติใดในโลกท่ีจะมีวัฒนธรรมเป็นของ
ตน ย่อมมีวัฒนธรรมชองชาติอื่นแล้ว ถ้าเห็นว่าสิงใดดีสมควรรับไปใช้ ก็น ามาปรับปรุงดัดแปลง                                 
ใหเ้หมาะสมกับนิสัย วิถีชีวิต และสังคมไทยก็มีการโยกย้ายถิ่นฐาน ซึ่งย่อมมีการรับเอาวัฒนธรรมต่าง ๆ 
เข้ามามีการปฏิบัติสืบต่อกันมา (คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2551) 

วัฒนธรรมเป็นวิถีแห่งการด ารงชีพท่ีมนุษย์สร้างขึ้น รวมท้ังระบบความรู้ ความคิด ความเช่ือ             
จนมีการยอมรับปฏิบัติกันมา ตลอดจนมีการเปล่ียนแปลงให้เข้ากับสภาพส่ิงแวดล้อมของมนุษย์ 
(สมศักดิ์ ศรีสันติสุข, 2546) วัฒนธรรมเป็นส่วนประกอบท่ีซับซ้อนท้ังหมดของลักษณะอันชัดเจนของจิต
วิญญาณ สติปัญญา และอารมณ์ ซึ่งประกอบกันขึ้นเป็นสังคมหรือหมู่คณะ วัฒนธรรมมิได้หมายถึงเพียง
ศิลปะและวรรณกรรมเท่านั้น แต่หมายถึงฐานนิยมต่าง ๆ ของชีวิต สิทธิพื้นฐานต่าง ๆ ของมนุษย์ 
ค่านิยม ขนบธรรมเนียม ประเพณี และความเช่ือ (วีระ บ ารุงรักษ์, 2540) ปัจจุบัน วัฒนธรรมมีบทบาท
มากขึ้นใน ระบบเศรษฐกิจ อุตสาหกรรม และการท่องเท่ียวด้วยการแข่งขันในตลาดโลกท่ีซับซ้อนมากขึ้น 



 

 
395  วารสารศิลปศาสตร์ราชมงคลสุวรรณภูมิ  

ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

ส่งผลให้ทุกประเทศต่างพยายามหาส่ิงท่ีแตกต่างและโดดเด่น วัฒนธรรมจึงกลายเป็นเครื่องมือส าคัญท่ี
ทุกฝ่ายน ามาใช้เพื่อสร้างความแตกต่างในการแข่งขัน (กระทรวงวัฒนธรรม, 2556) 

อย่างไรก็ตามการเปล่ียนแปลงเป็นเรื่องปกติของสังคมมนุษย์ สังคมและวัฒนธรรมของ                  
ทุกสังคมย่อมมีการเปล่ียนแปลง ซึ่งไม่มีผู้ใดสามารถหยุดยั้งได้ ดังท่ี เฮราคลีตัส ปรัชญาเมธีชาวกรีก                  
ได้เคยกล่าวว่า เราไม่สามารถจุ่มเท้าลงในสายน้ าเดียวกันได้ถึงสองครั้ง ทุกครั้งเมื่อหวนกลับมาสายน้ า                 
ก็เปล่ียนแปลงไปแล้ว สายน้ าไม่มีวันไหลกลับ เวลาไม่มีวันหวนคืน (ยศ สันตสมบัติ , 2540)                                 
การเปล่ียนแปลงทางวัฒนธรรมก็เช่นกัน ท้ังนี้ ขึ้นอยู่กับองค์ประกอบ 3 ประการคือ ความแตกต่าง เวลา 
และสภาพท่ีคงตัวอยู่ได้ (สนิท สมัครการ, 2545) การเปล่ียนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรมจัดเป็น
กระบวนการท่ีสามารถเกิดขึ้นได้ตลอด เวลาทุกยุคทุกสมัยและทุกสังคม หากจะแตกต่างกันไปบ้าง                         
ในเรื่องวิธีการและลักษณะของการเปล่ียนแปลง ส าหรับการเปล่ียนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรม                      
ในอดีตนั้นเป็นไปอย่างช้า ๆ เนื่องจากการประดิษฐ์คิดค้นส่ิงใหม่ ๆ ยังมีน้อย และระบบการส่ือสาร
คมนาคมยังไม่ค่อยพัฒนาก้าวหน้าเท่ากับปัจจุบัน การแพร่กระจายทางวัฒนธรรมจึงเป็นไปค่อนข้างยาก 
แต่เมื่อเทคโนโลยีและสารสนเทศของทุกสังคมมีความเจริญก้าวหน้ามากขึ้น ท าให้การเปล่ียนแปลงทาง
สังคมและวัฒนธรรมมีอัตราการเปล่ียนแปลงเกิดขึ้นค่อนข้างรวดเร็วและเกิดขึ้นตลอดเวลา เกิดขึ้นอย่าง
ต่อเนื่อง ไม่สามารถควบคุมได้ และปัจจัยท่ีก าหนดให้เกิดการเปล่ียนแปลง ได้แก่ แรงกดดันท่ีเกิดจาก
การเปล่ียนแปลงทางวัฒนธรรม ความเจริญทางเทคโนโลยี และระบบเศรษฐกิจ ซึ่งการเปล่ียนแปลง                           
ท่ีเกิดขึ้นดังกล่าวจะส่งผลกระทบต่อความเป็นอยู่ของคนในสังคม (นิเทศ ตินณะกุล, 2549) 

อ าเภอโพธาราม จังหวัดราชบุรี เป็นแหล่งรวมของกลุ่มชาติพันธุ์ท่ีส่วนใหญ่นับถือศาสนาพุทธ 
ปัญหาในปัจจุบัน คือ ขาดการสอดส่องดูแล รวมถึงการเผยแพร่องค์ความรู้เกี่ยวกับอัตลักษณ์ของชุมชน
ท่ีสามารถช่วยให้ชุมชนเกิดการเรียนรู้ มีความเข้าใจตัวตนของกันและกัน และเข้าถึงความรู้เชิงบริบท 
เช่น ประวัติศาสตร์ ศิลปวัฒนธรรมเป็นต้น (วนิดา ตรีสวัสด์ิ, 2555) วัดและพระสงฆ์ถือเป็นสถาบันทาง
รูปธรรมของพระพุทธศาสนาท่ีส าคัญ หน้าท่ีหลักของพระสงฆ์ คือ การส่ังสอนหลักธรรมทางศาสนาให้
แพร่หลายและสืบต่อค าสอนของศาสนาให้คงอยู่ในสังคม ตลอดระยะเวลาท่ีผ่านมาวัดในฐานะองค์กร                 
ท่ีส าคัญองค์กรหนึ่งในลังคมว่าเป็นศูนย์กลางของชุมชนไทยและเป็นศูนย์รวมในด้านจัดกิจกรรมต่าง ๆ 
โดยนัยนี้วัดและพระสงฆ์ในพระพุทธศาสนาจึงเป็นหลักท่ีส าคัญของประเทศขาติ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง 
พระสังฆาธิการ (พระภิกษุผู้ปกครองคณะสงฆ์) ถือเป็นบุคคลผู้รับผิดชอบการคณะสงฆ์หรือการพระ
ศาสนา หรือภารกิจ 6 ประการ คือ การปกครอง การศาสนศึกษา การศึกษาสงเคราะห์ การเผยแผ่
พระพุทธศาสนา การสาธารณูปการ และการสาธารณสงเคราะห์ ดังนั้น จึงมีฐานะเป็นผู้น าทาง                                
จิตวิญญาณและผู้น าในการรักษาศิลปวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาของสังคมไทยด้วย 

จากท่ีกล่าวมาแล้วข้างต้น ผู้เขียนมีความสนใจน าเสนอเรื่อง พระสงฆ์กับการอนุรักษ์
ศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่น: กรณีศึกษาอ าเภอโพธาราม จังหวัดราชบุรี เพื่อสังเคราะห์ผลการศึกษาอันเป็น



  
 
396  Journal of Liberal Art of Rajamangala University of Technology Suvarnabhumi 

Vol.2 No.1 (January-April 2020) 

ประโยชน์ต่อการอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่น อ าเภอโพธาราม จังหวัดราชบุรี และยังสามารถเป็น
กรณีศึกษาส าหรับพื้นท่ีอื่นได้อีกประการหนึ่งด้วย 

 

บทบาทของพระสงฆ์ในปัจจุบัน 
เมื่อประเทศไทยได้มีการพัฒนาประเทศให้เท่าทันกับอารยธรรมตะวันตก ในช่วง 100 ปีท่ีผ่าน

มา แม้จะถือว่าเป็นผลดีแก่สังคม เพราะเป็นการท าให้เกิดความเจริญขึ้น แต่ก็เป็นปัจจัยส าคัญท่ีท าให้คน
ออกจากวัด คนห่างพระสงฆ์ ปัจจัยส าคัญอีกประการหนึ่ง ท่ีเป็นเหตุให้บทบาทพระสงฆ์เปล่ียนไป ก็คือ 
วัตรปฏิบัติของพระสงฆ์ท้ังหลาย ไม่งดงามในสายตาของประชาชน เพราะพระสงฆ์บางรูป มีความ
ประพฤติท่ีย่อหย่อนในพระวินัย ประพฤติในส่ิงท่ีขัดกับความรู้ สึกของชาวบ้าน เช่น การเดินสูบบุหรี่ใน                        
ท่ีสาธารณะ ขับขี่ยวดยานพาหนะด้วยตนเอง วัดสกปรกไม่ปัดกวาดท าความสะอาด เป็นต้น                                       
เมื่อพระสงฆ์มีความประพฤติเช่นนี้ ประชาชนก็เส่ือมศรัทธา ต่างหันหลังให้วัด คนจะเข้า วัดบ้าง                             
ก็ในโอกาสท าบุญในวันส าคัญทางศาสนา และในการประกอบพิธีท่ีเกี่ยวข้องกับพวกเขาโดยตรงเท่านั้น 
อีกสาเหตุท่ีท าให้บทบาทของพระสงฆ์ในปัจจุบันลดลงมาจากความอ่อนแอของพระสงฆ์ เพราะไม่ได้
สนใจเรื่องค าสอนท่ีแท้จริงของพระพุทธองค์ มัวไปยุ่งกับวัตถุมงคล เรื่องไสยศาสตร์ โหราศาสตร์                             
ไม่ได้สอนให้ชาวบ้านแก้ปัญหาได้โดยวิถีพุทธ แต่ให้แก้ปัญหาโดยวิธีอื่น ๆ แบบผสมผสานซึ่งไม่ใช่
เป้าหมายของพระพุทธศาสนาด้วยซ้ าไป (ปกรณ์ คุณารักษ์, 2546) 

จากการเปล่ียนแปลงระบบเศรษฐกิจของประเทศไทยจากการท าเพื่ออยู่ มาเป็นท าเพื่อขาย 
จึงส่งผลกระทบต่อชีวิต ชุมชน ส่ิงแวดล้อม วัฒนธรรม อย่างรุนแรง ผลกระทบดังกล่าวมาจากปัจจัย                      
4 ประการ คือ อารยธรรมตะวันตก การศึกษาแผนใหม่ การพัฒนาแผนใหม่ และส่ือและการบันเทิงเพื่อ
การค้า เมื่อสภาพสังคมเป็นเช่นนี้ องค์กรท่ีผู้คนนึกถึงว่าน่าจะมีทางออกให้กับสังคมก็คือสถาบันสงฆ์ 
ดังนั้น จึงได้มีแนวคิดท่ีจะฟื้นฟูบทบาทของพระสงฆ์เพื่อจะให้พระสงฆ์ได้มีส่วนช่วยในการแก้ปัญหา
สังคมท่ีเกิดขึ้น (คณาจารย์มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช, 2540) ซึ่งเป็นปัญหาท่ียากยิ่งนัก แต่ไม่เกิน
ความสามารถท่ีจะแก้ไขได้ หากทุกคนในสังคมให้ความร่วมมือ และช่วยกันแก้ไข ถึงอย่างไร พระสงฆ์ก็
ได้ท าหน้าท่ีและมีบทบาทในเรื่องเหล่านี้อย่างเต็มก าลังสามารถ แม้ว่าในเบ้ืองต้นภาครัฐจะไม่ได้ให้ความ
สนใจมากนักก็ตาม ปัจจุบันพระสงฆ์ก็มีความล าบากใจอยู่มากต่อการวางตัวและแสดงบทบาทต่อสังคม 
เพราะท่าทีของคนในสังคมและพุทธศาสนิกชนท่ีมีต่อพระสงฆ์ซึ่งพอจะแยกออกได้เป็น 3 กลุ่ม คือ                          
กลุ่มคอยคัดค้านหรือกลุ่มท่ีไม่เห็นด้วย กลุ่มให้การสนับสนุน และกลุ่มท่ีวางตัวเป็นกลาง 

สรุปได้ว่า บทบาทพระสงฆ์ในอดีตคือการให้การศึกษาแก่ประชาชน ให้ธรรมะเพื่อยกระดับ
คุณภาพชีวิตเป็นหลัก หากแต่ในสภาพสังคมปัจจุบัน ช่องว่างระหว่างสังคมวัด คือ พระสงฆ์ กับสังคม
ชาวบ้าน คือ คฤหัสถ์นั้นห่างกันมาก ภาพลักษณ์ของพระสงฆ์ท่ีปรากฏอยู่ในสายตาของชาวบ้านก็มี
แนวโน้มไปในทางลบ ดังนั้น บทบาทของพระสงฆ์ท่ีควรเป็นไปในอนาคต คือ ต้องสร้างความเล่ือมใส



 

 
397  วารสารศิลปศาสตร์ราชมงคลสุวรรณภูมิ  

ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

ศรัทธาแก่ประชาชน พระสงฆ์จึงควรเป็นผู้น าและแบบอย่างแก่ชุมชนในเรื่องของความเป็นระเบียบ
เรียบร้อย สะอาด และประหยัด สอดคล้องกับพระธรรมวินัย พร้อมท้ังฟื้นฟูบทบาทท่ีดีให้เหมาะสมกับ
ยุคสมัยและสภาวะทางเศรษฐกิจ สังคม และวัฒนธรรมของไทยในปัจจุบัน 
 

ความหมายของการอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่น 
ผู้วิจัยได้ศึกษาค้นคว้าเนื้อหาสาระว่าด้วย ความหมายของการอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่น 

เพื่อใช้เป็นแนวทางในการออกแบบและสร้างกรอบแนวคิดในการวิจัย ดังนี้ 
ค าว่า การอนุรักษ์ เมื่ออ้างอิงจากระเบียบกรมศิลปากรว่าด้วยการอนุรักษ์โบราณสถาน                   

พ.ศ. 2528 ซึ่งนิยามว่า การอนุรักษ์ ได้แก่ การสงวนรักษา การปฏิสังขรณ์ และการบูรณะ โดยนิยาม                           
ท้ัง 3 มีความหมาย ดังนี้ (1) การสงวนรักษา (Preservation) หมายถึง การดูแลรักษาไว้ตามสภาพเดิม
เท่าท่ีเป็นอยู่และป้องกันไม่ให้เสียหายต่อไป (2) การปฏิสังขรณ์ (Renovation) หมายถึง การท าให้คืนสู่
สภาพเดิมท่ีเคยเป็นมา และ (3) การบูรณะ (Restoration) หมายถึง การซ่อมแซม ปรับปรุงให้มีรูปทรง
ลักษณะกลมกลืนเหมือนของเดิมมากท่ีสุด เท่าท่ีจะมากได้ แต่ต้องแสดงความแตกต่างของส่ิงท่ีมีเดิมกับ
ส่ิงท่ีท าขึ้นใหม่ 

ดังนั้น การอนุรักษ์ (Conservation) จึงหมายถึง การใช้และจัดการทรัพยากรท้ังท่ีเป็น
ธรรมชาติและท่ีมนุษย์สร้างขึ้นอย่างฉลาด ตลอดจนมีการวางแผนอย่างรอบคอบส าหรับทรัพยากร
เหล่านั้น เพื่อบรรลุความต้องการในอนาคตและให้หมายรวมถึงการป้องกัน การดูแล การรักษา เพื่อให้
คงคุณค่าไว้ การสงวน และการปฏิสังขรณ์ และการบูรณะด้วย (กรมศิลปากร, 2553) 

ส่วนค าว่า ศิลปะ หมายถึง ฝีมือ ฝีมือทางการช่าง การท าให้วิจิตรพิสดาร เช่น รูปสลักวีนัส
เป็นรูปศิลปะ เขาท าดอกไม้ประดิดประดอยอย่างมีศิลปะ ฯลฯ และยังมีความหมายว่า การแสดงออกซึ่ง
อารมณ์สะเทือนใจให้ประจักษ์ด้วยส่ือต่าง ๆ อย่างเสียง เส้น สี ผิว รูปทรง เป็นต้น เช่น วิจิตรศิลป์ 
ศิลปะการดนตรี ศิลปะการวาดภาพ ศิลปะการละคร ฯลฯ ศิลปะ คือ ทุกอย่างท่ีเกี่ยวข้องกับศิลปะ เช่น 
การแกะสลัก การปั้น การวาดรูป การเล่นดนตรี การขับร้อง เป็นต้น (นิยพรรณ วรรณศิริ , 2540) 
ส าหรับ ค าว่า ศิลปวัตถุ หมายถึง ส่ิงท่ีท าด้วยฝีมืออย่างประณีตและมีคุณค่าสูงในทางศิลปะ                         
(กรมศิลปากร, 2553) ศิลปวัตถุ คือ วัตถุต่าง ๆ ซึ่งในสมัยโบราณได้น าวัตถุเหล่านี้มาท าเป็นส่ิงของ
เครื่องใช้ต่าง ๆ (ส านักโบราณคดีและพิพิธภัณฑ์สถานแห่งชาติ, 2542) 

ศิลปะ หมายถึง วัตถุ ส่ิงของ เครื่องมือ เครื่องใช้ท่ีท าขึ้นด้วยฝีมืออย่างประณีตและมีคุณค่าสูง
ในทางศิลปะ ตามภูมิปัญญาความรู้ของคนในยุคสมัยต่าง ๆ เพื่อใช้ประโยชน์ในการด ารงชีวิตและ
เกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตวัฒนธรรม ท้ังด้านเศรษฐกิจ (การท ามาหากิน) การศึกษา (การอบรมส่ังสอน)                     
การรักษาพยาบาลและการป้องกันโรคภัยไข้เจ็บ ตัวอย่างเช่น ภาพเขียน รูปปั้น เครื่องลายคราม                          
เครื่องถม เป็นต้น  



  
 
398  Journal of Liberal Art of Rajamangala University of Technology Suvarnabhumi 

Vol.2 No.1 (January-April 2020) 

ส่วนค าว่า วัฒนธรรม มีรากศัพท์มาจากภาษาบาลีและสันสกฤต เพราะค าว่า วัฒนธรรม                       
มาจากค าบาลีว่า วฑฺฒน ซึ่งแปลว่า เจริญงอกงาม ส่วนค าว่า ธรรม มาจากภาษาสันกฤตว่า                                         
ธรฺม หมายถึง ความดี และค าว่า วัฒนธรรม นี้ ตรงกับภาษาอังกฤษว่า Culture ท่ีมีรากศัพท์มาจาก 
Cultura ในภาษาละติน มีความหมายว่า การเพาะปลูกหรือการปลูกฝัง ซึ่งอธิบายได้ว่า มนุษย์เป็นผู้
ปลูกฝังอบรมบ่มนิสัยให้เกิดความเจริญงอกงาม (คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2551) วัฒนธรรมเป็นมรดกทางสังคมท่ีครอบคลุมทุกส่ิงทุกอย่างท่ีแสดงออกถึงวิถีชีวิตมนุษย์โดยแต่ละ
สังคมมีวัฒนธรรมโดยเฉพาะของตนเอง เพราะเป็นวิถีชีวิตท่ีแตกต่างกันของแต่ละกลุ่มสังคม (สุพัตรา 
สุภาพ, 2541) วัฒนธรรมเป็นผลรวมของการส่ังสมส่ิงสร้างสรรค์และภูมิธรรมปัญญาท่ีถ่ายทอดสืบต่อกัน
มาของสังคมนั้น ๆ วัฒนธรรมเป็นการส่ังสมประสบการณ์ความรู้ ความ สามารถ ภูมิธรรม ภูมิปัญญา 
ท้ังหมดท่ีได้ช่วยให้มนุษย์ในสังคมนั้น ๆ อยู่รอดและเจริญสืบต่อได้และเป็นอยู่อย่างท่ีเป็นในบัดนี้ 
วัฒนธรรมเป็นท้ังส่ิงท่ีท าให้เจริญงอกงามสืบมา และเป็นเนื้อตัวของความเจริญงอกงามท่ีมิอยู่ ซึ่งจะเป็น
พื้นฐานของความเจริญงอกงามต่อไป วัฒนธรรมเป็นวิถีแห่งการด ารงชีพท่ีมนุษย์สร้างขึ้น รวมท้ังระบบ
ความรู้ ความคิด ความเช่ือ จนมีการยอมรับปฏิบัติกันมา มีการอบรมถ่ายทอดไปสู่สมาชิกรุ่นต่อมา 
ตลอดจนมีการเปล่ียนแปลงให้เข้ากับสภาพส่ิงแวดล้อมของมนุษย์ (สมศักด์ิ ศรีสันติสุข, 2546)                             
เป็นส่วนประกอบท่ีซับซ้อนท้ังหมดของลักษณะอันชัดเจนของจิตวิญญาณ สติปัญญา และอารมณ์                                             
ซึ่งประกอบกันขึ้นเป็นสังคมหรือหมู่คณะ วัฒนธรรมมิได้หมายถึงเพียงศิลปะและวรรณกรรมเท่านั้น                              
แต่หมายถึง ฐานนิยมต่าง ๆ ของชีวิต สิทธิพื้นฐานต่าง ๆ ของมนุษย์ ระบบค่านิยม ขนบธรรมเนียม 
ประเพณี และความเช่ือ (วีระ บ ารุงรักษ์, 2540) 

วัฒนธรรม หมายถึง แบบแผนการด าเนินชีวิตของกลุ่ม ซึ่งสมาชิกของสังคมหนึ่งได้ยึดถือเป็น
แบบแผนของชีวิตร่วมกัน (จ านงค์ อดิวัฒนสิทธิ์ และคณะ, 2548) วัฒนธรรม คือ วิถีชีวิต เป็นทุนทาง
สังคม และศักยภาพท่ีส าคัญยิ่งของชุมชนท้องถิ่นและสังคมไทย ท่ีได้แสดงออกในรูปแบบและวิธีการ                   
ต่าง ๆ ท้ังในรูปแบบของขนบธรรมเนียม ประเพณี ภูมิปัญญา เครื่องมือเครื่องใช้ในการท ามาหากิน                               
ความเช่ือ แหล่งวัฒนธรรม ศิลปวัตถุ หรือโบราณสถาน ซึ่งสะท้อนให้เห็นคุณค่าและความส าคัญของ
วัฒนธรรม ซึ่งเป็นศักยภาพและทุนทางวัฒนธรรม ปัจจุบัน วัฒนธรรมมีบทบาทมากขึ้นใน ระบบ
เศรษฐกิจ อุตสาหกรรม และการท่องเท่ียวด้วยการแข่งขันในตลาดโลกท่ีซับซ้อนมากขึ้น ส่งผลให้ทุก
ประเทศต่างพยายามหาส่ิงท่ีแตกต่างและโดดเด่น วัฒนธรรมจึงกลายเป็นเครื่องมือท่ีทุกฝ่ายน ามาใช้เพื่อ
สร้างความแตกต่างในการแข่งขัน (กระทรวงวัฒนธรรม, 2556) 

สรุปได้ว่า การอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่น หมายถึง การรักษาศิลปวัฒนธรรมท่ีสร้างขึ้น           
บนผืนแผ่นดินไทย อันเป็นวัฒนธรรมของเผ่าพันธุ์ให้คงอยู่เป็นมรดกของชนรุ่นหลังต่อไป ท้ังนี้รวมถึง
การใช้และจัดการทรัพยากรท้ังท่ีเป็นธรรมชาติและท่ีมนุษย์สร้างขึ้นอย่างฉลาด ตลอดจนมีการวางแผน



 

 
399  วารสารศิลปศาสตร์ราชมงคลสุวรรณภูมิ  

ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

อย่างรอบคอบ เพื่อบรรลุความต้องการในอนาคตและให้หมายรวมถึงการป้องกัน การดูแล การรักษา 
เพื่อให้คงคุณค่าไว้ การสงวน และการปฏิสังขรณ์ และการบูรณะด้วย 
 

การอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่น 
ผู้วิจัยได้ศึกษาค้นคว้าเนื้อหาสาระว่าด้วย การอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่น เพื่อใช้เป็น

แนวทางในการออกแบบและสร้างกรอบแนวคิดในการวิจัย ดังนี้ 
การอนุรักษ์ (Conservation) คือ การใช้และจัดการทรัพยากรท้ังท่ีเป็นธรรมชาติและท่ีมนุษย์

สร้างขึ้นอย่างฉลาด ตลอดจนมีการวางแผนอย่างรอบคอบส าหรับทรัพยากรเหล่านั้น เพื่อบรรลุความ
ต้องการในอนาคตและให้หมายรวมถึงการป้องกัน การดูแล การรักษา เพื่อให้คงคุณค่าไว้ การสงวน 
และการปฏิ สังขรณ์ และการบูรณะด้วย (กรมศิลปากร, 2553) อนุรักษ์  คือ รักษาให้คงเดิม 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2554) การสงวนปกปักรักษาจากความสูญเสียละท้ิงท าลายเพื่อท าให้มรดก
วัฒนธรรมเหล่านั้นสามารถให้ความสุขทางจิตใจของตนและของคนรุ่นต่อไป ในการปฏิบัติการในงาน
อนุรักษ์เป็นส่ิงท่ีควรระมัดระวังเนื่องจากต้องเกี่ยวข้องกับการเข้าไปกระท าหยุดยั้งขัดขวางการเส่ือมของ
ส่ิงของวัสดุเดิมท าให้เปล่ียนรูปลักษณะและบางครั้งจะยากต่อการคืนสภาพ  

การอนุรักษ์เป็นการกระท าโดยมีวัตถุประสงค์เพื่อบ ารุงรักษา ส่งเสริม และเผยแพร่                               
ในกิจการใด ๆ ก็ตาม เช่น การอนุรักษ์วัฒนธรรม การอนุรักษ์สัตว์ป่า การอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติ 
เป็นการใช้อย่างสมเหตุสมผลเพื่อการมีใช้ตลอดไป เป็นค านิยามง่าย ๆ แต่เป็นการเน้นการใช้ทรัพยากร
เป็นพื้นฐาน อีกท้ังยังมีแนวทางการใช้ตลอดไป ซึ่งหมายถึงว่าจะใช้ทรัพยากรอย่างไรจึงจะท าให้มี
ทรัพยากรเป็นต้นทุน (Stock) ท่ีสามารถมีให้ใช้ตลอดไป อย่างไรก็ตาม การใช้นี้มิได้หมายถึงเฉพาะการ
น ามาบริโภค ด่ืม กิจ หรือสัมผัส เท่านั้น แต่หมายความรวมถึง การเก็บเอาไว้ชมเชย ฟื้นฟู หรือพัฒนา
ส่ิงนั้นให้ดีขึ้นก็ได้ กล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือ การสงวนหรือการแบ่งเขตท่ีจะสงวนไว้ก็ได้ (เกษม จันทร์แก้ว , 
2541) นอกจากนี้แล้ว การอนุรักษ์ยังเป็นกระบวนการสงวนรักษาท่ีได้เข้มงวดเป็นลักษณะผ่อนคลาย
เพื่อปกป้องส่ิงแวดล้อม ภูมิทัศน์ หรือสถานท่ีส าคัญทางประวัติศาสตร์ไว้มิให้สูญหายหรือถูกเปล่ียนไป
โดยการใช้สอยหรือการบริโภคท่ีไม่เหมาะสมหรือกล่าวโดยหลักการ คือ การพิทักษ์รักษาสภาพและ
เอกลักษณ์แต่ไม่หวงห้ามในการใช้ (เดชา บุญค้ า, 2540) 

องค์การศึกษาวิทยาศาสตร์และวัฒนธรรมแห่งสหประชาชาติหรือ ยูเนสโก จึงได้ก าหนด
แนวความคิดไว้ชัดเจนว่าการพัฒนาท่ีถูกต้องมีลักษณะเริ่มจากภายในประยุกต์และประดิษฐ์คิดค้น
ภายในวัฒนธรรมแต่งละแห่งเอง ไม่มีใครสามารถให้ข้อเสนอแนะแบบส าเร็จรูปกับทุกเรื่องทุกปัญหาได้
ว่า จะน าเอาคุณค่าศิลปะและวัฒนธรรมท่ีดีงามมาประยุกต์ผสมผสานหรือสร้างใหม่อย่างไร                                  
ให้สอดคล้องกับการแก้ปัญหาและการพัฒนา เป็นเรื่องท่ีสมาชิกในชุมชนจะร่วมกันพิจารณาก าหนด
แนวทางของตนเอง (สุรสวัสด์ิ สุขสวัสด์ิ, 2542) 



  
 
400  Journal of Liberal Art of Rajamangala University of Technology Suvarnabhumi 

Vol.2 No.1 (January-April 2020) 

การอนุรักษ์ท่ีดีต้องด าเนินไปโดยเป็นอันหนึ่งอันเดียวกับสังคม คือ มีท้ังการรักษาคุณค่าเดิม
ของส่ิงนั้น ๆ พร้อมท้ังมีการพัฒนาควบคู่กันไปด้วย การอนุรักษ์ไม่ได้เป็นเพียงการเก็บรักษาของเก่าเข้า
พิพิธภัณฑ์เท่านั้น หากต้องศึกษาค้นคว้าและน าคุณค่าท่ีได้เผยแพร่กลับไปสู่สังคมอย่างกว้างขวางอีกครั้ง
เป็นการยกระดับสังคมให้หันมาสนใจในมรดกศิลปะและวัฒนธรรม ดังนั้น การอนุรักษ์ท่ีดีจึงมีหลัก
ส าคัญอยู่ 2 ประการ คือ 

 1. อนุรักษ์เพื่อรักษาวัฒนธรรม ให้พ้นจากการเส่ือมสลายโดยธรรมชาติและกาลเวลา 
 2. อนุรักษ์เพื่อพัฒนามรดกวัฒนธรรม ให้กลับมาเป็นส่วนหนึ่งของสังคมปัจจุบันให้ได้ 
หากกระท าได้ดังท่ีกล่าวนี้ การอนุรักษ์จะก่อให้เกิดประโยชน์ต่อเราหลากหลายประการ

ด้วยกัน คือ ได้เป็นการเก็บรักษาคุณค่ามรดกวัฒนธรรมเพื่อสืบทอดไปยังชนรุ่นหลัง ได้เป็นการศึกษา
ค้นคว้ามรดกทางวัฒนธรรมและเผยแพร่เพื่อยกระดับสังคม และท าให้สังคมสามารถพัฒนาได้อย่าง
เหมาะสมและเป็นตัวของตัวเองบนรากฐานมรดกวัฒนธรรมและเทคโนโลยีของตนเอง (สุรสวัสด์ิ                      
สุขสวัสด์ิ, 2542) 

สรุปได้ว่า การอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่นเป็นการรักษาวิถีชีวิตของของชนชาติไทย                          
ท่ีมีความเจริญงอกงาม ความเป็นระเบียบเรียบร้อย ความกลมกลืนก้าวหน้าของชาติ และศีลธรรมอันดี
ของประชาชน ถ้าปราศจากมนุษย์และสังคม วัฒนธรรมก็จะถึงจุดอวสาน ซึ่งเรียกกันว่า วัฒนธรรม                            
ท่ีตายแล้ว และจากการท่ีได้รับอิทธิพลของพระพุทธศาสนานี้เองท่ีท าให้คนไทยมีใจกว้าง ไม่มีนิสัยกีดกัน 
หรือเบียดเบียนชนชาติอื่นหรือศาสนาอื่น มีไมตรีต่อทุกคนตลอดจนท าให้คนไทยยอมรับและปรับตัว                                
เข้ากับส่ิงท่ีมาจากต่างวัฒนธรรมได้ง่ายในด้านสังคม วัฒนธรรม และการปกครอง  

 
สรุป 

พัฒนาการของวัฒนธรรมไทยจากอดีตถึงปัจจุบัน แสดงให้เห็นความเป็นวัฒนธรรมร่วมสมัย 
กล่าวคือ การน าวัฒนธรรมจากอดีตมาประยุกต์ใช้ร่วมกับวัฒนธรรมในปัจจุบันได้อย่างเหมาะสมดีงาม 
ถูกกาลเทศะ ผสมผสานกันได้อย่างกลมกลืนเป็นท่ียอมรับในแต่ละเรื่อง หรือทุกประเภทของวัฒนธรรม 
ซึ่งดังกล่าวนี้สามารถเกิดขึ้นได้ทุกวันทุกเวลา และยังสามารถแสดงเป็นภาพลักษณ์ออกมาได้ ซึ่งได้แก่ 
ทุกอย่างไม่ว่าจะเป็นการท าอาหาร การแต่งกาย ส่ือมวลชน กีฬา หรือวรรณกรรมก็ตาม อย่างไรก็ดี 
ปัจจุบันนี้ กระแสอิทธิพลวัฒนธรรมตะวันตกท่ีไหล่บ่าเข้ามา และตัววัฒนธรรมตะวันตกเองยังมีการ
แบ่งแยกในรูปแบบอื่นซึ่งได้เข้ามาในวิถีชีวิตของคนไทยแล้ว อาจส่งผลให้วัฒนธรรมท่ีดีงามของไทย                           
เส่ือมสูญหรือสลายไป หากไม่มีกระบวนการทางสังคมเข้ามาช่วยอนุรักษ์อย่างจริงจัง 

พระพุทธศาสนามีความสัมพันธ์ต่อศิลปวัฒนธรรมไทย ด้วยเหตุท่ีวิถีชีวิตของคนไทยเกี่ยวเนื่อง
กับพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาต้ังแต่เกิดจนตาย ตัวอย่างเช่น ในตอนเกิดมีพิธีโกนจุก โตขึ้นมา                                      
มีพิธีบวช ต่อมีพิธีแต่งงาน และท้ายสุดมีพิธีศพ อีกท้ังยังมีความสัมพันธ์กับศิ ลปวัฒนธรรมไทย                                



 

 
401  วารสารศิลปศาสตร์ราชมงคลสุวรรณภูมิ  

ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2563) 

ในด้านต่าง ๆ เช่น การแต่งกายแบบไทย วรรณคดีไทย ประเพณีไทย ตลอดจนถึงจรรยามารยาทไทย 
เป็นต้น กล่าวคือ พระพุทธศาสนามีอิทธิพลให้คนไทยมีจิตใจแบบไทย ดังเป็นท่ีประจักษ์แล้วว่า คนไทย
มีจิตใจโอบอ้อมอารีชอบช่วยเหลือคนตกทุกข์ได้ยาก ชอบท าบุญให้ทาน กระท่ังสัตว์ต่าง ๆ ท้ังนี้ด้วย
ได้รับอิทธิพลจากหลักธรรมค าสอนในทางพระพุทธศาสนา 

หน้าท่ีการอนุรักษ์ศิลปวัฒนธรรมจ าเป็นต้องอาศัยความร่วมมือกันของทุกฝ่าย อย่างไรก็ตาม 
ความส าเร็จของการอนุรักษ์อยู่ท่ีพื้นฐานทางวัฒนธรรมของแต่ละกลุ่มประชาชาติหรือแต่ละกลุ่มสังคม 
วัฒนธรรมจะเปล่ียนไปเป็นความเจริญก็อยู่ท่ีคนในสังคมมีปัญญาความสามารถค้นพบส่ิงท่ีมีอยู่แล้ว                         
แต่ยังซ่อนเร้นอยู่และประดิษฐ์เสริมส่ิงใหม่บนรากฐานส่ิงเก่า เพื่อรักษาเสถียรภาพและบุคลิกของสังคม
ตนเอาไว้ การเปล่ียนแปลงไปข้างหน้าเท่านั้นท่ีจะท าให้วัฒนธรรมมีเสถียรภาพ ดังท่ีในเชิงวิชาการ
เรียกว่า “วัฒนธรรมมีพลวัต” นั่นเอง 
 

เอกสารอ้างอิง  
กรมศิลปากร. (2553). การอนุรักษ์โบราณสถาน: การขึ้นทะเบียนโบราณสถาน . กรุงเทพมหานคร: 

กระทรวงวัฒนธรรม. 
กระทรวงวัฒนธรรม. (2556). คู่มือการด าเนินงานโครงการภายใต้ยุทธศาสตร์ประเทศของกระทรวง

วัฒนธรรม: โครงการรากวัฒนธรรม. กรุงเทพมหานคร: ส านักงานปลัดกระทรวงวัฒนธรรม. 
เกษม จันทร์แก้ว. (2541). เอกสารการสอนชุมวิชานิเวศวิทยาและการจัดการป่าไม้ การจัดการส่ิงแวดล้อม 

(หน่วยที่ 8). กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. 
คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2551). วัฒนธรรมไทย. กรุงเทพมหานคร:                     

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
คณาจารย์มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. (2540). ความเช่ือและศาสนาในสังคมไทย. (พิมพ์ครั้งท่ี 4). 

กรุงเทพมหานคร: ชวนการพิมพ์. 
จ านงค์ อดิวัฒนสิทธิ์ และคณะ. (2548). สังคมวิทยา. (พิมพ์ครั้งท่ี 12). กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัย 

เกษตรศาสตร์. 
เดชา บุญค้ า. (2540). การอนุรักษ์และการพัฒนา. ใน การอนุรักษ์สถาปัตยกรรมและชุมชน เนื่องใน

วาระครบรอบสถาปนา 80 ปี จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 29. 
นิเทศ ตินณะกุล. (2549). การเปล่ียนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรม. กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย. 
นิ ยพรรณ วรรณศิ ริ .  ( 2539) .  มานุ ษยวิ ทยา  สั งคมและวั ฒนธรรม .  กรุ ง เทพมหานคร :  

มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร.์ 
ปกรณ์ คุณารักษ์. (2546). ปัญหาสังคม. ขอนแก่น: คลังนานาวิทยา. 



  
 
402  Journal of Liberal Art of Rajamangala University of Technology Suvarnabhumi 

Vol.2 No.1 (January-April 2020) 

ยศ สันตสมบัติ. (2539). ท่าเกวียน. กรุงเทพมหานคร: โครงการจัดพิมพ์คบไฟ. 
วนิดา ตรีสวัสด์ิ. (2555). “วัดมอญจังหวัดราชบุรี: การจัดการภูมิทัศน์และความหมายของอัตลักษณ์

ชุมชน”. วารสารร่มพฤกษ์, 30(2), 2-28. 
วีระ บ ารุงรักษ์. (2540). ระบบการบริหารจัดการวัฒนธรรมส าหรับส านักโบราณคดีและพิพิธภัณฑ์สถาน

แห่งชาติ กรมศิลปากร. กรุงเทพมหานคร: ภาพพิมพ์. 
สนิท สมัครการ. (2545). การเปล่ียนแปลงทางวัฒนธรรมกับการพัฒนาสังคม . (พิมพ์ครั้ งท่ี 5). 

กรุงเทพมหานคร: องค์การสงเคราะห์ทหารผ่านศึก. 
สมศักด์ิ ศรีสันติสุข. (2546). สังคมวิทยาชุมชน: หลักการศึกษาวิเคราะห์และปฏิบัติงานชุมชน . 

ขอนแก่น: มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 
ส านักโบราณคดีและพิพิธภัณฑ์สถานแห่งชาติ. (2542). คู่มือปฏิบัติงานอาสาสมัครท้องถิ่นในการดูแล

รักษามรดกทางศิลปวัฒนธรรม. กรุงเทพมหานคร: กรมศิลปากร. 
สุพัตรา สุภาพ. (2541). สังคมและวัฒนธรรมไทย ค่านิยม: ครอบครัว: ศาสนา: ประเพณี. กรุงเทพมหานคร:  

ไทยวัฒนาพานิช. 
สุรสวัสด์ิ สุขสวัสด์ิ. (2542). การอนุรักษ์ศิลปกรรม. เชียงใหม่: คณะวิจิตรศิลป์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 


