
Ranad Ek’s role performance in Piphat Sepaa 
ensemble and the Timing Arrangement

ระนาดเอกในวงปี่พาทย์เสภา
กับการแสดงบทบาท

ในการควบคุมแนวการบรรเลง

บทคัดย่อ

	 	 บทความนี้มีความมุ่งหมายในการชี้ประเด็นเรื่องมโนทัศน์ของโครงสร้างนิยม 

กับวัฒนธรรมปี่พาทย์เสภาจากบทบาทของระนาดเอก และการวางแนวความคิด 

แบบไทยที่มีความผสมผสานเพื่ออธิบายประเพณีว่าด้วยความเป็นแบบแผน 

ตามแนวปรัชญาศิลปะกับบทบาทท่ีระนาดเอกสื่อแสดงในวงปี่พาทย์เสภา 

ในมิติดนตรีไทย ระนาดเอกเป็นเครื่องดนตรีชิ้นเอกในวงปี่พาทย์ ด้วยบทบาท 

หน้าที่ที่ชัดเจนในการบรรเลงพบว่าระนาดเอกมีความหมายนัยทับซ้อนต่างๆ  

ที่มีอ�ำนาจก�ำหนดกล่าวคือ ความเป็นผู้น�ำที่ก�ำหนดแนวการบรรเลงของวง 

ปี่พาทย์เสภา โดยผูกติดกับแนวคิดเรื่องเพศสภาพที่นิยามความเป็นระนาดเอก 

กับบุรุษเพศ เพื่ออธิบายกระบวนการทางโสตศิลป์และรับรองเหตุของความ 

เป็นผู้น�ำ  แนวการบรรเลงจึงเป็นสิ่งที่เสริมลักษณาการของระนาดเอก และ 

กระบวนการปรับแนวที่มีแบบแผนสู่ความมีสุนทรียภาวะของปี่พาทย์เสภา

ค�ำส�ำคัญ ระนาดเอก, ปี่พาทย์เสภา, การปรับวง, ผู้น�ำวง, โครงสร้างนิยม

[1], [2] อาจารย์พิเศษ วิชาเอกดนตรีไทย สาขาวิชาดนตรีและการแสดง คณะศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ชยุติ ทัศนวงศ์วรา[1]

Chayuti Tassanawongwara
ประชา สามเสน[2]

Pracha Samsen



•  คณะศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

92 |  แก่นดนตรีและการแสดง มหาวิทยาลัยขอนแก่น

Abstract 
	 	 This article purposes to point out a structuralism concept  
and Piphat Sepaa cultural practice of Ranad Ek role. In Addition, 
specifically, the Thai integral thought is applied to understand  
Ranad Ek performance as the formal art, which is critically based  
on its musical role. The complex character involves the being  
Ranad Ek which is defined as the potential of a leadership and  
tied to an image of masculinity. The Ranad Ek major role reveals  
that it is centred in the Piphat Sepaa ensemble to curb the timing  
arrangement. The aesthetics of Piphat Sepaa is authoritatively  
stood on the melodic form of the Ranad Ek as prominent as being 
an influential character.

Keywords: Ranad Ek, Piphat Sepaa, Timing Arrangement, Leader, 
Structuralism

บทน�ำ

	 	 การสถาปนาความหมายของความงามทางศิลปะท่ีมีความสอดคล้องกับ 

วัฒนธรรมของแต่ละชนชาติ เป็นสิ่งที่เชื่อมต่อกับบริบททางสังคมนั้นๆ อนึ่ง 

ความไพเราะนับเป็นคุณสมบัติขั้นต้นของดนตรี และดนตรีทั่วทุกมุมโลกมีลักษณะ 

ที่ผูกพันกับถิ่นต้นก�ำเนินดนตรี เสียงที่ส�ำแดงออกมาเป็นเสียงที่ทับซ้อนด้วย 

บริบททางสังคมหลายชั้น แต่สามารถเรียกความโดดเด่นของศิลปะดนตรีนี้ว่า 

เอกลักษณ์ ดนตรีไทยเป็นเครื่องสร้างความบันเทิงของผู้นิยามตนเป็นคนไทย  

และขยายวงกว้างขึ้นเมื่อเนื้อหาสาระของดนตรีไทยรับการเผยแพร่สู่นานาอารยชน 

ภายนอก ความหมายของความงามเป็นเรื่องท้าทายความเป็นภววิสัยของดนตรีไทย 

ว่าความไพเราะเป็นส่วนที่เกิดขึ้นจากตัวของดนตรีเอง หรือเป็นผลการประเมิน 

คุณค่าจากมนุษย์ จากผู้ที่เรียนรู้และยอมรับดนตรีชนิดนี้

	 	 ลักษณะเฉพาะทางดนตรีเป็นสิ่งท่ีควรยกมาเป็นเหตุในการกล่าวถึง

ดนตรีไทย เนื่องจากความเฉพาะนี้เป็นส่วนส�ำคัญของการแสดงการรับรู้คุณค่า 

ของศิลปะ วิทย์ วิศทเวทย์ (2540, 136-137) เสนอความคิดว่า ความจริงทาง

ศิลปะย่อมมองจากคนละมุมกับวิทยาศาสตร์ โดยมุมความรู้จากการแสวงหา



Faculty of Fine and Applied Arts, Khon Kaen University  •

Journal of Music and Performing Arts, Khon Kaen University  | 93

ค�ำตอบเชิงวิทยาศาสตร์ มุ่งที่จะอธิบายสิ่งต่างๆ จากการแยกส่วนอธิบาย 

เพื่อประกอบความรู้กลับมาว่าสิ่งๆ นั้นคืออะไร ในทางศิลปะยิ่งในทางดนตรีแล้ว 

การแยกแยะส่วนต่างๆ ย่อมคือส่วนต่างๆ อยู่นั่นเอง กล่าวคือ ดนตรีเป็นเป็น 

สิ่งประกอบสร้างขึ้นจากเสียง และเราไม่แยกการฟังเพลงเป็นพยางค์ของเสียง 

โดยสิ่งที่สังคีตกวีน�ำเสนอหรืออาจกล่าวได้ว่าเป็นแบบแผนความรู้ในยุคหลัง 

ย่อมเป็นจินตนาการจากความต้องการส่วนตนของผู้ประพันธ์เจือลงไปโดยใช ้

อุปกรณ์การสร้างดนตรีตามแต่ผู้ประพันธ์ได้รับการฝึกฝนมา

	 	 การมองดนตรีเป็นชิ้นงานแบบองค์รวมและการสร้างงานทางดนตรี  

(เพลง) ที่เป็นผลผลิตย่อมต้องกลับไปที่รากความคิดของคนไทย แนวความคิด 

ที่ใช้การผสมผสานน้ีเป็นเครื่องพิสูจน์ความอยู่รอดและด�ำรงความแข็งแรง 

ของดนตรีไทยไว้ได้ดีประการหนึ่ง เนื่องจากลักษณะที่เคลือบหุ้มของดนตรีไทย 

อาจได้รับการตีความว่าเป็นของเก่า หรือเป็นของที่มาถึงที่สิ้นสุดแห่งยุคสมัยดนตร ี

เป็นของที่อนุรักษ์เก็บง�ำไว้ไม่ขยับขับเคลื่อนคลี่คลายอันใด ทว่ามุมมองการน�ำเสนอ 

ในบทความชิ้นนี้คงมีส่วนช่วยชี้ประเด็นของความมีคุณสมบัติของอสถิรศิลป์ 

อย่างดนตรีไทยได้พอสมควร ศิริพร  ณ ถลาง (2559, 139) วิเคราะห์วิธีคิด 

ของคนไทยไว้ คือ คนไทยมีวิธีคิดแบบผสมผสาน โดยผสมผสานระหว่าง 

คติความเชื่อท้องถิ่นด้วยกัน ผสมคติความเชื่อไทยกับเทศ ผสมสื่อเก่ากับสื่อใหม ่

ตามลักษณะที่กล่าวมานี้เมื่อเปรียบเทียบกับลักษณะของดนตรีไทยย่อมมี 

ความลงตัวเช่นกัน เมื่อลองเปรียบดูผลผลิตทางดนตรีไทยมีปรากฏอยู่เป็นที่แน่ชัด 

เช่น การผสมดนตรีเข้ากับการเล่านิทาน (ขับเสภา) จนกลายเป็นปี่พาทย์เสภา 

หรือการสร้างเพลงส�ำเนียงภาษาสิบสองภาษา กระทั่งการน�ำดนตรีไทยที่เป็น 

ดนตรีประโคมมาเป็นสื่อน�ำเสนอความบันเทิงช่องทางโทรทัศน์ อาทิ รายการ  

ดร.อุทิศแนะดนตรีไทย ที่กล่าวมาเป็นสังเขปนี้ชี้ให้เห็นบริบทการปรับตัวของ 

ดนตรีไทยและลักษณะที่ดนตรีกับสังคมปรับแปรร่วมกันไปตามกาล ศิลปะจึง 

ได ้ รับการยกเป ็นสถาบันทางสังคมอย ่างหนึ่ งที่มีหน ้าที่ตอบสนอง 

ความต้องการบางประการของมนุษย์ Herbert Spencer ศิลปะเป็นส่วนหนึ่ง 

ของอารมณ์สุนทรีย์ (aesthetics sentiments) (Spencer, 1956, p. 632- 

635, อ้างถึงใน ยศ สันตสมบัติ, 2559, 304) ท�ำให้เห็นว่ามนุษย์สามารถม ี

อารมณ์สุนทรีย์จากภาวะที่นอกเหนือจากการเสพงานศิลป์ได้ อาทิ การชม 

ทิวทัศน์ หรือการละเล่นต่างๆ 



•  คณะศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

94 |  แก่นดนตรีและการแสดง มหาวิทยาลัยขอนแก่น

	 	 ในทัศนคติของนักมานุษยวิทยาที่มีแนวคิดเรื่องความหมายของศิลปะ 

ที่มิได้มองว่าศิลปะมีความหมายในตัวเองที่เข้าใจและเข้าถึงได้โดยปราศจาก 

ข้อจ�ำกัด โดยเชื่อว่าที่จริงแล้วศิลปะหรือดนตรีต่างมีความหมายตามบริบททางสังคม 

หากพรากศิลปะออกจากบริบททางวัฒนธรรมศิลปะก็มิสามารถด�ำรงอยู่ได้เอง 

(ยศ สันตสมบัติ, 2559, 307) ดนตรีไทยถึงแม้จะได้รับการยอมรับทางค่านิยม 

ว่าเป็นดนตรีประจ�ำชาติ แต่หากมองในระดับจุลภาค วงการดนตรีไทยเป็น 

วงการที่มีสถานะค่อนข้างปิด หากมองถึงความเข้าถึงและความเข้าใจของดนตร ี

ลงที่แก่นสาระนับว่าเป็นเรื่องยากที่จะกล่าว ด้วยภาวะความมีประเพณีนิยม 

จ�ำเพาะที่เป็นทั้งสาระประโยชน์ในการด�ำรงอยู่ของดนตรีไทย อีกส่วนหนึ่ง 

เป็นข้อจ�ำกัดในการต่อยอดความรู้ แท้จริงแล้วสังคมวัฒนธรรมไทยปรับเปลี่ยน 

ในช่วงศตวรรษนี้ด้วยความเร็วและเต็มไปด้วยกระแสอภิวัฒน์ทั้งระเบียบ 

การปกครองรัฐ และรูปแบบการเชื่อมต่อกับการแปรผันของสังคมโลก หากย้อนกลับ 

มามองที่ปัจจัยของดนตรีไทยและอธิบายจากความเป็นจริงจะพบว่า ดนตรีไทย 

มีความยืดหยุ่นสูง (flexibility) ด้วยสิ่งชี้วัดส�ำคัญคือ การแปรท�ำนอง (melodic 

rendition) โดยรูปแบบทางการปฏิบัติที่ดนตรี และความเป็นดนตรีของดนตรีไทย 

วางอยู่บนรากฐานโครงสร้างโดยคร่าว ความเป็นเพลงไทยจึงประกอบสร้าง 

จากท�ำนองคร่าวๆ ที่เรียกว่า มือฆ้อง และวิธีการปฏิบัติดนตรีไทย ก็ย่อมมี 

2 ทิศทาง คือ การสร้างท�ำนองโดยรวมจากท�ำนองมือฆ้องให้เสมือนกัน (บังคับทาง) 

และการตกแต่งประดับประดาท�ำนองตามวิถีของเครื่องดนตรีจากมือฆ้อง  

(แปรท�ำนอง) 

	 	 บทความนี้มีวัตถุประสงค์ในการชี้ให้เห็นว่า พื้นฐานความคิดของนักดนตรีไทย 

คุณค่าของเพลงไทย และรสนิยม มีพลวัตหมุนเวียนอยู่ตลอดเวลา มิได้ถูกจ�ำกัด 

แช่แข็งไว้ราวกับวัฒนธรรมที่เหลือแต่ซาก ลมหายใจของปี่พาทย์เสภายังขับวน 

หมุนเปลี่ยนปรับแปรตามยุคสมัยตลอดเวลา และในส่วนของโครงสร้างทางดนตรี 

และวิวัฒนาการของปี่พาทย์เสภา เป็นการผสมผสานความเชื่อท้องถิ่นเข้าด้วยกัน 

ซึ่งเป็นรากฐานวิธีคิดแบบไทยและเป็นสังเขปอุทาหรณ์ ทว่าด้วยระยะเวลา 

นับร้อยปีที่ปี ่พาทย์เสภาปรากฏขึ้นเดินทางคู่กับชนชาติไทยผ่านกาลเวลา 

ย่อมมีความละเอียดลออ และมีระเบียบวิธีที่เฉพาะเจาะจง บทความนี้จึงน�ำเสนอ 



Faculty of Fine and Applied Arts, Khon Kaen University  •

Journal of Music and Performing Arts, Khon Kaen University  | 95

แนวคิดทางดนตรีวิทยาที่พินิจถึงระบบของดนตรีไทย และการชี้ประเด็นเรื่อง 

แนวการบรรเลงสิ่งที่เป็นมโนทัศน์การสร้างท�ำนองไทยจากบริบทสังคมดนตรีไทย 

ปี่พาทย์เสภากับความเคลื่อนไหวในภูมิโสตศิลป์ดนตรีไทย

	 	 จากหลักฐานทางประวัติศาสตร์ที่เกี่ยวข้องกับดนตรีไทยในอดีตมีจ�ำนวนน้อย 

และส่วนใหญ่เป็นเรื่องของการอธิบายลักษณะโดยกายภาพของเครื่องดนตรีไทย 

และอาจมีบทวิจารณ์แทรกแต่ก็มิสามารถยึดเป็นข้อมูลที่สามารถวิพากษ ์

ความจริงของสังคีตลักษณ์ทางดนตรีไทย เป็นการอนุมานความน่าจะเป็น 

หรือการเทียบเคียงอย่างคร่าวเท่านั้น อ้างอิงถึงข้อบันทึกของ ลาลูแบร์  

โดยผู้บันทึกให้ความสนใจไปที่เครื่องดนตรีประเภทเครื่องตีท่ีท�ำจากโลหะ  

และระบุชื่อเครื่องดนตรีชนิดนี้ว่า พาทย์ฆ้อง (pat cong) โดยอธิบายว่าม ี

การผูกลูกฆ้องเรียงกันในแนวราบบนขอนไม้ครึ่งวงกลม และผู้เล่นนั่งขัดสมาธ ิ

ตรงกลางวงใช้ไม้ตีสองอัน ตรงนี้ก็วิจารณ์ไปถึงส่วนของระบบเสียงโดยกล่าวว่า 

เครื่องดนตรีชนิดนี้น่าจะมีเพียง 5 เสียง (สันต์ ท. โกมลบุตร, 2548, 210-211) 

ในโคลงยวนพ่ายบรรยายถึงเครื่องประโคมแห่แหนในกองทัพหลวง ของ สมเด็จ 

พระบรมไตรโลกนาถ ตอนหนึ่งมีการประพันธ์ถึงดนตรีปี่พาทย์ไว้ว่า 

	 	 	 	 	 	 	 เสียงสะโพนพิณพาทย์ก้อง	 กาหล

	 	 	 	 เสียงสุสิรสารเจียน		 	 จั่นแจ้ว

	 	 	 	 เสียงคณคนคฤม	 	 	 คฤโฆษ

	 	 	 	 เสียงพวกพลกล้าแกล้ว	 	 โห่หรรษ์

	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	 	    (สุจิตต์ วงษ์เทศ, 2551, 130-131)

	 	 ในประเด็นเรื่องระดับเสียงของดนตรีไทย ในกลุ่มเครื่องดนตรีประเภท 

เครื่องพาทย์ วราภรณ์  เชิดชู (2563, 102) ให้ความคิดเห็นเพิ่มเติมในการ 

วิพากษ์ข้อมูลทางประวัติศาสตร์จากงานจดบันทึกของลาลูแบร์ เรื่องระบบเสียง 

โดยสันนิษฐานว่าเสียงของเครื่องดนตรี (ฆ้อง) เป็นระบบเสียงเต็มโดยไม่มีครึ่งเสียง 

อย่างดนตรีตะวันตก เสียงที่ปรากฏเป็นเสียงเพียง 5 เสียงเรียงกัน และใน 

จดหมายเหตุการเดินทางของบาทหลวง ตาชาร์ด ก็ยังมีการกล่าวถึงฆ้อง 

เป็นเครื่องดนตรีที่ท�ำท�ำนอง มี 12 แขวนอยู่ในแต่ในที่นี้ใช้ค�ำว่า bells โดย 

แทรกความเห็นว่ามีไม้ขนาดเล็กตี และท�ำนองที่แสดงออกมาเป็นเสียงประสาน 



•  คณะศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

96 |  แก่นดนตรีและการแสดง มหาวิทยาลัยขอนแก่น

(วราภรณ์   เชิดชู, 2563, 97) จากหลักฐานพอสังเขปและทัศนวิจารณ์จาก 

ผู้บันทึกดนตรีและเครื่องดนตรีที่เกี่ยวข้องกับจดหมายเหตุ ก็ไม่สามารถตั้ง 

สมมติฐานเรื่องดนตรีบรรเลงว่ามีลักษณะเช่นไร และรูปแบบการสร้างท�ำนอง 

ระหว่างเครื่องดนตรีในวงดนตรีไทยเป็นอย่างไร กระนั้นก็ยังพอมีความชัดเจน 

ประมาณหนึ่งว่าดุริยางคดนตรีของคนไทยที่ปรากฏชัดเจนและดูเหมือนว่า 

จะเป็นที่ต้องตาของนักจดบันทึกชาวต่างชาติเป็นกลุ่มเครื่องดนตรีประเภท 

เครื่องตีอยู่อย่างหนึ่ง สอดคล้องกับหลักวิชาการทางดนตรีไทยในปัจจุบัน 

ที่ยกให้ฆ้องวงใหญ่ เป็นประธานท�ำนองของวงดนตรีไทยโดยเฉพาะอย่างยิ่ง 

วงปี่พาทย์ 

	 	 ในบทความชิ้นนี้มุ่งความสนใจในกลุ่มดนตรีปี่พาทย์เป็นส�ำคัญ และโดยเฉพาะ 

ปี่พาทย์เสภาที่มีความเป็นเอกลักษณ์ท่ามกลางความหลกหลายของกลุ่ม 

ปี่พาทย์ด้วยกันเอง ในต�ำนานเสภาที่รจนาไว้โดยสมเด็จกรมพระยาด�ำรง 

ราชานุภาพ ชี้ให้เห็นต้นก�ำเนิดปี่พาทย์เสภา โดยยกสาระส�ำคัญเป็นหมุดหมาย 

คือรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัย 

	 “...เมื่อก่อนรัชกาลที่ 2 เสภายังขับกันอย่างเล่านิทาน ไม่มีส่งปี่พาทย์ ลักษณะขับ

เสภาในขั้นนั้น เข้าใจว่าเห็นจะขับแต่ 2 คนขึ้นไป วิธีขับผลัดกันคนละตอนให้คน 1 ได้มี

เวลา 

พัก ฤๅมิฉะนั้น ถ้าเป็นคนเสภาเก่งๆ เจ้าของงานเลือกเรื่องให้ว่าตอนใดตอนหนึ่ง ให้แต่ง

กลอนสดโต้กันอย่างว่าเพลงปรบไก่ อย่างนี้เรียกว่าเสภาต้น เคยได้ยินว่ามีกันแต่ก่อน ครั้น

เมื่อมีวิธีส่งปี่พาทย์แล้ว จึงขับแต่คนเดียวเป็นพื้น ด้วยเวลาที่ปี่พาทย์ท�ำผู้ขับเสภาได้พัก แต่

เมื่อในรัชกาลที่ 2...”

	 	 	 	 	 	 (สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอฯ กรมพระยาด�ำรงราชานุภาพ, 2497, 32)

	 สาเหตุของความจริงตามสมมติฐานที่เชื่อได้ว่ามีการร้องส่งปี่พาทย์เสภา 

อีกประการหนึ่งคือการประพันธ์บทขับเพิ่มเติมโดยพระบาทสมเด็จพระพุทธ 

เลิศหล้านภาลัย และเหล่าบรรดาผู้มีส่วนร่วมในงานพระราชนิพนธ์ครั้งนั้นร่วมกัน 

อาจเป็นเพราะต้องการขยายเนื้อหาสาระของบทขับให้มากกว่าการเล่านิทาน 

ซึ่งเป็นขนบเก่าก่อน อันเนื่องมาจากความนิยมในการขับเสภาประกอบปี่พาทย์ 

เป็นที่แพร่หลายซึ่งเมื่อพิจารณาดูจะเห็นว่าขนบใหม่ที่น�ำการขับเล่าเรื่อง 

ในเวลาหนึ่งแล้วมีดนตรีรับเป็นมิติใหม่ทางคีตศิลป์และสังคีตศิลป์ไทยท่ีเริ่มต้น 



Faculty of Fine and Applied Arts, Khon Kaen University  •

Journal of Music and Performing Arts, Khon Kaen University  | 97

และเฟื่องฟูในยุคนั้นท้ังยังมีพระบรมราชูปถัมภ์ในการบันเทิงของพระมหากษัตริย ์

จึงท�ำให้เป็นการสถาปนาในรูปแบบวิวัฒนาการ จินตกวีผู้มากความสามารถ 

จึงได้รับการสนับสนุนให้ผลิตผลงานวรรณกรรม เพื่อความเจริญรุ่งเรื่องมั่นคง 

ของศิลปะการบันเทิงไทย ซึ่งสืบเนื่องมรดกวรรณกรรมมาตราบทุกวันนี้ เช่น  

วรรณคดีเสภาเรื่องขุนช้างขุนแผน ประพันธ์โดยพระศรีสุนทรโวหาร (สุนทรภู่) 

ผู้เป็นกวีเอกของโลก ความคลี่คลายทางประวัติศาสตร์จุดก�ำเนิดปี่พาทย์เสภา 

ประกอบขึ้นแล้วด้วยหลักฐาน และข้อเท็จจริงตามรอยทางแห่งประวัติศาสตร ์

เห็นการคาดคะเนที่มาและยุคสมัยการก่อตัวของปี่พาทย์เสภาและมีเหตุผล 

สอดรับอย่างเหมาะสม แต่สิ่งส�ำคัญที่เกี่ยวกับปี่พาทย์เสภาอย่างหนึ่งคือ 

การบรรเลง การส่งผ่านความรู้ และการบริหารจัดการวงดนตรีซึ่งเป็นส่วนที่ส�ำคัญ 

เป็นระเบียบแบบแผนหรือระเบียบวิธีในการสร้างเสียงของวงปี่พาทย์เสภา 

มีความจ�ำกัดในเนื้อหาที่น�ำมาอธิบายเชิงวิชาการ 

	 	 ปี่พาทย์เสภาได้รับบทบาทในการแสดงออกในวัฒนธรรมดนตรีไทย คือ 

การประชัน มิใช่เพียงการสร้างงานศิลปะที่ให้ผู้ชมเสพย์แล้วจบการแสดง 

แต่การที่ต้องแข่งขันเพื่อเป็นเครื่องชี้วัดความเป็นเลิศของวงดนตรี หน้าที่นั้น 

ตกอยู่กับปี่พาทย์เสภา เช่น การประชั้นครั้งใหญ่ที่สุดในประวัติศาสตร์การประชัน 

วงปี่พาทย์เสภายุคอดีต เมื่อกล่าวถึงการประชันที่วังบางขุนพรหม วันที่ 9  

มกราคม 2466 โดยงานนั้นเป็นการฉลองพระอัฐิสมเด็จฯ เจ้าฟ้าสุทธาทิพยรัตน์ 

กรมหลวงศรีรัตนโกสินทร์ มีวงปี่พาทย์ประชัน 3 วง คือ วงวังบางขุนพรหม  

วงวังบูรพาภิรมย์ และวงวังหลวง โดยแต่ละวงมีผู้ควบคุมวงดนตรี คือ จางวางทั่ว 

พาทยโกศล จางวางศร ศิลปบรรเลง และหลวงเสนาะดุริยางค์ ตามล�ำดับ  

(พูนพิศ  อมาตยกุล และคณะ, 2550, 361) ในการครั้งนี้ทูลกระหม่อมบริพัตร 

ทรงมีพระด�ำรัสให้ปรับทางบรรเลงเพลงพม่าห้าท่อนใหม่ ซึ่งแต่ละวงต้องคิด 

ประดิษฐ์ทางขึ้นบรรเลง เป็นการเสนอฐานความรู้ทางดนตรีของผู้ควบคุมวง 

และนักดนตรี (ธนาคารแห่งประเทศไทย, 2549, 218) ความเคลื่อนไหวของ 

ปี่พาทย์เสภาเมื่อพิจารณาดูจากกิจกรรมต่างๆ จะเห็นได้ว่ามีความแพร่หลาย 

มากยิ่งในยุครัชสมัยพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว สืบเนื่องมาสู่ 

รัชสมัยพระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัว 



•  คณะศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

98 |  แก่นดนตรีและการแสดง มหาวิทยาลัยขอนแก่น

	 	 การก้าวขึ้นสู่ความรุ่งเรืองของปี่พาทย์เสภา พงษ์ศิลป์  อรุณรัตน์ (2550, 

115) กล่าวว่า ในช่วงรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว ปี่พาทย์เสภา 

ได้รับการบ�ำรุงทั้งรูปแบบวงและวิวัฒน์เรื่องเพลงอย่างมาก การร้องส่งปี่พาทย ์

เสภาที่สืบมาจากสมัยรัชกาลที่ 2 ก็ได้ปรับปรุงให้มีการประดิษฐ์เพลงให้ม ี

ความยาวขึ้น เรียกเพลงสามชั้น อีกทั้งยังมีการแต่งโหมโรงโดยเฉพาะส�ำหรับ 

ปี่พาทย์เสภาบรรเลง การดนตรีในช่วงนี้มีการร้องเสภาประกอบเครื่องรับ 

เรียกว่าเสภาส่งเครื่อง ภายหลังได้เพี้ยนมาเป็นเสภาทรงเครื่องและในรัชสมัย 

รัชการที่ 6 ได้พัฒนาการร้องส่งเสภามาประกอบละครเรื่อง พญาราชวังสัน  

เรียกว่า ละครเสภา ถึงแม้ว่าในเส้นเวลาทางประวัติศาสตร์ได้มีการจดบันทึก

เรื่องต่างๆ ที่เกี่ยวข้องรวมเป็นบริบท (context) ของดนตรีปี่พาทย์เสภาไว้ 

อย่างน่าสนใจ ในทางกลับกันสาระส�ำคัญเรื่องเสียง (content) ของปี่พาทย ์

เสภาหรือเรียกว่า ภูมิโสตศิลป์ ของวงปี่พาทย์เสภากลับถูกกลบด้วยบริบท 

จนมิอาจทราบได้ว่าหลักการของวงปี ่พาทย์เสภาและรสนิยมการบริโภค 

กระทั่งสุนทรียภาพของปี่พาทย์เสภาเป็นเช่นไร ถึงแม้ว่าการกลับไปสู่อดีต 

จะเป็นเรื่องท่ีเป็นไปมิได้แต่การอนุมานคะเนตามหลักฐานทางประวัติศาสตร์

อาจช่วยให้เราทราบระเบียบวิธีการบรรเลงปี่พาทย์เสภา

โครงสร้างความเป็นวงปี่พาทย์เสภา

	 	 หากมองวงปี่พาทย์เสภาเป็นเสมือนสังคมในวัฒนธรรมดนตรีไทยขนาดย่อย 

ความสัมพันธ์เชิงโครงสร้างของหน้าที่เครื่องดนตรีมีความแตกต่างกันตามค่านิยม 

อาทิ การแบ่งส่วนการบรรเลงจากหน้าที่การบรรเลง ที่มีปี่ในและระนาดเอก  

เป็นเครื่องดนตรีประเภทเครื่องน�ำ  โดยเครื่องดนตรีประเภทเครื่องตามคือ 

ระนาดทุ้ม และฆ้องวงใหญ่ โดยฆ้องวงเล็กบางครั้งอาจพบเป็นเครื่องดนตร ี

ประเภทเครื่องน�ำ  แต่ส่วนมากเป็นเครื่องดนตรีประเภทเครื่องตาม สถานะภาพ 

ในวงปี่พาทย์เสภาในระดับต้นน้ีกล่าวถึงหน้าท่ีในวงดนตรีปี่พาทย์เสภาเอง 

ฆ้องวงเล็ก เป็นเครื่องดนตรีที่มีความยืดหยุ่นของหน้าที่สูง และการแสดงหน้าที ่

ตามโครงสร้างแบบนี้มิได้เกิดขึ้นตลอดเวลา กล่าวคือ หากพรรณาตามลักษณะ 

การบรรเลงเพลงแล้ว ดนตรีไทยจะบรรเลงไปพร้อมๆ กัน โดยสิ่งที่ท�ำให้เห็น 

บทบาทหน้าที่จากการนิยามว่าอะไรคือเครื่องน�ำและอะไรคือเครื่องตามนั้น  



Faculty of Fine and Applied Arts, Khon Kaen University  •

Journal of Music and Performing Arts, Khon Kaen University  | 99

ผูกสัมพันธ์กับท�ำนอง อาทิ ท�ำนองล้อ-รับ ท�ำนองล้อ-ขัด และท�ำนองเหลื่อม 

ลักษณะนี้จ�ำแนกได้ชัดเจนเพราะมีท�ำนองคอยก�ำกับบทบาทหน้าที่ ส่วนนี ้

เรียกว่าระบบ น�ำ-ตาม การเป็นระบบได้ย่อมเกิดจากสิ่งที่แสดงออกถึงความจริง 

กล่าวคือ มีเครื่องน�ำ (บรรเลงไปก่อน) และมีเครื่องตาม (บรรเลงตามหลัง) จริง 

โดยระบบในลักษณะนี้แสดงออกโดยนัยยะ 2 นัยยะ คือระดับที่มองเห็น (visible) 

และระดับที่มองไม่เห็น (invisible) ซึ่งในระดับที่มองเห็นนี้เป็นการแสดงออก 

ทางพฤติกรรม และในระดับที่มองไม่เห็นคือระดับที่ลึกเกินกว่าการใช้การสังเกต 

ตรวจสอบได้เชิงประจักษ์ 

	 	 กรอบมโนทัศน์ของโครงสร้างนิยม (structuralism) ให้ความส�ำคัญกับ 

ความสัมพันธ์เชิงโครงสร้างของวัฒนธรรมในรูปแบบของปรากฏการณ์  

เป็นการมองสิ่งต่างๆ ให้มีความหมายขึ้นมาจากระดับพื้นผิวของสิ่งนั้นๆ ซึ่งเป็น 

การท�ำความเข้าใจกับสิ่งที่รับรู้ถึงความเป็นองค์รวม (wholeness) ความเข้าใจ 

โดยสมบูรณ์มุ่งที่การรับรู้ความสัมพันธ์ภายใน ซึ่งมีการปรับเปลี่ยนและควบคุม 

ก�ำกับระบบด้วยตนเอง (สุรเดช   โชติอุดมพันธ์, 2560, 75) สอดคล้องกับ  

สาวิตรี  จิตบรรจบ (2560, 62) การมองแบบองค์รวมนี้แสดงให้เห็นถึงโครงสร้าง 

และกฎภายใน ซึ่งก�ำหนดความสัมพันธ์ขององค์ประกอบ และโครงสร้างย่อมม ี

ความเปลี่ยนแปลงไม่คงที่ การด�ำเนินไปของโครงสร้างและการศึกษาโครงสร้าง 

ของปี่พาทย์เสภา นักดนตรีจึงเป็นผู้รับบทตามหน้าที่และมีบทสวมทับซ้อนกัน 

นอกจากที่เห็นว่าท�ำหน้าที่ของเครื่องดนตรีอะไรแล้ว ก็ยังมีภาระที่ต้องแสดง 

ออกมาที่สอดคล้องกับตามนิยามของระดับดนตรีไทย มหภาค และจุลภาค  

กล่าวคือ ในโลกของดนตรีไทย วงดนตรีที่มีระนาดเอก คือ วงปี่พาทย์และ 

วงมโหรี ทั้ง 2 ประเภทนี้ ย่อมมอบหน้าที่เชิงกายภาพให้ระนาดเอกเช่นเดียวกัน 

ตามที่กล่าว ทว่าสิ่งที่ระนาดเอกต้องแสดงออก (act) โดยสื่อสารทางเสียงให ้

ภาพพจน์ที่แตกต่างกันอย่างเทียบกันมิได้ กรณีระนาดเอกปี่พาทย์ไม้แข็งและ

ระนาดเอกมโหรี เป็นหน้าที่เดียวกันแต่สิ่งที่ส�ำแดงออก (expression) ต่างกัน 

โดยเมื่อลักษณะของการประสมวงเปลี่ยนไปสิ่งท่ีระนาดเอกต้องแสดงออก 

จะต้องเปลี่ยนแปลงคล้อยตามไปด้วย ซึ่งวงดนตรีมีส่วนอย่างมากในการส�ำแดง 

เสียงของระนาดเอก



•  คณะศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

100 |  แก่นดนตรีและการแสดง มหาวิทยาลัยขอนแก่น

	 ทางในฐานะพื้นที่เสียงของวงดนตรีเป็นแนวความคิดที่ ชยุติ   ทัศนวงศ์วรา  

และจรัญ   กาญจนประดิษฐ์ (2563, 185-201) เสนอไว้ว่า ปัจจัยที่ส่งผลต่อ 

การแสดงท่าที (character) ที่เครื่องดนตรีแต่ละเครื่องแสดงออกมาต้องค�ำนึง 

ถึงบทบาทหลัก (superior role) และบทบาทรอง (inferior role) ซึ่งสัมพันธ์ 

กับการจัดกรอบความรู้ที่แสดงให้เห็น ทาง ในวงดนตรี โดยมีมูลปัจจัย 3 ประการ 

คือ 1. ช่วงเสียงของเครื่องดนตรี 2. ระดับเสียง/ย่านเสียงของวงดนตรี 3. กลุ่มเพลง 

และบันไดเสียง สิ่งที่สื่ออกมาจึงเป็นการส�ำแดงแปรผันตามปัจจัยข้างต้น คือ  

ส�ำนวนของการแปรท�ำนอง แนวการบรรเลง และการตีโจทย์เพลง เมื่อพิจารณา 

ที่ระนาดเอกเครื่องดนตรีชิ้นเอกที่งานเขียนชิ้นนี้ต้องการให้ความส�ำคัญจะพบว่า 

	 	 1.	วงปี่พาทย์ไม้แข็ง

	 	 	 1.1	วงปี่พาทย์เสภา ระนาดเอกแสดงความปราดเปรียว ความไหว  

ความเป็นผู้น�ำ ใช้ความคิดและจินตนาการสูง การบรรเลงมีอิสระ

	 	 	 1.2	 วงปี่พาทย์พิธีกรรม ระนาดเอกแสดงความศักดิ์สิทธิ์ คมคาย และ 

เข้มขลัง การบรรเลงเป็นไปตามขนบ และมีความประณีตบรรจง

	 	 	 1.3	 วงปี่พาทย์ประกอบการแสดง ระนาดเอกก�ำกับท�ำนองเพื่อด�ำเนิน 

เรื่องราว และคล้อยตามตัวละคร การบรรเลงเป็นไปตามแบบแผนผสมความ 

อิสระเล็กน้อย

	 	 2.	วงปี่พาทย์ไม้นวม

	 	 	 2.1	 ประกอบการแสดง ระนาดเอกให้ส�ำนวนลีลานุ่มนวลกระฉับกระเฉง 

ด�ำเนินเรื่องราวตามเส้นเรื่องของบทละคร และมีการสอดแทรกลีลาเอกลักษณ ์

โดยยึดตามแบบแผนเพลง

	 	 	 2.2	ประโคมขับกล่อม ระนาดเอกให้อารมณ์ผ่อนคลาย ตามเพลงที่ 

เหมาะสม บรรเลงเป็นการสร้างบรรยากาศในโอกาสต่างๆ เป็นเสียงสอดแทรก 

กับกิจกรรมต่างๆ มีความสนุกสนานอิสระพอสมควร

	 	 3.	วงมโหรี

	 	 ด้วยลักษณะทางกายภาพที่ระนาดเอกมีขนาดย่อมกว่าปี่พาทย์และมีย่าน 

เสียงค่อนข้างสูง การบรรเลงเพื่อขับกล่อมเป็นไปอย่างแช่มช้อย มีการบรรเลง 

โดยใส่จินตนาการของผู้บรรเลงและมีส�ำนวนลีลาที่ผูกกลอนโดยประณีต และ

สอดคล้องกับเครื่องดนตรีจ�ำนวนมากในวงมโหรี 

	 	 ข้อพิจารณาถึงความหลากหลายของระนาดเอกและบทบาทโดยหลักพบว่า 

แม้รูปแบบวงจะเปลี่ยนแปลงไปจะมีสิ่งหนึ่งที่เป็นแบบแผนของเครื่องดนตร ี 

ในที่นี้กล่าวถึงระนาดเอกคือ บทบาทเป็นเครื่องน�ำ  โดยระบบที่ให้ระนาดเอก 



Faculty of Fine and Applied Arts, Khon Kaen University  •

Journal of Music and Performing Arts, Khon Kaen University  | 101

เป็นเครื่องน�ำนี้เป็นจริงโดยสมบูรณ์ในทุกประเภทวงดนตรีที่มีระนาดเอก 

บรรจุอยู่ด้วย แต่บทบาทรองคือบทบาทที่มีอาณาบริเวณกว้างขวาง และม ี

ความแตกต่างหลากหลายในโครงสร้างวงดนตรีท่ีปรับเปล่ียนไปตามประเภท 

ของวง ระนาดเอกได้แปรผันส�ำนวนการบรรเลง แนวการบรรเลง และท่าทีที ่

ส�ำแดงออกถึงความงาม ความงามในที่นี้ คือ ความไพเราะที่ต้องมีขอบเขต 

นิยามแปรไปตามแบบ (form) ของวงดนตรีทั้งปี่พาทย์และมโหรี 

การวิเคราะห์ความสัมพันธ์โครงสร้างนิยมของวงดนตรีไทยกับระนาดเอก

	 	 อุปลักษณ์เชิงมโนทัศน์ท่ีชี้ให้เห็นว่าระนาดเอกคือผู ้น�ำอย่างที่เป็น

บทบาทหลัก คือการน�ำวงอันประกอบเสริมให้อุปลักษณ์นี้มีความเป็นไปได้ คือ 

เสียงที่คมชัด กลอนหรือส�ำนวนที่ตรงไปตรงมา มีสัดส่วนชัดเจน และบทบาท 

ที่เป็นกายภาพคือการน�ำไปก่อนของท่วงท�ำนอง และมีระนาดทุ้ม ฆ้องวงใหญ ่

และฆ้องวงเล็ก เป็นผู้ตามโดยเห็นเป็นเชิงประจักษ์ ซึ่งตรงกับแนวคิดทางสังคม 

วิทยาของ Levi Strauss ได้เสนอว่าระบบย่อยของสังคมจะเชื่อมเข้าหากัน  

และโครงสร้างความคิดของมนุษย์ทุกวัฒนธรรมอยู่ในรูปแบบความคิด คู่ตรง

ข้าม เช่น ร้อน-เย็น ชาย-หญิง วัฒนธรรม-ธรรมชาติ (สาวิตรี   จิตบรรจบ, 

2560, 61) บทบาทแฝงของระนาดเอกแท้จริงแล้วเป็นสิ่งที่มีต่อระนาดเอก  

และระนาดเอกก็ย่อมท�ำสิ่งนั้นแต่มิได้ตรงไปตรงมาและถึงเห็นชัดตรงๆ ก็มิได ้

หมายความโดยตรงว่าการท�ำหน้าที่สิ่งนั้นสามารถอธิบายได้เชิงประจักษ์ 

สิ่งนั้นอาจเกิดขึ้นในเวลาใดเวลาหนึ่งและอาจไม่เกิดขึ้นก็ย่อมได้ กล่าวคือ สิ่งที ่

เป็นสิ่งที่ระนาดเอก1 ปฏิบัติ เช่น การชี้น�ำส�ำนวนเพลงหากฆ้องวงใหญ่บรรเลง 

ผิดพลาด ระนาดเอกอาจตีย�่ำ2 เพื่อเป็นการชี้ช่องท�ำนองให้ฆ้องวงใหญ่กลับ 

เข้าสู่เพลงได้ ก็มิได้หมายความว่าในเพลงนี้วรรคนี้ระนาดเอกจะต้องท�ำเช่นนี้

เสมอไป 

	 	 เมื่อเทียบแนวคิดตามแบบอย่างทฤษฎีทางวรรณกรรม ของ Northrop Frye 

โดยได้เชื่อมโยงระหว่างประเภทของวรรณกรรมกับตัวละครตัวเอก โดยใช้พลัง 

หรืออ�ำนาจที่ตัวละครตัวเอกแสดงในการจ�ำแนก กล่าวคือ ตัวเอกของวรรณกรรม 

มีลักษณะที่เด่นกว่าตัวอื่น กระทั่งบางครั้งเด่นกว่าสังคมและมีพลังอ�ำนาจมากกว่า 

คนปกติ กระทั่งถึงตัวเอกที่มีความน่าสงสารต้อยต�่ำ (Frye, 1990, น. 33-34,  

1 ในที่นี้จึงหมายถึงนักดนตรี (มนุษย์) ที่เป็นผู้บรรเลงระนาดเอก สวมบทคนระนาด
2 ตีย�้ำเสียง ให้เป็นท�ำนองคล้ายท�ำนองหลักมากที่สุด



•  คณะศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

102 |  แก่นดนตรีและการแสดง มหาวิทยาลัยขอนแก่น

อ้างถึงใน สุรเดช โชติอุดมพันธ์, 2560, 86-87) หากประยุกต์แนวความคิด 

ของฟราย โดยสมมติให้ประเภทของวงดนตรีไทย เทียบกับประเภทของวรรณกรรม 

และระนาดเอก คือตัวละครตัวเอกแล้วสิ่งที่ตัวละครแสดงออกมาจากการตีบท 

ที่ได้รับย่อมแสดงความหมายที่ตัวละครต้องการสื่อสารไม่ว่าจะเป็นความหมาย 

โดยตรงหรือความหมายโดยนัย แต่ส�ำหรับระนาดเอกที่เสียงของเครื่องดนตรี 

เป็นองค์ประกอบหนึ่งเท่านั้น สิ่งที่ใช้ในการเป็นองค์ประกอบเพื่อวิพากษ์ 

แบบแผนโครงสร้างที่ระนาดเอกส�ำแดงโดยบทบาทรอง คือ ส�ำนวน ส�ำเนียง  

และสังคีตลักษณ์ เพื่อชี้ให้เห็นว่าในการบรรเลงเพลงของวงปี่พาทย์เสภา ระนาดเอก 

แสดงบทบาท (characterize) ด้วยวิธีการเช่นไรบ้าง

	 	 ในงานเขียนของ Pamela Myers-Moro ได้ศึกษาเกี่ยวกับดนตรีและ 

นักดนตรีไทยในสังคม บางกอกร่วมสมัย ส่วนหนึ่งในงานวิจัยจากการวิเคราะห์ 

โลกทัศน์ในมิติดนตรีไทยในส่วนของเครื่องดนตรี ระบุว่า ระนาดเอก โดยเทียบ 

ความหมายค�ำต่อค�ำโดย ระนาด คือ xylophone ส่วนเอก คือ first, or one  

โดยชื่อเครื่องดนตรีไทยตามทัศนะของ David Morton (1976, 44-45) เสนอว่า 

การก�ำหนดชื่อเครื่องดนตรีไทยเก่าแก่เป็นค�ำโดด และใช้วิธีการก�ำหนดชื่อ 

จากการ เลียนเสียงสร้างค�ำ  (onomatopoeia) ซึ่งเป็นค�ำไทยแท้ เช่น ขลุ่ย  

ฉิ่ง กรับ จากนั้นความซับซ้อนของภาษาก็เริ่มมีมากขึ้น เรียกเครื่องดนตรีด้วยการ 

ประสมค�ำโดยมากเป็นประมาณวิเศษณ์ เช่น ใหญ่ เล็ก ทุ้ม ดังเช่นกรณีระนาดเอก 

ก็เป็นการดัดแปรค�ำ (noun modifiers) นอกจากนั้นความเป็นเพศสภาพของ 

เครื่องดนตรี (gender) ยังถูกก�ำกับด้วยคุณสมบัติบางประการ ความเข้าใจ 

โดยตรงเช่น กลองแขกตัวผู้ และกลองแขกตัวเมีย เป็นสิ่งที่มีคู่เทียบชัดเจน 

จากสิ่งที่ศึกษาเชิงรูปแบบและสัญลักษณ์ (typologizing) และเครื่องดนตรี 

บางชนิดมีความน่าสนใจตรงที่ไม่มีเพศก�ำกับในชนิดของเครื่องดนตรีแต่ให้ 

ความรู้สึกที่แสดงออกมาโดยนัย (connote) อาทิ ซอสามสาย ให้ความรู้สึก 

ความเป็นหญิงสาว สิ่งเหล่านี้เป็นการอนุมานภาพพจน์ผ่านประติมานวิทยา 

ของเครื่องดนตรี โดยปรับเปลี่ยนการศึกษา การอธิบายและการตีความไป 

ตามกาลสมัย (Myers-Moro, 1993, 27) เพศสภาพในบทบาทของเครื่อง

ดนตรีมิใช่ส่ิงก�ำหนดแน่นอนแต่หลีกเลี่ยงไม่ได้ว่าผู้บรรเลงย่อมต้องคล้อย 

กิริยาตามความหมายแฝงของเพศสภาพอยู่ในที กล่าวให้ประณีตลงไปก็คือ  

ความอ่อนช้อยสละสลวยเป็นพื้นภาพแม้รูปลักษณ์ของเครื่องดนตรีอย่าง 

ซอสามสายก็จะปฏิเสธไม่ได้ว่าสวย ประติมานวิทยาของซอสามสายเผยความ 

สวยงามของเครื่องดนตรี มิได้น�ำเสนอความกร้าวหรือทรนงองอาจ นักดนตรี 



Faculty of Fine and Applied Arts, Khon Kaen University  •

Journal of Music and Performing Arts, Khon Kaen University  | 103

ถึงแม้เป็นเพศชายก็ย่อมเลี่ยงกิริยาบรรเลงให้ส�ำนวนลีลาท่ีแสดงออกมา 

นุ่มนวลประณีตมิได้ ถือว่าประติมานวิทยาของเครื่องดนตรีมีอ�ำนาจเชิงกลไก 

ควบคุมกิริยาของการสื่อแสดงเสียงและท�ำนองเป็นอย่างดียามบรรเลง

	 	 ในส่วนของระนาดเอกบริบทในวงดนตรีปี่พาทย์เสภาเป็นเชิงชั้นทับซ้อน  

กล่าวคือ ปี่พาทย์เป็นตัวแทนความองอาจ ผ่าเผย มีเสียงที่อุโฆษเกรียวกราว  

ส่วนนี้คือบทบาทของปี่พาทย์ และหน้าที่ปฏิบัติส่วนจ�ำเพาะตัวของเครื่องดนตร ี

ก็ย่อมแสดงความหมายว่าเป็นเอก ที่หนึ่ง เป็นผู้น�ำ  ถูกสวมแสดงบทบาท  

(characterizied) หลายชั้น ระนาดเอกในวงปี่พาทย์เสภาจึงมีหน้าที่หลาย 

ประการ และมีความหมายของความเป็นระนาดเอกหลายความหมาย และ 

ยิ่งไปกว่านั้นการแสดงออกของระนาดเอกไม่ว่าจะเป็นผู้บรรเลงเพศหญิง 

เพศชาย หรือเพศใด ย่อมตระหนักรู้ว่าการสงวนท่าทีของความเป็นระนาดเอก 

เป็นสารัตถภาพโดยสมบูรณ์ของเครื่องดนตรีที่ส่งออกมา ขยายความส่วนนี้คือ 

โครงสร้างของวงดนตรีมอบหมายหน้าท่ีให้ระนาดเอกและการไปถึงจุด 

สมบูรณ์ของหน้าที่นั้น สารัตถะของระนาดเอกจึงเป็นสิ่งที่ระนาดเอกสื่อแสดง 

ออกมาโดยไม่เกี่ยวข้องในเอกลักษณ์เชื่อมโยงหรือแบ่งปันกับเครื่องดนตร ี

ชนิดอื่นในวงดนตรี สารัตถะ (essence) คือ แก่นของระนาดเอก แก่นนี้เป็นเนื้อ 

เป็นตัวเป็นสาระของระนาดเอกโดยแท้ ไม่มีเครื่องดนตรีอื่นใดพรากแก่นนี้ 

ไปได้หรือเทียบเท่าโดยสาระ และการด�ำรงแก่นความเป็นระนาดเอกย่อมมีวิธีการ 

และกระบวนการสื่อแสดงออกมาจาก ส�ำนวนการผูกกลอน เนื้อเสียงของ 

เครื่องดนตรี และอัตลักษณ์ ซึ่งเป็นเครื่องควบคุมอัตมโนทัศน์ของนักดนตรี

แนวการบรรเลงปี่พาทย์เสภา และการควบคุมแนวโดยระนาดเอก
	 	 บรรดาหน้าที่ของดนตรีไทยที่เกี่ยวข้องกับการสร้างประโยชน์ในแง่มุม 
ต่างๆ ทั้งเป็นเครื่องสร้างความบันเทิงเริงใจ เป็นสื่อกลางระหว่างโลกวิสัยและ 
โลกแห่งความศักดิ์สิทธิ์ เป็นเครื่องราชูปโภคตามขนบราชส�ำนัก ส�ำหรับทาง 
ปฏิบัติแล้วความเป็นประโยชน์ของดนตรีในโลกทัศน์ของมนุษย์ดนตรีไทย 
ยังมีหน้าที่อยู่อีกหลายประการ อาทิ เป็นวิชาตามหลักสูตรของสถาบันการศึกษา 
หรือแม้แต่เครื่องมือการแข่งขัน 
	 	 วัฒนธรรมกับการบ่งชี้ในแง่ของมานุษยวิทยา แนวความคิดของการศึกษา 
วัฒนธรรมมนุษย์มีความกว้างขวาง และดนตรีก็ได้รับการผนวกรวมเข้ามาเป็น 
วัฒนธรรม (music as culture) ที่มีการกล่าวถึงดนตรีในฐานะความรู้ของ 
มนุษยชาติ ความสร้างสรรค์ คุณค่านิยมฯ โดยเชื่อว่ามนุษย์สร้างดนตรีขึ้นมา 
ประดุจดั่งองค์ประกอบของวัฒนธรรมที่เชื่อมโยงกับองค์ประกอบอื่น (Rice,  
2014, 65) ถึงแม้ว่าดนตรีจะได้รับการตราความหมายว่าเป็นวัฒนธรรม ทว่า 



•  คณะศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

104 |  แก่นดนตรีและการแสดง มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ในทางปรัชญาแล้วดนตรีก็ยังมีส่วนที่มีความหมายและคุณค่าในตัวต่างหาก
จากสิ่งอื่น เพราะดนตรีคือศิลปะและในศิลปะนี้มีประเพณี 3 อย่างที่แสดง 
คุณค่าออกมา คือ มีคุณสมบัติเป็นตัวแทนของโลก (representational)  
แสดงอารมณ์ความรู้สึก (expressive) และมีความเป็นแบบแผน (formal)  
โดยดนตรีมีความสัมพันธ์กับโลกในส่วนของนามธรรมโดยนักปรัชญา Authur  
Schopenhauer ถือว่าดนตรีเป็นศิลปะที่สูงส่งที่สุด ดังนั้นดนตรีจึงมีส่วน 
ในการเป็นตัวแทนโลกน้อย และมีความเป็นไปได้ว่าดนตรีบางชนิดมิได้มุ่งหมาย 
ในการแสดงอารมณ์ความรู้สึก แต่เพียงแค่มุ่งเสนอความสัมพันธ์ของสัดส่วน 
ตามแบบแผนที่สอดคล้องกัน (โสรัจจ์  หงศ์ลดารมภ์, 2561, 294-295) ในทาง 
ปรัชญาศิลปะดนตรีไทยมีส่วนมากในการแสดงสุนทรียภาพผ่านการประกอบ 
สัดส่วน และน�ำเสนอแบบแผน อาทิ เพลงเรื่อง และเพลงเสภา หากตัดเนื้อหา 
ของบทประพันธ์ที่ใช้ในการขับร้องออกแล้ว จะเห็นว่าสัดส่วนของบทเพลง 
การแบ่งมาตราของเพลงตามรูปแบบก�ำหนด เช่น เท่า โยน ล้อ รับ ขัด เหลื่อม 
ฯลฯ ล้วนเป็นการแสดงออกถึงแบบแผนทั้งสิ้น อนึ่งธรรมเนียมของ ปี่พาทย ์
เสภา คือ การแสดงออกถึงความอุโฆษเกรียวกราว และความเป็นระเบียบ 
ในเงื่อนไขของความเร็วในการบรรเลง การปรับวงจึงมีความส�ำคัญและเป็นหลักการ 
ในการน�ำเสนอการแสดงดนตรีปี่พาทย์เสภา ประโยชน์อย่างหนึ่งที่นับว่าเป็นหลัก 
ของปี่พาทย์เสภาคือการประชัน 
	 	 ตามแบบแผนทางวัฒนธรรม ประชัน เป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรมและ 
เป็นส่วนหนึ่งของเครือข่ายสังคมนักดนตรี เป็นชีวิตจิตใจของประชาคมดนตรี  
และเป็นผลของการแสดงออกถึงความต้องการของคนในสังคมโดยพื้นฐาน
จากคุณค่าเชิงสุนทรียศาสตร์ เพศมีส่วนเกี่ยวข้องกับการประชันโดยส่วนมาก 
ปี่พาทย์ประชันจะเป็นกลุ่มของนักดนตรีผู้ชายในธรรมเนียมปฏิบัติของดนตรีไทย 
กล่าวคือ เพศชายตีเครื่องเพศหญิงเป็นนักร้อง และไม่นานมานี้เริ่มมีการเปิด 
โอกาสให้ผู้หญิงมีส่วนร่วมในการประชันเป็นวงดนตรีผู้หญิง (Phoasavadi,  
2005, 76) ประการหนึ่งที่อาจช่วยในการแสดงบทบาทของเพศชายในวงปี่พาทย ์
เสภาคือ เรื่องก�ำลังวังชา เนื่องจากปี่พาทย์เสภามีแนวการบรรเลงที่มีความเร็วสูง 
และมีน�้ำเสียงที่เสนาะสนั่นจึงท�ำให้เกิดการใช้ก�ำลังในการบรรเลงสูง ไม่ว่าจะเป็น 
เครื่องตีหรือเครื่องเป่าตลอดจนเครื่องประกอบจังหวะ ความสามารถของผู้น�ำวง 
ขณะประชันจึงถูกส่งมอบให้โดยหน้าที่ตามชนิดของเครื่องดนตรี คือ ระนาดเอก 
ภาระหลักของระนาดเอกคือการใช้ทักษะปฏิบัติในการบรรเลงสูง ด้วยปัจจัย  
2 ประการหลัก คือ การบรรเลงที่บรรเลงเก็บเป็นคู่แปดย่อมใช้ก�ำลังมาก และ 
ขีดจ�ำกัดในการใช้ก�ำลังและการสร้างเสียงมีกรอบของความเร็วควบคุม 
ซึ่งเครื่องดนตรีชนิดอื่นในวงอาจใช้พละก�ำลังและความต่อเนื่องไม่เท่าระนาดเอก 



Faculty of Fine and Applied Arts, Khon Kaen University  •

Journal of Music and Performing Arts, Khon Kaen University  | 105

ภาระในการน�ำวงและควบคุมแนวส่วนหนึ่งจึงต้องแปรผันตามศักยภาพของผู้บรรเลง 
ระนาดเอก โดยระนาดเอกเป็นผู้ควบคุมแนวในขณะบรรเลงจากการปรับวงและ 
การแสดงท่าทีในขณะบรรเลงเพื่อให้เครื่องดนตรีชนิดอื่นในวงคล้อยแนวตาม
อย่างเหมาะสม โดยมีวิธีการดังนี้
		  1.	การตั้งแนวบรรเลง
	 	 โดยปกติการบรรเลงปี่พาทย์เสภาโดยธรรมเนียมใช้การบรรเลงรับร้อง  
กล่าวคือ มีการร้องเพลงและรับส�ำนวนร้องจากนั้นบรรเลงเพลงที่ตั้งไว้สืบไป  
ระนาดเอกจึงสามารถวางแผนในการตั้งแนวการบรรเลงตั้งแต่การรับร้องหรือ 
ตั้งแนวได้ตั้งแต่ขณะรับร้อง โดยใช้ท�ำนองรับร้องและส่งร้องเป็นแนวควบคุม 
ในการบรรเลงให้เป็นระบบระเบียบตั้งแต่ต้นทางของท่อนเพลง มีหลักการดังนี ้
	 	 1.1	การรับร้อง โดยทั่วไป คือการที่ระนาดเอก และเครื่องดนตรีอื่น 
บรรเลงเอื้อมส�ำนวนเข้าไปในส�ำนวนร้องส่วนท้ายท่อนเพลง โดยยึดตามแนวทาง 
ของท�ำนองหลักเป็นหลักและมีการตกแต่งท�ำนองบ้างเล็กน้อย แต่ยังควบคุม 
อัตราความเร็วให้เทียบเท่าความเร็วของการขับร้อง ไม่เร่งหรือกระทุ้งจังหวะ
ตัวอย่าง

ท�ำนองหลัก

	 	 	 	 1.2 การรับร้อง โดยขยี้ส่วนท้ายท�ำนอง คือระนาดเอกบรรเลงรับร้อง 
เพื่อกระชั้นแนวการบรรเลง โดยใช้ส�ำนวนขยี้ให้เกิดการปรับความเร็วเมื่อสิ้นสุด 
การรับร้อง โดยเครื่องดนตรีอื่นในวงยังด�ำเนินตามท�ำนองหลักปกติ แต่น้อม 
ความเร็วตามที่ระนาดเอกปูแนวไว้
ตัวอย่าง

ระนาดเอก

ท�ำนองหลัก

ระนาดเอก



•  คณะศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

106 |  แก่นดนตรีและการแสดง มหาวิทยาลัยขอนแก่น

	 	 1.3 การรับร้อง โดยขยี้รับทั้งวง คือการที่ทั้งวงใช้ท�ำนองจากส�ำนวนขยี้ 

ทบทวีพยางค์เสียงขึ้นไปทั้งวง บรรเลงอย่างเป็นเอกภาพโดยยึดอัตราความเร็ว 

ของระนาดเอกเป็นหลัก โดยมีส่วนปฏิบัติ 2 กรณีคือ ขยี้รับแต่ส่วนรับร้อง และ 

ขยี้ติดพันไปถึงส่วนต้นของท่อนเพลง

ตัวอย่าง

2. การวางแนวส่งร้อง

	 	 ลักษณะการสิ้นสุดการบรรเลงเพื่อวางแนว หรือจัดแนวการบรรเลงให้สอดรับ 

กับการขับร้องที่จะด�ำเนินไปในส่วนต่างๆ อาทิ การส่งร้องสู่อัตราจังหวะเดิม  

หรือการส่งร้องเพื่อผลัดอัตราจังหวะ ย่อมมีการจัดแนวที่แตกต่างกัน เช่น การวาง 

แนวในการส่งร้อง สามชั้นท่อน 1 ไปสามชั้น ท่อน 2 มีความแตกต่าง จากการ 

ส่งร้อง สามชั้นท่อน 2 ไปสองชั้นท่อน 1 ซึ่งปัจจัยบังคับคือเรื่องของอัตรา 

จังหวะ ระนาดเอกสามารถวางแนวได้หลากหลาย ดังนี้

	 	 	 	 2.1 การส่งร้อง โดยทั่วไป คือ เมื่อท้ายจังหวะส�ำนวนเพลงระนาดเอก 

ชักแนวให้คล้อยช้าลง จนจบท่อนเพลงเรียกว่าการโรยจังหวะ แล้วตั้งจังหวะ 

ให้ในการส่งร้องให้ท�ำนองที่ส่งร้องจากจังหวะที่ตั้งไม่แตกต่างกันมาก และส่งร้อง 

โดยยึดตามแนวทางของท�ำนองหลักเป็นหลักและมีการตกแต่งท�ำนองบ้างเล็กน้อย 

ตัวอย่าง

	 	 	 	 2.2 การส่งร้อง โดยขยี้ส่วนท้ายท�ำนอง คือ ระนาดเอกบรรเลงส่งร้องจาก 

การโรยจังหวะในท�ำนองส่วนท้ายของเพลงแล้ว เอื้อมท�ำนองโดยใช้ขยี้ตามแนว 

ที่โรยไว้เพื่อส่งร้อง โดยเครื่องดนตรีอื่นในวงยังด�ำเนินตามท�ำนองหลักปกติ

ท�ำนองหลัก

ระนาดเอก

ท�ำนองหลัก

ระนาดเอก



Faculty of Fine and Applied Arts, Khon Kaen University  •

Journal of Music and Performing Arts, Khon Kaen University  | 107

3. การเร่งแนวบรรเลงในท่อนเพลง

	 	 แนวในทางปฏิบัติของปี่พาทย์เสภา มีศัพท์แสดงไว้ว่า เรียวหางหนู  

หมายความว่าในท่อนเพลงหนึ่งๆ ต้องมีลักษณะการบรรเลงที่จากความเร็วต�่ำ 

ไปสู่ความเร็วสูง โดยให้ค่อยๆ ทยอยเพิ่มความเร็วขึ้นโดยมิให้แนวการบรรเลงตก 

หรือหย่อนยานลงซึ่งถือเป็นเรื่องส�ำคัญมาก นอกจากการตั้งแนวหรือปรับแนว 

ในส่วนของการ รับร้องแล้วเมื่อเข้าในเนื้อเพลงระนาดเอกมีหน้าที่ควบคุมหรือ 

วางแผนการบรรเลงตามแนวที่ปรับวงไว้ แนวนี้เมื่อตั้งหรือก�ำหนดแนวแล้ว 

จะลดอัตราลงมาไม่ได้จนกว่าจะจวนสิ้นส�ำนวนท้ายท�ำนองท่อนเพลง เพื่อโรย 

จังหวะส่งร้อง มีการปรับแนวโดยแยบคายตามก�ำลังของคนระนาดเอก ตามที่ 

โบราณาจารย์ได้วางชั้นเชิงไว้หลากหลายประการ การกระทุ้งแนวโดยไว หรือ 

เรียกว่าพรวดพราด มิใช่วิสัยของการบรรเลงปี่พาทย์เสภาที่ปรับวงมาอย่างดีแล้ว 

โดยมีข้อก�ำหนดคร่าวๆ ดังนี้

	 	 	 	 3.1 การเร่งแนว โดยการขยี้ โดยใช้กลวิธีพิเศษที่นอกเหนือจากการ 

ตีเก็บโดยทั่วไป ขยี้มีคุณสมบัติประการหนึ่งคือการเพิ่มพยางค์เสียงเข้าไปในท�ำนอง 

ท�ำให้ท�ำนองมีความละเอียดของเสียงมากขึ้นและเมื่อในการเพิ่มพยางค์เสียง 

ใส่ไปในจังหวะที่มีความห่างสม�่ำเสมอ สิ่งที่ส�ำแดงออกมาจะเป็นการเพิ่มหรือ 

กระตุ้นความเร็วไปโดยธรรมชาติ 

ตัวอย่าง

ตัวอย่าง

ท�ำนองหลัก

ท�ำนองหลัก

ระนาดเอก

ระนาดเอก



•  คณะศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

108 |  แก่นดนตรีและการแสดง มหาวิทยาลัยขอนแก่น

	 	 	 	 3.2 การเร่งแนว โดยการสะบัด สะเดาะ เป็นการเพิ่มพยางค์เสียง 

ให้มีลักษณะของกระสวนจังหวะที่กระชั้นขึ้น ความกระชั้นนี้เองเป็นการปรับ 

ท�ำนองให้มีความเร็วโดยปริยาย ระนาดเอกสามารถใช้ในส่วนของตอนขึ้นหัว 

ท่อนเพลงหรือระหว่างการบรรเลงในท่อนเพลง หากความรู้สึกของคนระนาด 

เอกรู้สึกว่าแนวการบรรเลงเริ่มไม่ขยับ (เรียวหางหนู) หรือด�ำเนินท�ำนองมาได้ 

ระยะหนึ่งแล้วต้องการปรับแนวให้กระชับขึ้นก็สามารถใช้การบรรเลงโดยการ 

ตีสะบัด สะเดาะระคนในท�ำนองเก็บได้

ตัวอย่าง

	 	 	 	 3.3 การเร่งแนว โดยใช้กลอนตามทิศทาง กลอนตามทิศทางนี้เป็น 

กลอนที่ไล่เรียงตามทิศทางของท�ำนองหลัก และมีรูปแบบของกลอนเป็นกระบวน 

เดียวกัน โดยมีระยะเสียงแต่ละพยางค์ใกล้กัน คุณสมบัติของกลอนในลักษณะนี ้

เป็นประโยชน์ต่อการกระชับแนวการบรรเลงได้มากกว่ากลอนท่ีผูกข้ึนโดย 

กระโดดเสียง หรือมีเสียงที่ห่างกันออกไป ความชิดของพยางค์เสียงส่งผลโดยตรง 

ต่อลักษณะการบรรเลงเชิงกายภาพท�ำให้คนระนาดเอกสามารถเร่งแนวได้ใน 

ระยะมือที่สั้น 

ตัวอย่าง กลอนระนาดเอกที่มีความสัมพันธ์โดยทิศทางกับท�ำนองหลัก

ท�ำนองหลัก

ท�ำนองหลัก (ทิศทางท�ำนอง ขึ้น และลง)

ระนาดเอก

ระนาดเอก (แปรตามทิศทางเป็นกระบวน)

	 	 	 	 การผูกกลอนตามทิศทางท�ำนองหลักเป็นกระบวนท�ำให้มีเสียงที่เรียงกัน 

อย่างเป็นระบบเช่นเดียวกับท�ำนองหลัก กลอนประเภทนี้มีพยางค์เสียงที่เรียงชิดกัน 

สามารถเพิ่มอัตราความเร็วได้สะดวก

ระนาดเอก (แปรตามอิสระ ไม่อิงทิศทาง)



Faculty of Fine and Applied Arts, Khon Kaen University  •

Journal of Music and Performing Arts, Khon Kaen University  | 109

	 	 	 	 การผูกกลอนที่ไม่ยึดตามทิศทาง ถึงจะมีส�ำนวนที่ก้าวก่ายด�ำเนินอย่างจร

ไปทั่วทั้งผืนระนาด แต่เนื่องจากมีพยางค์เสียงที่ต้องข้ามลูกระนาดหลายต�ำแหน่ง 

อีกทั้งทิศทางยังวกวนไปมา ไม่สะดวกต่อการใช้เป็นกลอนในการเร่งอัตราความเร็ว 

4. การตรึงแนว

	 	 ช่วงเวลาในการบรรเลงในกรณีเพลงที่มีจังหวะค่อนข้างยาว การถนอม

ก�ำลังของคนระนาดเอกย่อมต้องอาศัยการตรึงแนวไม่ให้พรวดพราดจนเกิน

ก�ำลังความสามารถ การตรึงแนวจึงเป็นทักษะที่ใช้ในการบรรเลงเพลงที่มี

ขนาดใหญ่และมีระยะการบรรเลงยาว เครื่องประกอบจังหวะและเครื่อง

ดนตรีชนิดอื่นเมื่อท�ำความเร็วได้คงที่แล้วสามารถขยับแนวได้โดยสะดวก ทว่า

ส�ำหรับระนาดเอกการขยับแนวเป็นเรื่องท่ีต้องวางแผนสัมพันธ์กับความ

สามารถในการจัดวางก�ำลังในการบรรเลงให้ตลอดรอดฝั่งของท่อนเพลง โดย

การตรึงแนวเน้นการใช้ก�ำลังทั้งปริมาณเสียงและคุณภาพเสียงที่สม�่ำเสมอ 

	 	 	 	 4.1 การตรึงแนว โดยการตีกะไหล3่ คือ การย�้ำเสียง หรือซ�้ำท�ำนอง

โดยสังเขปมักพบในการบรรเลงล้อ-รับ หรือล้อ-ขัด เนื่องจากช่วงดังกล่าวมี

การเว้นวรรคท�ำนองที่ระนาดเอกไม่ได้บรรเลง (เครื่องน�ำ-เครื่องตาม) ดังนั้น

เป็นไปได้ว่าแนวการบรรเลงจะมีรอยต่อและมีการเร่งจังหวะ พบมากในเพลง

จ�ำพวกกลุ่มเพลงทยอยมีโอกาสในการกระทุ้งจังหวะให้เร็วขึ้นทีละน้อย ดังนั้น

ระนาดเอก สามารถบรรเลงตีกะไหล่ ในการย�้ำเสียงให้มั่นคงลงไปและเป็นการ

ย�้ำแนวจากการสร้างเสียงประคองจังหวะ

ท�ำนองหลัก

ระนาดเอก

	 	 	 	 3.4 การเร่งแนว โดยการขมวดพยางค์เสียง เป็นการตัดพยางค์เสียงออก 

เพื่อจุดประสงค์ในการเปลี่ยนแปรท่าทีของท�ำนองเพลง อาทิ จากท�ำนองเก็บ 

สู่ท�ำนองเหลื่อม หรือ ล้อ-รับ การตีตัดพยางค์เป็นการขมวดเสียงลูกตกให้กระชั้น 

เข้ามาในจังหวะยก โดยเว้นต�ำแหน่งพยางค์ท้ายของห้องเพลงให้ว่างลง 

ตัวอย่าง

[3] เป็นศัพท์ในการบรรเลงระนาดที่ได้รับถ่ายทอดมาจากคุณครูอุทัย แก้วละเอียด (ศิลปินแห่งชาติ) เป็นการตกแต่งท�ำนอง
ชนิดหนึ่งที่ใช้ในการบรรเลงประกอบช่วงเสียงที่ว่าง



•  คณะศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

110 |  แก่นดนตรีและการแสดง มหาวิทยาลัยขอนแก่น

ตัวอย่าง
ท�ำนองหลัก (ล้อ-รับ)

ตัวอย่าง
ท�ำนองหลัก (ล้อ-รับ)

ท�ำนองหลัก (ล้อ-ขัด)

ระนาดเอก (ล้อ-รับ)

ระนาดเอก (ล้อ-รับ)

ระนาดเอก (ล้อ-ขัด)

	 	 	 	 4.2 การตรึงแนว โดยการประคบเสียง ลักษณะการประคบเสียงคือ
การสร้างคุณภาพของเสียง ด้วยการบรรเลงที่มีความเป็นนามธรรมสูง 
สามารถอธิบายพอสังเขปกล่าวคือ เป็นการสร้างเสียงให้อยู่ในระดับที่เหมาะ
สม ในกรณีการตีประคบเสียงที่เห็นได้ชัดคือการไม่ตีแล้วปล่อยมือหรือปล่อย
เสียงเปิดทันที แต่มีการใช้กลวิธีตีกดเสียงกึ่งเปิดกึ่งปิด ให้มีเสียงออกมาแต่กึ่ง
หนึ่งของพยางค์เสียงโดยปริมาณเสียงเต็ม การตีประคบเสียงสามารถใช้ได้โดย
ทั่วไปทั้งบทเพลง เป็นการตั้งใจบรรจงประดิษฐ์เสียง ดังนั้นในส่วนนี้จะดัน
แนวได้ค่อนข้างจ�ำกัด เนื่องจากต้องลงรายละเอียดใช้ได้ทั้งการบรรเลงใน
ความเร็วต�่ำ  ความเร็วปานกลาง และสามารถประยุกต์ใช้ในการบรรเลงที่มี
ความเร็วสูง ใช้ได้กับทุกเครื่องมือ เสียงที่ผลิตออกมาจากการประคบเสียงจะมี
ความอิ่มเสียงเต็มที่ มีความละมุน การประคบเสียงที่ใช้ในการตรึงแนวใช้ได้ใน
ส�ำนวนดังนี้ 

	 	 	 	 การประคบเสียงในกรณีตัวอย่างเป็นการสะกดเสียงให้อยู่ในต�ำแหน่ง 
ที่ควรเป็น ไม่ล�้ำหน้า หรือย้อยหลัง โดยการประคบต้องค�ำนึงว่าไม่ดึงแนวให้
ย้อยลงมาหรือตกท้องช้าง จะต้องเป็นไปตามสัดส่วนความเร็ว



Faculty of Fine and Applied Arts, Khon Kaen University  •

Journal of Music and Performing Arts, Khon Kaen University  | 111

ตัวอย่าง
ท�ำนองหลัก

ตัวอย่าง
ท�ำนองหลัก

ระนาดเอก

ระนาดเอก

5. การโรยแนว

	 	 การโรยแนวเป็นการผ่อนให้แนวการบรรเลงช้าลง เพื่อจุดประสงค์ในการลง 

จบเพลงหรือทอดท�ำนองส�ำหรับส่งร้อง คนระนาดเอกจ�ำเป็นต้องก�ำกับการโรยแนว 

ให้อยู่ในระดับที่เหมาะสม และมีความสง่างาม ในบางครั้งการโรยแนวที่ไม่ได้ 

สัดส่วนอาจท�ำให้การบรรเลงล่ม หรือลงจบด้วยท่าทีของส�ำนวนที่ไม่เรียบร้อย  

การโรยแนวจึงมีวิธีขั้นต้น ดังนี้

	 	 	 	 5.1 การโรยแนวโดย ผ่อนแนวโดยปกติ เมื่อการบรรเลงมาจวนจะถึง 

ส�ำนวนวรรคเพลงที่สิ้นสุดของท่อนเพลง ให้เริ่มโรยแนวตั้งแต่ครึ่งท้ายของจังหวะ 

หน้าทับ โดยแบ่งเป็น 2 ส่วนคือวรรคต้นให้เป็นการท�ำส�ำนวนปลายของท่อน 

เพลงนั้น และวรรคท้ายให้โรยแนวลงอย่างชัดเจนเพื่อส่งร้อง โดยระนาดเอก 

สร้างท�ำนองโดยตีตัดท�ำนองเพื่อเป็นช่องทางให้ทราบโดยทั่วกันทั้งวง

	 	 	 	 ในห้องเพลงที่ 4 ระนาดเอกตีตัดท�ำนองให้ทราบว่าเป็นส่วนท้ายของ

ท�ำนองตามแนวเดิม และเป็นหมุดหมายที่จะโรยแนวในห้องเพลงที่ 6-8 สืบไป

	 	 	 	 5.2 การลงขาด แล้วโรยแนว ในขั้นนี้ต้องใช้ความสามารถสูงโดย 

ระนาดเอกเร่งแนวให้มีความเร็วสูงสุด ถึงตอนท้ายของท�ำนองท่อนเพลงโดยเร่ง 

ให้จบท�ำนองแบบจบขาด แล้วตั้งท�ำนองใหม่ให้มีแนวที่ช้าลงมาอย่างชัดเจน 

และสอดรับกับแนวการขับร้อง

	 	 	 	 เร่งแนวสูงสุด กระทั่งสิ้นสุดส�ำนวนที่เสียง ฟา จากนั้นเริ่มตั้งแนวให้

ให้แนวใหม่โรยแนวช้าลงมาตามความเหมาะสมกับการส่งร้อง



•  คณะศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

112 |  แก่นดนตรีและการแสดง มหาวิทยาลัยขอนแก่น

สรุป

	 	 ความเป็นแบบแผนของวัฒนธรรมปี่พาทย์เสภา ผ่านระยะเวลาทาง

ประวัติศาสตร์และการพิสูจน์จากค่านิยมต่อคุณค่าทางดนตรี ระนาดเอกได้

รับการขนานนามว่าเป็นพระเอกของวงดนตรีปี่พาทย์ ทว่าความหมายโดยตรง

ที่สื่อสารออกมาพร้อมกับบทบาทของระนาดเอกเป็นเพียงบทนิยามความเป็น

ระนาดเอกเพียงส่วนหนึ่งเท่านั้น วิวัฒนาการของดนตรีไทยและประวัติศาสตร์

ลายลักษณ์บ่งบอกเพียงลักษณะทางกายภาพของเครื่องดนตรี การจ�ำแนก

ชนิดของเครื่องดนตรี และการประสมวงดนตรี การก่อตัวของความเป็น

ระนาดเอกจากความหมายอื่นหรือความหมายที่ทับซ้อนจ�ำเป็นต้องใช้การตี

ประเด็นที่โครงสร้างของสิ่งนั้น วรรณกรรมเป็นมุมหนึ่งของศิลปะที่สื่อสุนทรี

ยารมณ์ได้ และการนิยามวงปี่พาทย์เสภาเป็นเสมือนวรรณกรรมชนิดหนึ่ง

ท�ำให้เรามองลงไปที่รายละเอียดของโครงสร้าง และเห็นว่าระนาดเอกมี

อ�ำนาจก�ำหนดที่มีพลานุภาพในการส�ำแดงบทบาททั้งสื่อของความเป็นบุรุษ

เพศ และความเป็นผู้น�ำ  อนึ่งบทความนี้วิเคราะห์ให้เห็นว่าสิ่งที่ระนาดเอกมี

บทบาทในฐานะผู้น�ำต้องประกอบด้วยหลายสิ่งและสิ่งส�ำคัญคือ การควบคุม

แนวการบรรเลงที่ถือเป็นองค์แห่งเอกลักษณ์ของปี่พาทย์เสภา พบว่าระนาด

เอกมีลักษณาการในการควบคุมแนวประกอบด้วย การตั้งแนวบรรเลง การ

วางแนวส่งร้อง การเร่งแนวบรรเลงในท่อนเพลง การตรึงแนว และการโรย

แนว โดยระนาดเอกมีกลวิธีที่แยบคายและมีกระบวนการเฉพาะในการผลิ

ตลักษณาการตามที่กล่าวมา ส่วนนี้ถือเป็นแบบแผนของภูมิปัญญาที่ก�ำกับ

หน้าที่ของระนาดเอกเมื่ออยู่ในขณะการบรรเลง ความเป็นเอกของระนาดเอก

มิใช่เพียงการน�ำให้การบรรเลงมีความต่อเนื่องตลอดรอดฝั่งเท่านั้น หากยัง

ต้องตอบโจทย์ทางดนตรีที่ส�ำคัญคือความไพเราะ ซึ่งเป็นเป้าประสงค์ของการ

บรรเลงดนตรีทั้งปวง และระนาดเอกย่อมแสดงบทบาทส�ำคัญนี้ในวง ปี่พาทย์

เสภาได้อย่างเหมาะสม



Faculty of Fine and Applied Arts, Khon Kaen University  •

Journal of Music and Performing Arts, Khon Kaen University  | 113

บรรณานุกรม

ชยุติ  ทัศนวงศ์วรา และจรัญ กาญจนประดิษฐ์. (2563). แนวคิดเรื่อง ทาง: 

		  เอกลักษณ์ในสังคีตลักษณ์ไทย. วารสารศิลปกรรมศาสตร์ จุฬาลงกรณ์

	 	 มหาวิทยาลัย, 7(1), 191. 

ธนาคารแห่งประเทศไทย. (2549). 100 ปี วังบางขุนพรหม. กรุงเทพฯ: 

	 	 บริษัท พลัสเพรส จ�ำกัด.

พงษ์ศิลป์  อรุณรัตน์. (2550). ปฐมบทดนตรีไทย. นครปฐม: โรงพิมพ์

	 	 มหาวิทยาลัยศิลปากร มหาวิทยาลัยศิลปากร พระราชวังสนามจันทร์.

พูนพิศ  อมาตยกุล และคณะ. (2550). จดหมายเหตุดนตรี 5 รัชกาล. 

		  กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์เดือนตุลา.

ยศ  สันตสมบัติ. (2559). มนุษย์กับวัฒนธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 4). กรุงเทพฯ: 

	 	 ส�ำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.

วราภรณ์  เชิดชู. (2563). เครื่องดนตรีสยาม ในจดหมายเหตุชาวฝรั่งเศษ

		  สมัยสมเด็จพระนารายณ์มหาราช พ.ศ. 2199-2231. กรุงเทพฯ:

	 	 โรงพิมพ์ บริษัท สหธรรมิก จ�ำกัด.

วิทย์  วิศทเวทย์. (2540). ปรัชญาทั่วไป มนุษย์ โลก และความหมายของชีวิต. 

		  (พิมพ์ครั้งที่ 14). กรุงเทพฯ: อักษรเจริญทัศน์.

ศิริพร  ณ ถลาง. (2559). คติชนสร้างสรรค์บทวิเคราะห์และทฤษฎี. กรุงเทพฯ: 

		  หจก.ภาพพิมพ์.

สาวิตรี   จิตบรรจบ. (2560). การพัฒนารูปแบบการเรียนรู้การเขียนนิทาน 

		  ส�ำหรับนักศึกษาระดับปริญญาบัณฑิต โดยใช้ทฤษฎีโครงสร้างนิยม

		  ร่วมกับทฤษฎีการสร้างความรู้ด้วยตนเอง (ดุษฎีนิพนธ์). กรุงเทพฯ: 

	 	 มหาวิทยาลัยศิลปากร.

สันต์  ท. โกมลบุตร. (2548). จดหมายเหตุ ลา ลูแบร์ ราชอาณาจักรสยาม. 

		  (พิมพ์ครั้งที่ 2). นนทบุรี: ส�ำนักพิมพ์ศรีปัญญา.

สุจิตต์   วงษ์เทศ. (2551). ร้องร�ำท�ำเพลง: ดนตรีและนาฏศิลป์ชาวสยาม.  

		  (พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์เรือนแก้วการพิมพ์.



•  คณะศิลปกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น

114 |  แก่นดนตรีและการแสดง มหาวิทยาลัยขอนแก่น

สุรเดช  โชติอุดมพันธ์. (2560). ทฤษฎีวรรณคดีวิจารณ์ตะวันตก ในคริสต์

		  ศตวรรษที่ 20. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์

	 	 มหาวิทยาลัย. 

สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอฯ กรมพระยาด�ำรงราชานุภาพ. (2497). ต�ำนาน

		  เสภา พระนิพนธ์ สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอฯ กรมพระยาด�ำรงราชานุภาพ 

		  และ เสภาเรื่อง ขุนช้างขุนแผน ตอนแต่งงานพระไวย (พลายงาม). 

	 	 กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร.

โสรัจจ์  หงศ์ลดารมภ์. (2561). ปรัชญาทั่วไป. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ ์

		  มหาวิทยาลัย

Morton, D. (1976). The Traditional Music of Thailand. California: 

	 	 University of Carifornia Press.

Myers-Moro, P. (1993). Thai music and musicians in contemporary 

Bangkok. California: Center for South and Southeast Asia Studies.

Phoasavadi, P. (2005). From Prachan to Prakuad: The Process of 

		  Officializing Traditional Music Competition in Contemporary 

		  Bangkok (Doctoral dissertation). Washington: University of 

	 	 Washington.

Rice, T. (2014). Ethnomusicology A Very Short Introduction.  

	 	 New York: Oxford University Press.


