
แนวคิดทฤษฎีสงครามกับความยุติธรรม* 
ABOUT THE CONCEPT OF WAR AND JUSTICE 

 
มะลิ ทิพพ์ประจง 
Mali Thipprajong 

พระพิพิธพัชโรดม   
Phraphiphitpatcharodom  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆ์เพชรบุรี 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Phetchaburi Buddhist College,  Thailand 

E-mail: thipprajongmali@gmail.com 

 
บทคัดย่อ  
  แนวคิดทฤษฎีสงครามทีค่วามยุติธรรม นักคิดตะวันตกผู้ให้กำเนิดแนวคิดเรื่องสงคราม
ที่ยุติธรรมคือนักบุญออกัสติน (Saint Augustin) และเป็นที่ยอมรับกันมานานถึ งขนา ดได้รับ        
ยกย่องว่า “บิดาแห่งทฤษฎีสงครามที่ยุติธรรม” (Father of Just-War Theory) อย่างไรก็ตาม 
ไม่ได้หมายความว่าไม่มีนักคิดท่านอ่ืน ๆ เคยคิดเรื่องนี้มาก่อน ความจริงแล้วนักคิดชาวกรีก
อย่างเพลโตไม่ได้กล่าวถึงสงครามที่ยุติธรรมอย่างเป็นระบบชัดเจน แต่อย่างน้อยจากแนวคิด
ของเพลโตที่ว่าเรื่องสงครามเป็นความจำเป็นและเป็นหน้าที่ของรัฐที่จะต้องทำเพ่ือความอยู่รอด
แต่มีข้อแม้ว่าจะต้องไม่มีเป้าหมายเพ่ือทำลายล้างพลเมืองอย่างไ ม่เป็นธรรมและไม่ควรลดทอดผู้
พ่ายแพ้สงครามลงไปเป็นทาส สะท้อนให้เห็นว่าเรื่องสงครามที่ยุติธรรมได้มีการคิด กันมาบ้าง
แล้วต้ังแต่สมัยกรีกโบราณ และมีนักคิดชาวโรมันอย่างซิเซโร ได้กล่าวถึงหลักแห่งส งคร ามที่
ยุติธรรมทั้งในแง่สาเหตุที่ยุ ติธรรมและการกระทำที่ถูกต้องเหมาะสม สงครามที่ยุติธรรมของ       
ซิเซโรมีรากฐานบางอย่างมาจากการปฏิบัติของชาวโรมันโบราณ กล่าวโดยสรุป แนวคิดเรื่อง
สงครามที่ยุติธรรมของซิเซโรมีศูนย์กลางอยู่ที่รัฐซ่ึงถือว่าเป็นองค์กรที่มีอำนาจและความชอบธรรม
ที ่สามารถทำสงครามที ่ยุติธรรม ดังทัศนะของโรแรนด์ เบนสตัน (Roland H. Bainston)            
ที่ว่าชาวคริสต์ในคริสต์ศตวรรษที่ 4 และที่ 5 ได้รับเอาคำสอนเรื่องสงครามที่ยุติธรรมมาจาก
โลกยุคโบราณ โดยมีวัตถุประสงค์เพื่อส่งเสริมความยุติธรรมและฟื้นฟูสันติภาพสงครามที่
ยุติธรรมต้องกระทำภายใต้อำนาจรัฐและต้องยึดถือหลักแห่งความซ่ือสัตย์และมนุษยธรรม 
คำสำคัญ: แนวคิดทฤษฎี, สงคราม, ความยุติธรรม 
 
 

 
* Received 3 November 2019; Revised 8 December 2019; Accepted 21 December 2019  



46 | Vol.2 No.2 (July - December 2019) ปีที่ 2 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2562) 

Abstract 
 War theory concept The Western thinker who gave birth to the idea of 
a just war was Saint Augustin and has long been recognized as the 'just war.' 
However, this does not mean that no other thinker had thought of it before. The 
Greek thinker Plato did not explicitly mention a just systematic war. But at least 
from Plato's view that war is a necessity and a duty of the state to survive, 
provided that it does not aim to destroy its citizens and not be compromised 
unfairly. Those who lost the war became slaves. It reflects that fair war has been 
thought of since ancient Greece. And there was a Roman thinker like Cicero. He 
spoke of the principle of proper war both in terms of just cause and right action. 
Cicero's fair war is rooted in some way from ancient Roman practices. In short, 
Cicero's concept of proper war centered on a state which was considered an 
organization with the power and legitimacy that could wage war. Fair According 
to Roland H. Bainton, Christians in the 4th and 5th centuries inherited the 
teaching of just war from the ancient world. To promote justice and restore 
peace, just war must be fought under the state's power and must uphold the 
principles of honesty and humanity. 
Keywords:: Concept of Theory, War, Justice 
 
บทนำ 

ตามการรับรู้ของคนโดยทั่วไป “พระสงฆ์กับสงคราม” เป็นเหมือนโลกสอง ด้านที่ไ ม่
น่าจะโคจรมาบรรจบพบกันได้ เพราะสงครามเป็นเรื่องของการเข่นฆ่าและการทำ ลา ยชี วิต
มนุษย์ ซ่ึงถือว่าขัดแย้งอย่างรุนแรงกับหลักการพ้ืนฐานของพระพุทธศาสนาที่สอนให้งดเว้นจาก
ฆ่าสัตว์ ให้แก้ปัญหาโดยไม่ใช้ความรุนแรง (เวรย่อมระงับด้วยการไม่จองเวร) หรือให้มีความ
เมตตาสงสารต่อเพ่ือนร่วมทุกข์ในสังสารวัฏทั้งปวง ในขณะเดียวกันภาพของพระสงฆ์ก็คือผู้สละ
โลกออกบวชมุ่งฝึกหัดพัฒนาตนเองให้หลุดพ้นจากกิเลสท้ังปวง โดยกิเลสกลุ่มหนึ่งที่พระสงฆ์มุ่ง
จะละให้ได้ ก็คือกลุ่มกิเลสเก่ียวกับการใช้ความรุนแรง เช่น ความโกรธ ความพยาบาทปองร้าย
คนอ่ืน เป็นต้น แม้แต่พระพุทธเจ้าเอง ก็ปรากฏหลักฐานในพระไตรปิฎกว่า ในยามที่บ้านเมืองมี
แนวโน้มว่าจะก่อสงครามกัน เช่น กรณีความขัดแย้งระหว่างพระญาติสองฝ่ายเก่ียวกับการแย่ ง
นํ้าในแม่นํ้าโรหิณี หรือกรณีเจ้าชายวิฑูฑภะยกทัพเตรียมจะไปฆ่าล้างเผ่าพันธุ์ศาก ยะตระกูล
พระองค์ก็ทรงใช้ความพยายามอย่างถ ึงที่ส ุดเพื ่อย ับย ั้งไม่ให้เกิดสงครามขึ ้น หร ือแม้แต่                
ในพระวิน ัยหร ือศีล 227 ของพระภิกษุ ก็มีส ิกขาบทที ่พระพุทธเจ ้าทรงบัญญัติห ้ามไม่ให้



    วารสาร มจร เพชรบุรีปริทรรศน์   JOURNAL OF MCU PHETCHABURI REVIEW | 47 

พระสงฆ ์ไปดูกองทัพที่กำลังเคลื ่อนขบวนออกรบ ห้ามดูเขารบกัน และห้ามเข ้าไปพักแรม             
ในกองทัพถ้าภิกษุรูปใดกระทำการดังกล่าวต้องอาบัติปาจิตตีย์จากข้อมูลที่ยกมาแสดงให้เห็นว่า
พระพุทธเจ้าทรงมีท่าทีไม่ยอมรับการทำสงครามหรือการใช้ความรุ่นแรงและไม่ทรงต้องการให้
พระสงฆ์เข้าไปยุ่งเก่ียวกับสงครามอย่างไรก็ตาม ในยุคหลังพุทธกาลเม่ือพระพุทธศา สนาแพร่
ขยายออกไปยังภูมิภาคต่างๆ ทั ้งในและนอกประเทศอินเดียพระสงฆ ์ในฐานะผู ้ส ืบทอด
อุดมการณ์ของพระพุทธเจ้าได้เผชิญสภาพแวดล้อมและสถานการณ์ทางสังคมการ เ มืองและ
ประเพณีว ัฒนธรรมที ่แตกต่างกันออกไปโดยเฉพาะในสถานการณ์ที ่บ ้านเมืองประสบภัย 
สงครามมีข้อมูลปรากฏอยู่บ่อยครั้งว่ามีพระสงฆ์เข้าไปเก่ียวข้องกับ สงครามทั้งโดยตร งและ         
โดยอ้อมเช่น การสร ้างขวัญกำลัง ใจให้แก่ทหารที ่ออกรบในสงครามการอธิบายคำสอน
สนับสนุนการทำสงครามการอาสาออกรบร่วมกับทหารในกองทัพหรือการจ ัดตั ้ง  กองทัพ 
พระสงฆ ์ดังตัวอย ่าง 1) กรณีตัวอย ่างประเทศศร ีล ังกาในร ัชสมัยพระเจ ้าทฏุฐคามณีอภัย
พระองค์ได้ทำสงครามกับพวกทมิฬโดยได้อัญเชิญพระบรมสารีริกธาตุของพระพุทธเจ้ามาบรรจุ
ไว ้ท ี ่พระแสงหอกแล้วเสด็จไปยังพระอารามเพื่อนิมนต์พระสงฆ ์จำนวน 500 ร ูปไปร่วมกับ
กองทัพเพ่ือเป็นกำลังใจให้ทหารในกองทัพภายหลังเม่ือพระองค์เสด็จขึ้นครองราชย์แล้ วทร ง
รู้สึกไม่สบายพระทัยเม่ือนึกถึงการฆ่าคนจำนวนมากในคราวออกรบต่อมาเม่ือพระองค์ ได้สดับ
พระธรรมเทศนาของพระสงฆ์รูปหนึ่งว่า “การฆ่าเพ่ือทำนุบำรุงศาสนาไม่ห้ามสวรรค์ การฆ่าคน
ทุศีล 1 คน เป็นบาปเท่ากับฆ่าคนครึ่งคน เพราะคนที่ไม่นับถือไตรสรณคมน์หรือคนไม่มีศีล 5  
ขาดมนุษยธรรม มีความเป็นมนุษย์ไม่สมบูรณ์ ตายไปก็เหมือนสัตว์เดรัจฉาน” (พระมหานาม
เถระ และคณะบัณฑิต, 2553) 2) กรณีพระสงฆ์ไทยในคราวเสียกรุงครั้งที่ 2 ได้มีการต้ังกองทัพ
พระสงฆ์ขึ้นนำโดย “เจ้าพระฝาง” (มหาเรือน) ซ่ึงเป็นพระเถระชั้นผู้ใหญ่ระดับสังฆ ราชของ
เมืองสวางคบุร ี (ฝาง) เพื ่อร่วมกู้ชาติบ ้านเมืองคืนจากพม่า  (หมอบรัดเล , 2551) 3) กรณี             
พระมหาช่วยแห่งเมืองพัทลุง ในสมัยรัชกาลที่ 1 พม่าได้รุกรานหัวเมืองใต้และสามารถ ตีเ มือง
นครศรีธรรมราชได้พระมหาช่วยได้ชักชวนชาวเมืองยกเป็นทัพไปต่อสู้จนสามารถรักษา เ มือง
เอาไว้ได้ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) , 2554) 4) กรณีพระสงฆ ์มหายานเกาหลี            
ในรัชสมัย พระเจ้าซอนโจ (Sonjo, พ.ศ. 2110 - 2151) เม่ือประเทศเกาหลีถูก กองทัพญี่ปุ่น 
รุกรานจนพระเจ้าซอนโจต้องเสด็จลี้ภัยไปที่ อ่ืน พระสงฆ์เกาหลีเห็นว่าบ้านเมืองไม่ มีที่ พ่ึ งแล้ ว 
จึงรวมตัวกันได้ประมาณ 600 รูปจัดต้ังกองทัพพระสงฆ์ขึ้นแล้วต่อสู้กับกองทัพญี่ปุ่นผู้รุกรานจน
สามารถเอาชนะและขับ ไล่กองทัพญี ่ป ุ ่นออกไปได้  (The Korean Buddhist Research 
Institute, 1993) หรือ 5) กรณีวัดมหายานในประเทศจีนและญี่ปุ่นได้จัดต้ัง กองกำลังพระสงฆ์ 
(Monk-Warriors) เพื ่อปกป้องวัดจากการร ุกรานของฝ่ายบ้านเมืองทีมีนโยบายต่อต้าน
พระพุทธศาสนา เช่น กรณีวัดเส้าหลินในประเทศจีนและวัดเอนเรียวกูจิ (Enryaku - ji) ใน
ประเทศญี่ปุ่น เป็นต้น (Turnbull, S., 2003) จากกรณีตัวอย่างที่ยกมา ทำให้เกิดคำถามว่าทั้งที่



48 | Vol.2 No.2 (July - December 2019) ปีที่ 2 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2562) 

พระพุทธเจ้าทรงมีท่าที่ไม่ทรงสนับสนุนการทำสงครามหรือการใช้ความรุนแร งและไ ม่ทรง
อนุญาตให้พระสงฆ์เข้าไปยุ่งเก่ียวกับกองทัพของบ้านเมือง แต่เหตุไฉนในยุคหลัง พุทธกาลจึง
ปรากฏมีพระสงฆ์เข้าไปเก่ียวข้องกับสงครามมากขึ้นโดยลำดับทั้งในรูปแบบการให้ขวัญกำลังใจ
การตีความคำสอนการร่วมออกรบไปจนถึงการต้ังกองกำลังพระสงฆ์ จึงเป็นประเด็นที่น่า ศึกษา
หาคำ ตอบว่าจุดยืนที่แท้จริงของพระพุทธศาสนาเก่ียวกับสงครามเป็นอย่างไรพระพุทธศาสนา
มีท่าทีอย่างไรต่อกรณีสงครามที่ยุติธรรม (Just War) หรือสงครามเพ่ือปกป้องควา มถูก ต้องดี
งาม เช่น ปกป้องพระพุทธศาสนาจากการทำลายล้างของผู้ไม่หวังดีกรณีพระสงฆ์ ส มัยหลั ง
พุทธกาลที่เข้าไปเก่ียวข้องกับสงครามท่านเหล่านั้นมีเหตุผลอะไรสนับสนุนการกระทำแบบนั้น
รวมทั้งประเด็นเรื่องสงครามซ่ึงมีผลต่อความอยู่รอดของพระสงฆ์และพระพุทธศาสนามีส่วนทำ
ให้พระสงฆ์เข้าไปเก่ียวข้องกับสงครามอย่างไรหรือไม่ 
 
ทฤษฎี 

เป็นที่ยอมรับกันมานานว่านักคิดตะวันตกผู้ให้กำเนิดแนวคิดเรื่องสงครามที่ยุติธรรมคือ
นักบุญออกัสติน (Saint Augustin) ถึงขนาดได้ร ับยกย่องว่า “บิดาแห่งทฤษฎีสงครามที่
ย ุติธรรม” (Father of Just-War Theory) อย่างไรก็ตาม ไม่ได้หมายความว่าไม่มีน ักคิด            
ท่านอ่ืน ๆ เคยคิดเรื่องนี้มาก่อนออกัสตินเลย ความจริงแล้วนักคิดชาวกรีกอย่างเพลโตและนัก
คิดชาวโรมันอย่างซิเซโรได้กล่าวถึงเรื่องนี้มาก่อนแล้ว ดังทัศนะของโรแรนด์ เบนสตัน (Roland 
H. Bainston) ที่ว่าชาวคริสต์ในคริสต์ศตวรรษที่ 4 และที่ 5 ได้รับเอาคำสอนเรื่อ งส งครา มที่
ยุติธรรมมาจากโลกยุคโบราณ โดยมีวัตถุประสงค์เพ่ือส่งเสริมความยุติธรรมและฟ้ืนฟูสัน ติภาพ
สงครามที ่ย ุติธรรมต้องกระทำภายใต้อำนาจร ัฐและต้องยึดถือหลักแห่งความซื่อสัตย ์และ
มนุษยธรรมรากฐานคำสอนแบบคริสต์ที่นักบุญออกัสตินเพ่ิมเข้ามาก็คือว่าแร งจูง ใจ จ ะต้อง
ประกอบด้วยความรักและพระหรือนักบวชต้องไม่ให้เข้ามาเก่ียวข้อง (Bainton, R. H., 1960)  

ดังนั้น ในเนื้อหาของบทที่ 2 นี้ผู้วิจัยจึงมุ่งที่จะนำเสนอแนวคิดเรื่อ งสงครา มที่ ยุ ติธ รรมใน
ประเทศตะวันตกของนักคิดชาวกรีก ชาวโรมัน และชาวคริสต์ ตามลำดับ โดยจะเน้นแนวคิด
ของนักบุญชาวคร ิสต์ 2 ท่าน คือ น ักบุญออกัสติน (Saint Augustine) และนักบุญโทมัส          
อไควนัส (Saint Thomas Aguinas) เพราะแนวคิดเรื่องสงครามที่ยุติธรรมของนักบุญสองท่าน
นี้ถือว่ามีอิทธิพลมากในโลกตะวันตก นอกจากนั้นสงครามที่ยุติธรรมในโลกปั จจุ บันโดยจะ
ยกตัวอย่าง 2 กรณี คือ กรณีสงครามเกาหลี และกรณีสงครามอิรัก 
 1. แนวคิดสงครามท่ียุติธรรมของเพลโต 

แม้นักบุญออกัสตินจะได้รับการยอมรับว่าเป็น “บิดาแห่งทฤษฎีสงครามที่ยุติ ธรรม” 
(Father of Just-War Theory) อย่างไรก็ตาม ไม่ได้หมายความว่าออกัสตินเป็นบุ คคลแรกที่
นำเอาเรื่องสงครามมาอภิปรายถกเถียงในบริบทแห่งศีลธรรมและปรัชญา ความจริงนักปรัชญา



    วารสาร มจร เพชรบุรีปริทรรศน์   JOURNAL OF MCU PHETCHABURI REVIEW | 49 

กรีกหลายท่านอย่างเพลโตก็ได้กล่าวถึงเรื่องนี้มาบ้างเหมือนกัน เพลโตกว่าวว่า “รัฐจะต้องถูก
จัดต้ังขึ้นเพ่ือความอยู่รอดแบบใช้ความรุนแรงในโลกที่ไร้ระเบียบกฎเกณฑ์” (Mattox, J. M ., 
2006) เขามองว่าบทบาทในช่วงเวลาสงครามเป็นเรื่องของรัฐและประชาชนของรัฐนั้ น ใน
ผลงานเร ื ่อง “Laws” เพลโตมองว่าการทำสงครามเป็นหน้าที ่ของร ัฐ ไม่ใช ่หน ้าที ่ของ            
ปัจเจกบุคคล ซึ ่งประเด็นน ี้ก ็ได้ร ับการเน้นย ํ้าอยู ่บ ่อยคร ั้งโดยออกัสติน และในผลงานเรื ่อง 
“Republic” เพลโตถือว่าทั้งพลเมืองกรีกและผู้อาศัยอยู่ในกรีกไม่ควรเป็นเป้าหมายของการ
ทำลายล้างที่ไม่เป็นธรรม (Wanton Destruction) และเม่ือสงครามสิ้นสุดลงก็ไม่ควรลดทอน
ชาวกรีกผู้พ่ายแพ้สงครามลงไปเป็นทาส ซ่ึงประเด็นนี้ ก็ได้รับการเน้นยำ โดยออกสัตนิ เช่น 
เดียวกัน (Plato, 1961) 

จากข้อมูลที ่ยกมาแสดงให้เห ็นว่า แม้น ักปรัชญากรีกอย่างเพลโตจะไม่ได้กล่าวถึง
สงครามที่ยุติธรรมอย่างเป็นระบบชัดเจน แต่อย่างน้อยจากแนวคิดของเพลโตที่ว่าเรื่องสงคราม
เป็นความจำเป็นและเป็นหน้าที่ของรัฐที่จะต้องทำเพ่ือความอยู่รอดแต่มีข้อแม้ว่าจ ะต้อง ไ ม่ มี
เป้าหมายเพ่ือทำลายล้างพลเมืองอย่างไม่เป็นธรรมและไม่ควรลดทอดผู้พ่ายแพ้สงครา มลงไป
เป็นทาส สะท้อนให้เห็นว่าเรื่องสงครามที่ยุติธรรมได้มีการคิดกันมาบ้างแล้ ว ต้ังแต่ส มัยกรีก
โบราณ 
 2. แนวคิดสงครามท่ียุติธรรมของซิเซโร 

ซิเซโรถือว่าเป็นนักคิดชาวโรมันที่มีอิทธิพลต่อนักบุญออกัสตินมาก ดังจะเห็นว่าจากคำ
ชมเชยของออกัสตินที่ว่าซิเซโรเป็นหนึ่ง “ในบรรดาผู้คงแก่เรียนและผู้ มีคารมคมคายมากที่ สุด
ของมวลมนุษยชาติ” (Mattox, J. M., 2006) นอกจากนั้นออกัสตินยังได้อ้างถึงซิเซโร ในงาน
เรื่อง “Cityof God” (เทพนคร) ไม่น้อยกว่า 18 ครั้งและยกย่องเซโรเป็นผู้นำตนเข้าสู่โลกแห่ง
ปรัชญาผ่านงานของเขาเรื่อง “Hortentius” (ฮอร์เตนติอสุ) และที่สำคัญ คือออกสัตนิยกย่องซิ
เซโรว่าเป็นนักคิดเก่ียวกับสังครามที่ยุติธรรม แนวคิดเรื่องสงครามที่ยุติธรรมนั้น ได้รับการ
พัฒนามายาวนานหลายศตวรรษโดยนักคิดชาวโรมันหลายท่าน แต่ผลงานที่ถือว่าเป็นรูปธรรม
มากที่สุดคืองานเขียนของซิเซโร (Cicero, พ.ศ. 406 - 500) ดังที่จอห์น บรินส์ฟีลด์ (John 
Brinsfield) อนุศาสนาจารย์และศาสตราจารย์ทางจริยศาสตร์ ให้ความเห็นไว้ว ่า ในศริสต์
ศตวรรษที่4 ทฤษฎีสงครามที่ยุติธรรมของโรมันแทรกอยู่ในองค์ประกอบหลักเกือบทั้งหมดของ
สงครามที่ยุติธรรมซ่ึงองค์ประกอบแห่งสงครามที่ยุติธรรมคือ สงครามจะต้องมีสาเหตุที่ช อบ
ธรรม (Just Cause) มีการกระทำที่ชอบธรรม (Just Conduct) มีอำนาจที่ถูกต้อง (Proper 
Authority) และมีเจตนาเพื ่อสร ้างสันติภาพและความยุติธรรม ( the Intent Toestablish 
Peace and Justice) สงครามที่ยุติธรรมจะต้องดำเนินการในฐานะเป็นทางเลือกสุดท้าย (The 
Last Resort) ซิเซโรเสนอให้แยกระหว่างผู้บริสุทธิ์กับ ความผิดและต้องแน่ใจว่า การ ลง โทษ
พอเหมาะพอควร (Proportional) แก่อาชญากรรมนั้น ๆ กฎเหล่านี้ได้รับการยกเว้นเฉพาะใน



50 | Vol.2 No.2 (July - December 2019) ปีที่ 2 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2562) 

กรณีการก่อกบฏการทำสงครามกองโจรและสงครามกับพวกคนป่าไร้อารยธรรม (Mattox, J. 
M., 2006) 

ซิเซโร ได้กล่าวถึงหลักแห่งสงครามที่ยุติธรรมทั้งในแง่สาเหตุที่ยุ ติธรรมและการกร ะทำ
ที ่ถ ูกต้องเหมาะสม ดังที ่เบนสตัน ได้สร ุปสาระสำคัญไว้ว ่า สงครามที ่ย ุติธรรมของซิเซโร           
มีรากฐานบางอย่างมาจากการปฏิบัติของชาวโรมันโบราณ กล่าวคือ การที่สงครามจะยุติธรรม
ได้ต้องดำเนินการโดยรัฐทหารที่ยังไม่ผ่านการให้คำสัตย์ปฏิญาณไม่สามารถเข้าทำหน้าที่ อย่าง
ถูกกฎหมายได้รัฐหนึ่งไม่ควรทำสงครามกับอีกรัฐหนึ่งโดยไม่ประกาศความเป็นศัตรูกันอย่างเป็น
ทางการ การปฏิบัติต่อศัตรูจะต้องยึดหลักความซ่ือสัตย์ (good faith) จะต้องแยกระหว่าง
ความผิดกับผู้บริสุทธ์ิที่อยู่ในกลุ่มศัตรูการกระทำของผู้ปกครองและประชาชนควรดำเนิน ตาม
ครรลองแห่งหลักมนุษยธรรมเพราะมนุษย์มีธรรมชาติที่ประกอบด้วยความเป็นเลิศและมีศัก ด์ิศรี
สมควรได้รับความเคารพ (Bainton, R. H., 1960) 
 กล่าวโดยสรุป แนวคิดเรื่องสงครามที่ยุติธรรมของซิเซโร มีศูนย์กลางอยู่ที่รัฐซ่ึงถื อว่า
เป็นองค์กรที่มีอำนาจและความชอบธรรมที่สามารถทำสงครามที่ยุติธรรมได้โ ดย มีหลั กการ
สำคัญ คือ 1) สงครามที่ยุติธรรมเป็นบทบาทหน้าที่ของรัฐเท่านั้นที่จะกระทำไม่ได้หมายความ
ว่าใครก็สามารถทำได้ 2) ทหารที่จะเข้าสู่การทำสงครามจะต้องผ่านการให้คำสัตย์ปฏิญา ณแล้ว 
3) การทำสงครามต้องทำด้วยใจที ่บริส ุทธิ ์  4) การทำสงครามจะต้องไม่ทำร ้ายประชาชนผู้
บริสุทธ์ิ ต้องยึดหลัก มนุษยธรรม หรือต้องแยกแยะระหว่างประชาชนผู้บริสุท ธิ์ กั บผู้ กร ะทำ
ความผิด 5) การทำสงครามต้องมุ่งเพ่ือรักษาสันติภาพและผลประโยชน์ของมวลประชา ชน
ภายในรัฐ 6) การทำสงครามต้องมุ่งเพ่ือปกป้องคุ้มครองประชาชนของรัฐไม่ให้ถูกทำลายล้าง
จากฝ่ายตรงข้าม 7) การทำสงครามต้องมุ่งเพ่ือปกป้องคุ้มครองรัฐให้อยู่รอดจากการทำลายล้าง
ของฝ่ายตรงข้ามและ 8) การลงโทษผู ้กระทำความผิดต้องพอเหมาะพอควรแก่การกระทำ        
ของเขา 
 3. แนวคิดสงครามท่ียุติธรรมของนักคิดชาวคริสต์ 

มีการถกเถียงทางวิชาการว่า คริสต์ศาสนาแบบด้ังเดิมมีท่าทีอย่างไรกับเรื่อ งสงครา ม
กัน วิชาการส่วนใหญ่เห็นตรงกันว่าคริสต์ศาสนายุค ต้นโดยเฉพาะคำสอนของพระเยซูเน้น เรื่อง
ความรัก สันติภาพและปฏิเสธใช้ความรุนแรงทุกรูปแบบอย่างชัดเจนโดยเฉพาะควา มรุนแรง         
ในร ูปแบบสงคราม พระเจ ้าของพระเยซูไม่ใช่เทพกันรบผู้ต่อสู้ก ับศัตรูของชาวยิวพระเยซู              
ถูกนำเสนอให้เป็นผู้ไม่มีส่วนเก่ียวข้องกับจารีตการทำสงครามศักด์ิสิทธิ์ข องชา วยิ ว โบร าณ
อย่างไรก็ตามนับต้ังแต่การเปลี่ยนมานับถือคริสต์ศาสนาของพระจักรพรรดิคอนสแตนตินที่ 1 
(Constantine I, พ.ศ. 815 - 880) เป็นต้นมา ซ่ึงส่งผลให้คริสต์ศาสนาได้รับการยอมรับให้เป็น
ศาสนาของรัฐ ท่าทีต่อเรื่องสงครามของคริสต์ศาสนาเปลี่ยนแปลงไปอย่างสิ้นเชิงจากที่เคย เน้น
เร ื ่องความร ักสันติภาพและปฏิเสธการใช้ความร ุนแรงทุกรูปแบบก็ห ันมายอมร ับการใช้         



    วารสาร มจร เพชรบุรีปริทรรศน์   JOURNAL OF MCU PHETCHABURI REVIEW | 51 

ความรุนแรงบางอย่างที่เรียกว่า “สงครามที่ยุติธรรม” (Duncan, B., 2018) ดังนั้น เพ่ือให้เห็น
พัฒนาการแนวคิดเรื่องสงครามที่ยุติธรรมในวงการคริสต์ศาสนาผู้เขียนจึงขอนำเสนอ ตัวอย่าง
แนวคิดของนักคิดชาวคริสต์บางท่านดังต่อไปนี้ 
   3.1 แนวคิดสงครามที่ยุติธรรมของคลีเมนต์ 

 คลีเมนต์แห่งอเล็กซานเดรีย (Clement of Alexandria, ประมาณ พ.ศ. 693 - 758) 
ได้รับการยอมรับว่าเป็นนักคิดชาวคริสต์คนแรกที่นำแนวคิดเรื่องสงครามที่ยุติธรรมเข้า มา สู่
วงการคริสต์ศาสนาแม้หลักฐานเก่ียวกับแนวคิดของท่านผู้นี้จะมีอยู่ เพียงเล็กน้อยแต่ก็ถื อว่าเขา
ได้วางรากฐานที่นำไปสู่การเกิดทฤษฎีสงครามที่ยุติธรรมอย่างน้อย 2 ประการ คือ 1) สงคราม
เพ่ือปกป้องจักรวรรดิ ซ่ึง ก็คือสาเหตุที่ชอบธรรมนั้น เอง (Just Cause) และ 2) อำนาจของ 
พระเจ้าจักรพรรดิ ซ่ึงก็คืออำนาจที่ถูกต้องนั่นเอง (Right Authority) (Duncan, B., 2018) 

 3.2 แนวคิดสงครามที่ยุติธรรมของแอมโบรส 
 นักบุญแอมโบรส (Saint Ambrose, พ.ศ. 882-940) หร ือเร ียกอีกชื ่อว่า   

ออเรลิอุส แอมโบสิอุส (Aurelius Ambrosius) เคยมีอำนาจปกครองจังหวัดหนึ่งทางตอนเหนือ
ของอิตาลีต่อมาได้รับการแต่งต้ังเป็นอาร์ชบิช๊อปแห่งมิลานถือว่าเป็นนักบุญคนสำคัญท่านหนึ่งที่
มีอิทธิพลทางความคิดต่อนักบุญออกัสตินในยุคต่อมาแอมโบรสได้เขียนหนังสือเล่ มหนึ่ งชื่ อว่า 
“On the Duties of the Clergy” (ว่าด้วยหน้าที่ของพระ) ซ่ึงส่วนใหญ่เป็นการนำเอางานเรื่อง 
“De Officiis” ของซิเซโรมาเรียบเรียงใหม่ แอมโบรสได้รับอิทธิพลเรื่องส งครา มที่ยุ ติธ รรม           
จาก ซิเซโรโดยเฉพาะอย่างยิ่งคือการทำสงครามปกป้องรัฐซ่ึงในช่วงเวลานั้นรัฐกำลังถูกคุกคา ม       
จากพวกอนารยชน (Barbarians) ซ่ึงเขาเรียกว่าเป็นพวกนอกรีต (Heretics) แอมโบรสได้แยก
ความรุนแรงออกเป็น 2 อย่าง คือ ความรุนแรงที่กระทำเพ่ือปกป้องตนเองและความรุนแร งที่
กระทำเพ่ือปกป้องรัฐเขาไม่เห็นด้วยกับความรุนแรงอย่างแรกแต่ยอมรับความรุนแรงประเภท
หลังได้สงครามเพ่ือปกป้องรัฐหรือเพ่ือปกป้องพันธมิตรของรัฐคือการกระทำในนามของความดี
ร ่วมกัน (Common Good) ถือว่าเป็นการกระทำที ่กล้าหาญและยุติธรรม (Mattox, J. M., 
2006) 

 3.3 แนวคิดสงครามที่ยุติธรรมของนักบุญออกัสติน 
 ดังได้กล่าวมาแล้วว่านักบุญออกัสตินเป็นนักคิดชาวคริสต์เก่ี ยว กับสงคร าม          

ที่ยุติธรรมที่มีอิทธิพลอย่างมากจนได้รับการยกย่องว่าเป็น “บิดาแห่งทฤษฎีสงครามที่ยุติธรรม” 
อย่างไรก็ตามการยกย่องนี้ไม่ได้หมายความว่าออกัสตินเป็นบุคคลแรกที่คิดค้น เรื่ องส งคร าม         
ที่ยุติธรรม หากเป็นเพียงผู้พัฒนาแนวคิดสงครามที่ยุติธรรมให้เป็นระบบบนฐานคำสอนท าง
คร ิสต์ศาสนาจนได้ร ับการยอมรับอย่างแพร ่หลายเท่านั ้น ดังทัศนะของนักคิดหลายท่าน
ดังต่อไปนี้ 



52 | Vol.2 No.2 (July - December 2019) ปีที่ 2 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2562) 

 ไม่มีนักเขียนคนใดของศาสนจักรยุคต้นที่มีคุณูปการต่อการ พัฒนา ทั ศนคติ
แบบคริสต์เก่ียวกับสงคราม ความรุนแรง การทหาร มากไปกว่านักบุญออกัสติน (Swift, L. J., 
1983) 

 ออกัสติน...ได้เยียวยาปัญหา (สงครามที่ยุติธรรม) อย่างเป็นระบบมากกว่า
ใครๆ ก่อนหน้าท่าน หากวางเรื่องนี้ลงในบริบทแห่งโลกทัศน์ทางเทววิทยาที่เน้นงาน ด้านการ
กุศลเพ่ือเปลี่ยนแปลงประวัติศาสตร์ ถือว่าท่านได้ออกแบบคำสอนเรื่องสังครามที่ยุติธรรมให้อยู่
ในเส้นทางที่แน่นอนและยาวนานสำหรับคนรุ่นหลังจากท่าน (Johnson, J. T., 1981) 

 ออกัสติน...เป็นคนวางทฤษฎีผู้ยิ่งใหญ่คนแรกที่ว่าสงครามอาจ “ยุติธรรม” ได้ 
ซึ ่งหลังจากนั ้น ทฤษฎีน ี้ได้กำหนดวิถ ีการคิดแบบคร ิสต์ตะวันตกเกี่ยวกับปัญหาสงคราม 
(Ramsey, P., 1992) 

 นักบุญออกัสตินนี้เองทำให้เรามีทฤษฎีสงครามที่ยุติธรรมแบบคริสต์เหล่าอัศวิน
ผู้ทำสงครามครูเสดในยุคกลางเม่ือพวกเขาพูดถึงสงครามและเพียรพยายามหาวิถี ทา งทำ ให้
สงครามและการสู้รบโหดร้ายน้อยลงต่างก็อ้างเหตุผลตามคำสอน 

 เรื่องสงครามที่ยุติธรรมของออกัสติน เหตุผลเหล่านั้น ได้รับการสืบทอดต่อมา
โดยนักบุญโทมัส (อไควนัส) อไควนัสไม่ได้เพ่ิมสิ่งใดลงไปและไม่ได้นำสิ่งใดออกไปจา กเหตุผล
เหล่านั้น 

 
นครมนุษย์และธรรมชาติมนุษย์ 

แนวคิดเรื่องสงครามที่ยุติธรรมของออกัสตินมีรากฐานอยู่บนทัศนะเรื่ องนครมนุษย์ 
(city of man) และธรรมชาติมนุษย์ ในแง่นครมนุษย์นั้นออกัสติน มองว่านครมนุษย์ส่วนใหญ่
เป็นนครแห่งความขัดแย้งแข่งขันกันพร้อมด้วยการแย่งแยกทางความคิดอันเกิดจากสงคราม
จากต่างชาติและการทำเลาะวิวาทภายในรวมถึงความต้องการชัยชนะซึ ่งอาจจบลงด้วย         
ความตายหรือไม่ก็หยุดพักการทำสงครามชั่วคราว (พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิกโร (พรรณา) , 
2557) 

ข้อความนี้เกิดจากการเปรียบเทียบระหว่างนครมนุษย์กับนครพระเจ้า (City of God) 
ในทัศนะของออกสันติเขามองว่านครพระเจ้าเต็มไปด้วยความสงบสันติแต่นครมนุษย์ส่ วนใหญ่
เต็มไปด้วยความขัดแย้งแข่งขันกัน อย่างไรก็ตามในท่ามกลางสังคมที่เต็มไปด้วยความขัดแย้งนั้น
ออกัสตินก็มองว่ามนุษย์มีธรรมชาติที่ ดีงามอยู่ภายในนั่นคือทุกคนรักและต้องการสัน ติภาพดัง
ข้อความที่ว่า 

แม้ว่าขณะที่มนุษย์กำลังวางแผนเพ่ือก่อกวนสันติภาพ แต่ก็เป็นเพียงการปรับรูปแบ บ
สันติภาพแนวใหม่ให้เข้าใกล้ความปรารถนาของหัวใจมากขึ้น...ไม่ได้หมายความว่าพวกเขารัก
สันติภาพน้อยลง หากแต่รักสันติภาพในรูปแบบของของพวกเขามากขึ้น...ดังนั้น จึงกล่าวได้ว่า



    วารสาร มจร เพชรบุรีปริทรรศน์   JOURNAL OF MCU PHETCHABURI REVIEW | 53 

มนุษย์ทุกคนรักสันติภาพในสังคมของตนและต้องการสันติภาพตามแนวทางของตนเม่ือพวก เขา
เข้าสู่สงครามสิ่งที่พวกเขาต้องการคือการเอาความต้องการของผู้ชนะไปใส่ให้ศัตรูของพวก เขา
แล้วเรียกมันว่าสันติภาพ... (พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิกโร (พรรณา), 2557) 

 
สรุป 

 จากข้อความที่ยกมาของออกัสตินต้องการจะบอกว่ามนุษย์ทุกคนมีธรรมชาติเบื้ องลึ ก
ที่ต้องการสันติภาพการที่มนุษย์ใช้ความรุนแรงหรือทำสงครามระหว่างกันไม่ใช่เพราะพวกเขา
ต้องการเรื่องแบบนี้ หากแต่เกิดจากความต้องการสันติภาพตามวิถีทางของตนเองเท่านั้นโดยนัย
นี้การที่ออกัสตินบอกว่านครมนุษย์ส่วนใหญ่เต็มไปด้วยความขัดแย้งขันกันนั้น หาใช่เกิดจาก
ธรรมชาติเบื้องลึกของมนุษย์ไม่ แต่มาจากความต้องการสันติภาพในวิถีทางที่แตกต่างกันนั่นเอง 
 
บรรณานุกรม 
พระพรหมคุณาภรณ ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2554). ขว้างก้อนอิฐมาพัฒนา เป็นแก ้ว ม ณี . 

กรุงเทพมหานคร: บริษัท พิมพ์สวย จำกัด. 
พระมหานามเถระ และคณะบัณฑ ิต. (2553). คัมภีร์มหาวงศ์ ภาค 1 , แปลโดย ผศ.สุเทพ     

พรมเลิศ. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจฬุาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิกโร (พรรณา). (2557). พระสงฆ์กับสงครามที่ยุติธรรม. ใน รายงานการ

วิจัย. ศูนย์พุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
หมอบร ัดเล. (2551). พระราชพงศาวดารกร ุงธนบุร ี (สมเด็จพระเจ ้าตากสินมหาราช). 

กรุงเทพมหานคร: สำนัก พิมพ์โฆสิต. 
Duncan, B.  (2018) .  The struggle to develop a just war tradition in the West. 

Retrieved June 20, 2019, from http: / / www.socialjustice.catholic. org . au/ 
publications/discussion-guides/133-thestruggle-. 

Johnson, J. T. (1981). Just War Tradition and the Restraint of War : A Moral and 
Historical Inquiry. Princeton: Princeton University Press. 

Mattox, J. M.  ( 2 0 0 6 ) .  Saint Augustine and the Theory of Just War .  London: 
Continuum. 

Swift, L. J.  ( 1 9 8 3 ) .  The Early Fathers on War and Military Service.  Wilmington: 
Delaware: Michael Glazier. 

Ramsey, P. (1992). “The Just War According to St. Augustine”, in Just War Theory, 
ed. Jean BethkeElshtain. New York: New York University Press. 



54 | Vol.2 No.2 (July - December 2019) ปีที่ 2 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2562) 

Plato. (1961). Laws XII 955b9–c6 in Plato: The Collected Dialogues, ed. Edith 
Hamilton and Huntington Cairns. Princeton: Princeton University Press. 

Bainton, R. H.  ( 1 9 6 0 ) .  Christian Attitudes Toward War and Peace.  New York: 
Abingdon Press. 

Turnbull, S.  ( 2 0 0 3 ) .  Japanese Warrior Monks AD 9 4 9 - 1 6 0 3 .  Oxford:  Osprey 
Publishing. 

The Korean Buddhist Research Institute.  ( 1 9 9 3 ) .  The History and Culture of 
Buddhism in Korea. Seoul: Dongguk University Press. 

 
 


