
พระพุทธศาสนากับการสร้างความปรองดองในชาติ* 
BUDDHISM AND CONSTRUCTION OF RECONCILIATION 

IN NATIONAL STATE 
 

กรุณา มธุลาภรังสรรค์ 
Karuna Mathulaprangsan 

ทองใบ ธีรานันทางกูร 
Thongbai Dhiranandankura 

สำรวม ธีรานันทางกูร 
Samruam Dhiranandankura 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตสิรินธรราชวิทยาลัย 
Mahamakut Buddhist University Sirindhornrajavidyalaya Campus, Thailand 

E-mail: mathulaprangsan@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 
 ความปรองดอง คือ กระบวนการแห่งการดำรงไว้ หรือการรื้อฟื้นซึ่งความสัมพันธ์ฉัน
มิตรระหว่างคู่ปรปักษ์ในเหตุการณ์ความพิพาทหรือความขัดแย้งกัน อันก่อให้เกิดความทำลาย
ล้างและความพินาศในชาตินั ้น จะต้องแก้ไขด้วยการการสร้างมิตรไมตรี ความสามัคคี        
ความประสานไมตรีและสันติภาพให้บังเกิดขึ้น เรื่องของความพิพาทและความขัดแย้งกันเคยมี
มาในสังคมต่าง ๆ และก็เคยมีมาตั้งแต่สมัยพุทธกาลเหมือนกันซึ่งพระพุทธเจ้าได้เคยทรงมี
ประสบการณ์เข้าไปเกี่ยวข้องโดยตรงในการแก้ไขความขัดแย้ง ทั้งนี้โดยพระองค์ได้ตระหนักถึง
ว่าจิตใจคือสิ่งที่ความรุนแรงได้เริ่มเกิดขึ้นก่อนและจึงจะต้องเป็นสิ่งที่ต้องถูกเปลี่ยนแปลงเป็น
อันดับแรก  หลักปฏิบัติที่พระองค์นำมาใช้เพื่อให้เกิดความปรองดองเกี่ยวกับความพิพาทและ
ความขัดแย้งในหมู่สงฆ์ ได้แก่ อธิกรณสมถะ นอกจากนั้นแล้วก็จะต้องมีการสร้างองค์ประกอบ
สำคัญเพื่อการปรองดองที่มีประสิทธิภาพ เช่น ให้มีการยอมรับในการกระทำผิดของบุคคล     
ทำการแก้ไขและใช้ความระมัดระวังในอนาคตที่จะป้องกันมิให้กระทำความผิดอีกครั้ง ตลอดจน
มีการดำเนินการตามกระบวนการที่ปราศจากอคติ 4 และเป็นไปตามหลักการสังคหวัตถุ 4 คำ
สอนของพระพุทธเจ้าจึงมีความเหมาะสมที่จะนำมาใช้เพื่อแก้ไขความขัดแย้งในชาติในปัจจบุัน
ได้และผู้ที่เคยนำมาใช้อย่าได้ผลในอดีต ตามหลักคำสอนของพระพุทธเจ้าตามที่ปรากฏในที่ต่าง 
ๆ ในพระไตรปิฎก ที่พระพุทธเจ้าในฐานะที่ทรงเป็นผู้นำทางศาสนาได้ทรงแสดงบทบาทของ
นักปฏิรูปทางสังคมด้วยการตรัสคำสอนต่าง ๆ ที่เก่ียวกับความปรองดองนี้เอาไว้เป็นจำนวนมาก 
คำสำคัญ: พระพุทธศาสนา, ความปรองดอง, ชาติ 

 
* Received 25 February 2020; Revised 20 March 2020; Accepted 9 April 2020 



    วารสาร มจร เพชรบุรปีริทรรศน์   JOURNAL OF MCU PHETCHABURI REVIEW | 29 

Abstract 
 Reconciliation is the process of sustaining or restoring friendly relations 
between adversaries in the event of a dispute or conflict, which caused 
destruction and destruction in that nation. It must be solved by creating 
friendship, unity, harmony, and peace. Disputes and conflicts existed in different 
societies and have existed since the Buddha's time when the Buddha 
experienced direct involvement in resolving disputes. His Highness realized that 
the mind was where violence first began and had to be transformed first. The 
practice that His Highness adopted to bring about reconciliation concerning 
disputes and conflicts among the Sangha is the Supreme Sangha. The wrongdoing 
of a person Make corrections and take precautions in the future to prevent 
another offense and the implementation of the process without Akkati 4. By the 
Sangahavattha 4 principles, the teachings of the Buddha are suitable for resolving 
conflicts in the current nation. Those who have used them without having 
worked in the past, according to the teachings of the Buddha they appear in 
various places in the Tripitaka where the Buddha, as a religious leader, played 
the role of a social reformer by uttering many teachings about reconciliation. 
Keywords: Buddhism, Reconciliation, National State 
 
บทนำ 
 ความปรองดอง (Reconciliation) คือ กระบวนการแห่งการดำรงไว้ หรือการรื้อฟ้ืนซึ่ง
ความสัมพันธ์ฉันมิตรระหว่างคู่ปรปักษ์ในเหตุการณ์ของความพิพาทหรือความขัดแย้งกัน    
ความพิพาทและความขัดแย้งกันเป็นสิ่งที่มีปรากฏอยู่ในสังคมมนุษย์ในทุกยุคทุกสมัยและเป็น
ตัวกระตุ้นให้เกิดความก้าวหน้าและการพัฒนาพอ ๆ กับท่ีเป็นต่อก่อให้เกิดความทำลายล้างและ
ความพินาศ เมื่อได้ตระหนักถึงความพิพาทและความขัดแย้งว่าเป็นสิ่งที่ไม่อาจหลีกเลี่ยงได้
เช่นนี้ ก็จึงมีความรู้สึกถึงความจำเป็นว่าจะต้องพยายามให้ทั้งความพิพาทและความขัดแย้งมี
ความลดน้อยลงไปหากว่าเรายังไม่สามารถขจัดให้ทั้งสองอย่างหมดสิ้นไปได้ อุดมคติที่จะให้
บรรลุถึงสิ่งอื่นแทนความพิพาทและความขัดแย้ง ก็คือความมีไมตรี ความสามัคคีและสันติภาพ  
พระพุทธเจ้าในฐานะที่ทรงเป็นผู้นำทางศาสนาที่สำคัญซึ่งทรงแสดงบทบาทของนักปฏิรูปทาง
สังคมอย่างแข็งขันจึงทรงได้ตรัสถึงความปรองดองนี้เอาไว้เป็นจำนวนมาก 
 
 



30 | Vol.3 No.1 (January - June 2020)           ปีที่ 3 ฉบบัที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2563)   

มิตรไมตร,ี สามัคคี, ความประสานไมตรี และ สันติภาพ 
 ความสามัคคี (unity) ที่พระพุทธเจ้าทรงรับรู้ก็คือการที่คู่ปรปักษ์กันสามารถอยู่ร่วมกัน
โดยปราศจาก อคติ ในระดับมหัพภาคนั้น พระพุทธเจ้าได้ทรงตรัสไว้ในวาเสฏฐสูตร ว่า มนุษย์มี
ความแตกต่างจากต้นไม้ใบหญ้า (ติณชาติและรุกขชาติ) แมลงและสัตว์ต่าง ๆ เพราะต้นไม้ใบ
หญ้าและสัตว์อื่น ๆ มีหลากหลายชนิดหรือหลายสปีชี่ส์ แต่สำหรับมนุษย์มีเพียงชนิดหนึ่งเดียว
หรือเพียงสปีชี่ส์เดียวเท่านั้น การจัดอันดับหรือการมีอคติเกี่ยวกับมนุษย์โดยอ้างชาติกำเนิดเป็น
สิ ่งที ่พระพุทธเจ้าทรงปฏิเสธว่าไม่สามารถยอมรับได้ หากว่าจะมีการจั ดอันดับกันจริง ๆ  
บรรทัดฐานเดียวที่จะนำมาวัดก็คือการกระทำและการประพฤติเท่านั้น “...บุคคลจะชื่อว่าเป็น
คนชั่ว เพราะชาติก็หาไม่ จะชื่อว่าเป็นพราหมณ์เพราะชาติก็หาไม่  ที่แท้ ชื่อว่าเป็นคนชั่วเพราะ
กรรม ชื่อว่าเป็นพราหมณ์เพราะกรรม เป็นชาวนาเพราะกรรม เป็นศิลปินเพราะกรรม เป็น
พ่อค้าเพราะกรรม เป็นคนรับใช้เพราะกรรม แม้เป็นโจรก็เพราะกรรม แม้เป็นทหารก็เพราะ
กรรม เป็นปุโรหิตเพราะกรรม แม้เป็นพระราชาก็เพราะกรรม ...”พระพุทธเจ้าได้ทรงแสดงถึง
ความผูกพันอย่างลึกซึ้งต่อความเป็นหนึ่งเดียวของมวลมนุษย์โดยได้ทรงเปิดประตูของสงฆ์ออก
ให้แก่คนทุกชั้นวรรณะของสังคมอินเดียในสมัยนั้น การอยู่ร่วมกับคนที่นิยมความรุนแรง คนที่มี
ความเกลียดกัน และคนที่มีความโง่เขลามิได้มีถูกกระทบโดยคุณสมบัติที่ต่ำทรามของบุคคล
เหล่านั้น เป็นสิ่งพระพุทธเจ้าทรงประกาศไว้ ดังที่พระพุทธองค์ได้ตรัสไว้พระธรรมบทบทที่ 
197-199 ว่า “ในหมู่มนุษย์ที่จองเวรกัน พวกเราไม่จองเวรใคร เป็นอยู่สบายดีหนอ เมื่อหมู่
มนุษย์จองเวรกัน พวกเราอยู่อย่างผู้ไม่จองเวรใคร”“ในหมู่มนุษย์ที่เจ็บป่วย พวกเราอยู่อย่างไม่
เจ็บป่วย เป็นอยู่สบายดีหนอ เมื่อหมู่มนุษย์เจ็บป่วย พวกเราอยู่อย่างไม่เจ็บป่วย”“ในหมู่มนุษย์
ที่มีความขวนขวาย พวกเราไม่มีความขวนขวาย เป็นอยู่สบายดีหนอ เมื่อหมู่มนุษย์ขวนขวายกัน 
พวกเราอยู่อย่างผู้ไม่มีความขวนขวาย”  
 หากการอยู่ร่วมกัน (Coexistence) ตามที่แสดงมา หมายถึง การอยู่ร่วมกันกับฝ่าย
ตรงข้าม ความสามัคคี (Unity) สำหรับพระพุทธเจ้าแล้วก็คือสภาวะที่ซึ่งความมีไมตรีหรือความ
มีมิตรภาพถูกขยายออกไปให้แก่ทุกคนโดยไม่มีข้อยกเว้น ข้อสำคัญคือว่าศัพท์ที่พระพุทธเจา้ใช้
อยู่บ่อย ๆ ก็คือ เมตตา ซึ่งเป็นศัพท์ที่มาจากคำว่า มิตตะ คือ เพื่อน แต่นิยามความหมายของ
พระองค์มีเกินกว่าคำว่ามิตรภาพแต่เป็นคำที ่ขยายไปถึงความรักความเมตตาที่พระองค์
เปรียบเทียบว่าเหมือนความรู้สึกที่มารดามีต่อบุตรคนเดียวที่นางต้องการถนอมไว้ด้วยชีวิต    
ของตนเอง ในการเปรียบเทียบกับการทำบุญในรูปแบบอื่นแล้ว (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. 
ปยุตฺโต), 2555) พระพุทธเจ้าตรัสว่าเมตตามีอานิสงส์มากกว่าอานิสงส์ของการถวายทานแก่
ภิกษุหนึ่งพันรูป เมตตาเป็นสิ่งที่จะต้องขยายออกไปสู่สรรพสัตว์ทั้งปวงทั้งที่เคลื่อนที่ไม่ได้และที่
เคลื่อนที่ได้ โดยไม่มีข้อยกเว้น ไม่ว่าจะเป็นสัตว์ตัวยาว สัตว์ตัวใหญ่ สัตว์ตัวขนาดกลาง สัตว์ตัว
ขนาดเล็กมากเท่าปรมาณู ทั้งท่ีมองเห็นและมองไม่เห็น ทั้งอยู่ในที่ใกล้และอยู่ในที่ไกล ทั้งที่เกิด



    วารสาร มจร เพชรบุรปีริทรรศน์   JOURNAL OF MCU PHETCHABURI REVIEW | 31 

แล้วหรือยังแสวงหาที่เกิด คำนิยามนี้ไม่ยกเว้นสัตว์ใด ๆ ทั้งสิ้นความคิดของความมีมิตรไมตรีว่า 
“ขอสัตว์ทั้งหลายจงเป็นสุข ๆ เถิด” นี้ได้รับการสนับสนุนจากปัจจัยสามอย่างอ่ืน ๆ ของพรหม
วิหารธรรม (คือสภาวะอันสูงส่ง) ซึ่งชาวพุทธในนิกายฝ่ายเหนือ (มหายาน) เรียกว่า “เป็นสิ่งที่
ไม่สามารถวัดได้”  เมตตาหรือความรักในมิติที ่กระฉับกระเฉงมากยิ่งขึ้นไปอีก ก็คือ กรุณา 
ได ้แก่ความสงสาร ซ ึ ่งจะช ่วยให ้บ ุคคลมีปฏ ิก ิร ิยาและตอบสนองต ่อความทุกข ์และ              
ความเดอืดร้อนของผู้อื่น  มุทิตา คือความพลอยยินดี ซึ่งก็คือสิ่งที่จะเอาชนะต่อความริษยาและ
ความเป็นศัตรู และการพลอยยินดีเมื ่อผู ้อื ่นได้ดี หลักพรมวิหารข้อที ่ 4 ก็คือ อุเบกขา             
ซึ่งหมายถึงความเสมอภาคและความเท่าเทียมกัน อันจะช่วยกำจัดอุปสรรคต่อท่าทีของความ
สามัคคีและความปรองดองกันสามัคคี ซึ่งมีความหมายว่า ความเป็นหนึ่งเดียวและความสมัคร
สมานกันนี้ พระพุทธเจ้าทรงสนับสนุนว่าเป็นสิ่งที่จะผูกพันสมาชิกของกลุ่มให้อยู่ด้วยกันได้ 
พระพุทธเจ้าทรงตรัสสอนแก่เจ้าลิจฉวีถึงความสำคัญของการประชุมกันด้วยความสมัครสมาน
และพร้อมเพรียงกัน การถกแถลงอย่างสมัครสมานและพร้อมเพียงกันและการเลิกประชุมอย่าง
สมัครสมานและพร้อมเพรียงกัน พระพุทธเจ้าทรงตรัสว่าการพร้อมเพรียงและสมัครสมานกัน
ของสงฆ์นำความสุขมาให้เหมือนกับการเกิดขึ้นของพระพุทธเจ้าทั้งหลายและการประกาศคำ
สอนของพระพุทธเจ้าทั้งหลาย ดังที่พระองค์ตรัสว่า”ความพร้อมเพรียงแห่งสงฆ์ให้เกิดสุข (สุขา 
สงฺฆสฺส สามคฺคี) และการพยายามของสงฆ์ผู้มีความพร้อมเพรียงกันให้เกิดสุข (สมคฺคานํ ตโป     
สุโข)” ความมีไมตรี ความสามัคคี และความปรองดองกัน จะช่วยประกันให้บังเกิดสันติภาพ
และความมั่นคง พระพุทธเจ้าทรงเห็นว่าสันติภาพคือสภาวะของความไม่ใช้ความรุนแรงและ
ความสมบูรณ์ทางศีลธรรม ในพระสูตรที ่มีความสำคัญมาก 3 พระสูตร คือ กูฏทันตสูตร 
อัคคัญญสูตร และจักกวัตติสีหนาทสูตร พระพุทธองค์ได้สืบสาวไปถึงสาเหตุของความรุนแรง 
อาชญากรรม และความตกต่ำทางด้านศีลธรรม ว่ามาจากความยากจน มาจากการแบ่งปัน
ทรัพยากรที่ไม่เท่าเทียมกัน และจากความสิ้นเนื้อประดาตัว พระองค์ตรัสว่า จากความยากจน
นี่เองที่นำไปสู ่การลักขโมยกัน การใช้ความรุนแรง การสังหาร การพูดเท็จ การพูดใส่ร้าย      
การประพฤติผิดในกาม การกล่าววาจาส่อเสียด การพูดเพ้อเจ้อ การละโมบ การประสงค์ร้าย 
การมีความเห็นที ่ผิด ตลอดไปจนถึงการไม่นับถือศาสนาและการไม่เคารพในผู้นำ ผลของ      
การกระบวนการการเสื่อมทางด้านศีลธรรมดังกล่าว ซึ่งก่อให้เกิดการเป็นศัตรูกัน การเกลียดชัง
กัน การเป็นศัตรูกัน และการคิดทำลายล้างกันในหมู่ประชาชน ก็จะส่งผลต่อไปให้บุตรฆ่าบิดา
มารดา บิดามารดาฆ่าบุตร ญาติพี่น้องฆ่ากัน ด้วยความรู้สึกเหมือนกับว่านายพรานล่าสัตว์   
พระพุทธองค์ทรงเห็นว่า ในที่สุดแล้ว ผลของความยากจนในบั้นปลายก็จะนำไปสู่สงคราม
ทำลายล้างมวลมนุษย์ด้วยการใช้อาวุธที่มีอันตราย เป็นสงครามซึ่งมนุษย์จะมองดูกันราวกะว่า
เป็นสัตว์ พระองค์ทรงย้ำอีกว่า จะมีน้อยคนเท่านั้นที่ จะรอดชีวิตในท่ามกลางการขัดกันด้วย
อาวุธที่มีความรุนแรงมากเช่นนี้ความยากจนมิใช่สิ่งเดียวที่พระพุทธเจ้าทรงระบุว่าจะทำให้เกิด



32 | Vol.3 No.1 (January - June 2020)           ปีที่ 3 ฉบบัที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2563)   

สงครามและความรุนแรง ในมหาทุกขขันธสูตร พระพุทธองค์ได้ทรงพบว่า ความเป็นปฏิปักษ์ต่อ
กันทั้งหลายทั้งปวงนับตั้งแต่การขาดความสามัคคีและการทะเลาะเบาะแว้งกันในประเทศ
เรื่อยไปจนถึงความขัดแย้งในระดับภูมิภาคและในระดับระหว่างประเทศมีสาเหตุมาจากกาม     
มีเง ื ่อนไขมาจากกาม และถูกกระตุ ้นมาจากกามเนื ่องมาจากกาม มีเงื ่อนไขมาจากกาม           
ถูกผลักดันมาจากกาม และถูกเคลื่อนไหวจากกาม พระราชาจึงทะเลาะกับพระราชา กษัตริย์   
จึงทะเลาะกับกษัตริย์ พราหมณ์จึงทะเลาะกับพราหมณ์ คฤหบดีจึงทะเลาะกับคฤหบดี  มารดา
จึงทะเลาะกับบุตร บุตรจึงทะเลาะกับมารดา บิดาจึงทะเลาะกับบุตร บุตรจึงทะเลาะกับบิดา    
พี่น้องชายทะเลาะกับพี่น้องชาย พี่น้องชายทะเลาะกับพี่น้องสาว พี่น้องสาวทะเลาะกับพ่ี
น้องชาย เพื่อนทะเลาะกับเพื่อน ด้วยเหตุที่เกิดความขัดแย้งกันนี้ การทะเลาะวิวาท และการสู้
รบจึงเกิดขึ้น พวกเขาจึงทำร้ายกันด้วยหมัด ด้วยก้อนดิน ด้วยท่อนไม้ หรือด้วยอาวุธ และผลที่
ตามมาก็คือพวกเขาต้องประสบกับความตายและความบาดเจ็บปางตายและยิ่งไปกว่านั้น 
เนื่องมาจากกาม มีเงื่อนไขจากกาม ถูกผลักดันจากกาม และถูกขับดันจากกาม ประชาชนจึง 
บุกรุกเข้าไปในบ้าน ทำการปล้นสะดมบ้าน ปล้นตามทางหลวง และข่มขืนภรรยาของผู้อ่ืน  ต่อ
แต่นั้น ผู้นำก็จะทำการจับกุมพวกคนเหล่านั้น นำพวกเขามาลงโทษโดยวิธีการต่าง  ๆ  และใน
ที่สุดพวกเขาก็จะถึงแก่ความตายหรือความเจ็บปวดปางตายนี่แหละคือความทุกข์อันเกิดจาก
กาม การสะสมความทุกข์ในโลกนี้ อันเนื่องมาจากกาม อันมีเงื่อนไขมาจากกาม อันถูกผลักดัน
จากกาม  และอันถูกให้เคลื่อนไหวจากกาม 
 
ความพิพาทและความขัดแย้งในสมัยพุทธกาล 
 จากการวิเคราะห์ลงลึกถึงรากฐานของความมีไมตรี ความสามัคคี ความสมัครสมาน
และความสันติ ซึ่งพระพุทธเจ้าได้แสดงแก่ผู้ฟังท่ีมีชื่อเสียงเป็นจำนวนมาก พระองค์ได้ตรัสถึงยุค
สมัยที่ปลอดจากความขัดแย้งและความรุนแรงไว้หรือไม่?ประวัติศาสตร์ได้บอกกับพวกเราถึง
เรื่องที่แตกต่างออกไป อันเป็นการเน้นย้ำให้เห็นถึงความจริงที่ว่าความพิพาทและความขัดแย้ง
เป็นสิ่งที่เราไม่สามารถหลีกเลี่ยงได้ แม้ว่าพระพุทธเจ้าจะทรงสั่งสอนแนวความคิดอันสูงส่ง
เกี่ยวกับความเมตตาและความกรุณาต่อกัน แต่กษัตริย์ก็ยังคงทำสงครามกับกษัตริย์  สหายของ
พระพุทธเจ้าคือพระเจ้าพิมพิสารได้ถูกจองจำและถูกทรมานโดยพระโอรสของพระองค์เองคือ
พระเจ้าอชาตศัตรู พระเจ้าอชาตศัตรูพระองค์นี้มีความทะเยอทะยานที่จะสร้างจักรวรรดิ และ
พระองค์ได้มีแผนที่จะผนวกสาธารณรัฐของกษัตริย์ชาววัชชี พระญาติของพระพุทธเจ้าเองก็
เกือบจะใช้อาวุธประหัตประหารกันในสงคราม เจ้าชายพระองค์หนึ่ง (วิฑูฑภะ) ได้สังหาร    
พระญาติฝ่ายศากยะของพระองค์ไปเป็นจำนวนมาก แม้แต่พระพุทธเจ้าเองก็ทรงตกเป็นเป้า
ของการพยายามสังหารหลายระลอกโดยพระเทวทัตพระญาติของพระองค์เอง แม้แต่ในวงการ
สงฆ์เอง ซ ึ ่งเป ็นส ังคมตามอุดมคต ิท ี ่ม ีความเสมอภาคกัน ม ีความยากจนเหมื อนกัน                   



    วารสาร มจร เพชรบุรปีริทรรศน์   JOURNAL OF MCU PHETCHABURI REVIEW | 33 

มีการตัดสินใจแบบประชาธิปไตยและมีจุดยืนทางศีลธรรมที่สูงส่งเหมือนกัน  ก็ยังมีความขัดแย้ง
อย่างรุนแรงแม้ว่าจะปราศจากการใช้ความรุนแรงก็ตาม 
 
การเกี่ยวข้องโดยตรงในการแก้ไขข้อขัดแย้ง 
 เมื่อมีความขัดแย้งเกิดขึ้น พระพุทธเจ้าทรงมีปฏิกิริยาอย่างไร? และพระองค์ได้เสนอ
การแก้ไขไว้อย่างไรบ้าง?วิธีการต่าง ๆ ที่พระพุทธเจ้าทรงยอมรับมาใช้ในโอกาสต่าง ๆ ก็จะมี
ความแตกต่างกัน สำหรับในกรณีของพระเจ้าปเสนทิโกศลผู้ซึ่งมีความกระวนกระวายและเศร้า
โศกหลังจากท่ีได้พ่ายแพ้ต่อพระเจ้าอชาตศัตรูผู้เป็นหลานถึง 3 ครั้งนั้น พระพุทธเจ้าทรงอธิบาย
ถึงความไร้ประโยชน์ของการมีชัยชนะและการพ่ายแพ้ไว้ในพระธรรมบทพระคาถาที่ 201  ว่า 
“ผู้ชนะย่อมก่อเวรผู้แพ้ย่อมนนอนเป็นทุกข์ผู้ที่สละทิ้งซึ่งความชนะและความแพ้ได้แล้ว ย่อม
นอนเป็นสุข.”เมื ่อพระญาติของพระองค์คือพระญาติฝ่ายศากยะและพระญาติฝ่ายโลกิยะ 
เตรียมตัวทำสงครามเพ่ือแย่งน้ำของแม่น้ำโลหิณีอยู่นั้น พระพุทธเจ้าได้เสด็จไปประทับนั่งอยู่ใน
ท่ามกลางแนวรบและได้ถามปัญหาที่สำคัญกับพระญาติทั้งสองฝ่ายว่า ”อะไรมีคุณค่ามากกว่า
กัน หยดน้ำ หรือว่า ชีวิตของกษัตริย์?” พระพุทธองค์ได้ตรัสสอนพระญาติว่าให้มีชิวิตอยู่โดย
ปราศจากความเกลียดชังกัน (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) และได้ทรง
เล่าชาดกหลายเรื่องเพื่อเน้นย้ำให้เห็นคุณค่าของความสามัคคีและความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกัน 
ในสัมโมทนชาดก (อีกชื่อหนึ่งว่า วัฏฏกชาตก) ทรงเล่าว่าฝูงนกกระจาบสามารถปลอดพ้นจาก
อันตรายด้วยการพร้อมเพรียงกันบินพาข่ายของนายพรานขึ้นสู่ท้องฟ้า ส่วนพวกนกที่มัวทะเลาะ
กันก็ไม่สามารถหลุดพ้นจากอันตรายและถูกจับได้  ในรุกขธัมมชาดก ทรงได้แสดงให้เห็นว่าพวก
ที่สามัคคีกันย่อมปลอดภัยส่วนพวกที่แตกสามัคคีย่อมตกอยู่ในอันตราย  ในวรรณกรรมของ
อินเดียได้กล่าวถึงความดีของความสามัคคี โดยมีเรื่องหนึ่งเล่าถึงว่าบิดาได้สอนกับลูก ๆ ว่าเมื่อ
นำแขนงไผ่มามัดรวมกันก็ย่อมไม่สามารถหักได้ แต่หากให้หักทีละแขนงก็จะสามารถหักได้
โดยง่ายพระพุทธองค์ได้ทรงพยายามที่จะชักนำให้เจ้าวิฑูฑภะยับยั้งการสังหารหมู่ชาวศากยะ
เพ่ือเป็นการแก้แค้นถึง 2 ครั้ง โดยได้ไปประทับนั่งอยู่ที่ใต้ต้นไม้ที่ปราศจากเงาต้นหนึ่งแล้วตรัส
บอกกบัเจ้าวิฑูฑภะว่า ร่มเงาของญาติทำให้พระองค์มีความรู้สึกสบาย การกระทำทั้งนี้ก็เพ่ือจะ
แสดงความขอโทษแทนพระญาติของพระองค์มิใช่หรือ?เมื่อพระกลุ่ม 6 เข้ารุมทำร้ายพระกลุ่ม 
16 พระพุทธเจ้าได้เข้าไปแทรกแซงโดยห้ามมิให้พระกลุ่ม 6 ทำร้ายพระกลุ่ม 16 โดยทรงชี้ว่า
ชีวิตย่อมเป็นที่รักของทุกสรรพชีวิต และทุกคนย่อมกลัวความตายทั้งนั้น (มหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เมื่อเกิดการถกเถียงกันจากจุดเล็กน้อยจนกลายเป็นเรื่องใหญ่ซึ่ง
ส่งผลให้เกิดการแตกความสามัคคีในสงฆ์และรวมทั้งคฤหัสถ์ที่ให้การสนับสนุนแต่ละฝ่ายด้วย
นั้น พระพุทธเจ้าทรงเอือมระอาและได้เสด็จไปปลีกวิเวกอยู่ที่ป่าปาริเลยยกะ เพื่อแสดงออกถึง
ความไม่เห็นด้วยและความผิดหวังของพระองค์ตลอดจนการให้ความสำคัญกับความไร้



34 | Vol.3 No.1 (January - June 2020)           ปีที่ 3 ฉบบัที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2563)   

ประโยชน์ของความขัดแย้งด้วยการทะเลาะวิวาทกันดังนั้น ความคิดของพระพุทธเจ้าเกี่ยวกับ
ความพิพาทและความขัดแย้งนี้สามารถพบเห็นได้ในประสบการณ์ของโลกท่ีเป็นจริงซึ่งพระองค์
ได้ประสบด้วยพระองค์เอง 
 
จิตใจ คือสิ่งซึ่งความรุนแรงได้เริ่มขึ้นและเป็นสิ่งที่ต้องถูกเปลี่ยนแปลง 
 เป็นเวลาหลายครั้งที่พระพุทธเจ้าทรงประณามการใช้ความรุนแรง โดยที่พระองค์ทรงมี
หลักการสำคัญว่าใจมาก่อนการกระทำทุกอย่าง ดังที่ปรากฏอยู่ใน 2 พระคาถาแรกของพระ
ธรรมบท  แนวทางในทางป้องกันที ่พระองค์ทรงเน้นย้ำก็คือการเปลี ่ยนแปลงทางเจตคติ 
กล่าวคือโดยการให้เกิดการเปลี่ยนแปลงในจิตใจก่อน ในข้อนี้พระองค์ได้ทรงเห็นตรงกับคำขวัญ
ของยูเนสโกที่ว่า “เราจักต้องสร้างการปกป้องสันติภาพขึ้นในจิตใจของหญิงและชาย (We 
must construct the defenses of peace in the minds of women and men. )” น ี ่คือ
วิธีที่พระพุทธเจ้าทรงต้องการให้การเปลี่ยนแปลงเกิดขึ้น “จงชนะความโกรธด้วยความไม่โกรธ
หรือด้วยความรักจงชนะความชั่วด้วยความดีจงชนะความตระหนี่ด้วยการให้จงชนะความเท็จ
ด้วยความจริง” (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) ในทำนองเดียวกันนี้ 
พระองค์ก็ได้ทรงย้ำอีกว่า“เวรไม่ระงับด้วยการจองเวรเวรระงับได้ด้วยการไม่จองเวรหรือด้วย
ความรักนี้คือกฎอันเป็นนิรันดร์ พระพุทธเจ้าทรงเน้นย้ำซึ่งบทบาทอันจะทำให้ความพยาบาทใน
จิตใจมนุษย์ก่อให้เกิดการจองเวรโดยได้ตรัสไว้ทั้งทางด้านบวกและทางด้านลบไว้ดังนี้:  “ใน
บุคคลผู้ซึ่งไม่ผูกใจเจ็บว่า“เขาได้ว่าเรา เขาได้ทุบตีเราเขาได้เอาชนะเรา เขาได้ขโมยของของ
เรา”เวรของผู ้นั ้นย่อมระงับได้ ในบุคคลผู ้ซ ึ ่งมีการผูกเจ็บไว้เช่นนั ้นเวรย่อมไม่ระงับ” 
(มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) บุคคลผู้มีความอดทน ไม่จองเวร และไม่ใช้
ความรุนแรง พระพุทธเจ้าทรงตรัสบอกว่าเป็นบัณฑิต เป็นผู้ประเสริฐ และเป็นผู้มีวุฒิภาวะ และ
เป็นพราหมณ์ หรือเป็นนักพรต “จงพูดความจริง ไม่พึงโกรธ และไม่พึงทำร้ายผู้ใด ด้วยฐานะ 3 
อย่างนี้ บุคคลจะบรรลุถึงซึ่งเทวโลก และจะไม่เศร้าโศกอีกเลย” (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539)ครั้งหนึ่งพระพุทธองค์ทรงตรัสกับพระโมคคัลลานเถระไว้ดังนี้ ในทำนอง
เดียวกัน ผู้ที่ได้รับการยกย่องว่าเป็นบุคคลผู้ประเสริฐนั้นได้แก่: “ผู้ที่ไม่มีความโกรธ อดกลั้นต่อ
การด่าว่า การประหาร และการจองจำได้ และผู้ที่เป็นมิตรในหมู่ของคนที่เป็นศัตรูกัน และผู้
สงบในหมู่ในหมู่ของคนที่นิยมใช้ความรุนแรง” (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) “คำสอนของพระพุทธเจ้าทุกพระองค์ ได้แก่ ความอดทนอดกลั้นเป็นตบะอันเยี่ยมยอด 
และการไม่เข้าไปว่าร้าย การไม่เข้าไปทำร้ายผู้อ่ืน” (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) ความอดทนของพระพุทธองค์เมื่อถูกประณามหรือถูกด่าว่านั้นทรงเปรียบว่าเหมือนกับ
สัตว์ที่ถูกฝึกให้มีระเบียบวินัย เหมือนกับช้างที่เข้าสงคราม: “เราจักอดกลั้นคำล่วงเกิน เหมือน
ช้างอดทนลูกศรที่ยิงออกจากแล่ง เพราะคนจำนวนมากเป็นผู้ทุศีลช้างที่ฝึกดีแล้วเขาจึงจะ



    วารสาร มจร เพชรบุรปีริทรรศน์   JOURNAL OF MCU PHETCHABURI REVIEW | 35 

นำไปสู่ที่ชุมนุมชนช้างที่ฝึกแล้ว พระราชาจึงเสด็จขึ้นทรงในหมู่มนุษย์ ผู้ที่ฝึกดีแล้วคืออดกลั้น
ต่อคำล่วงเกินของผู้อ่ืนได้เป็นผู้ประเสริฐ” (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
บุคคลที่พระพุทธเจ้าทรงยกย่องมากท่ีสุดคือบุคลที่โดยการพูด การกระทำและการคิด “เป็นผู้ที่
เชื่อมความสัมพันธ์ของบุคคลทั้งหลายที่แบ่งแยกออกจากกัน เป็นผู้ที่ส่งเสริมพวกคนที่เป็นมิตร
กัน เป็นผู้สร้างสันติภาพ เป็นผู้รักในสันติภาพ เป็นผู้ใคร่ต่อสันติภาพ และเป็นผู้พูดถ้อยคำเพ่ือ
สันติภาพ” (ทีฆนิกาย) พระพุทธองค์ได้ทรงเน้นย้ำถึงคุณสมบัติของจิตใจไว้ในชาดกต่าง ๆ โดย
กล่าวว่าเป็นคุณสมบัติ 10 อย่างที่พึงประสงค์ในพระราชา หรือที่รู้จักกันดีว่า ทศพิธราชธรรม 
กล่าวคือ: 1) ทาน การให้ 2) ศีล ความประพฤติดีงาม 3) ปริจจาคะ การบริจาค 4) อาชวะ 
ความซื่อตรง 5) มัททวะ ความอ่อนโยน 6) ตปะ ความทรงเดช 7) อักโกธะ ความไม่โกรธ        
8) อวิหิงสา ความไม่เบียดเบียน 9) ขันติ ความอดทน 10) อวิโรธนะ ความไม่คลาดธรรม 
(ชาดก) ด้วยเหตุที่ใจมาก่อนการกระทำทุกอย่าง ทุกอย่างมีใจประเสริฐที่สุดและทุกอย่างล้วน
แต่สำเร็จด้วยใจ การทำใจให้บริสุทธิ์เป็นหนทางแก้  (พระธรรมบท พระคาถาที่ 1-2) และ     
พระพุทธองค์ได้ทรงอธิบายแก่พระอานนท์ว่า คำสอนของพระพุทธเจ้าทุกพระองค์ สรุปลงใน
สูตรสำเร็จ คือ “การไม่ทำความชั ่วทั ้งปวง การทำแต่ความดี และการทำใจให้บริสุทธิ์”  
(มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 
จากศีล สู่การปฏิบัติ 
 ในขณะที่สิ่งทั้งหลายทั้งปวงเหล่านี้คือเงื่อนไขอันจะนำไปสู่ความปรองดอง พระพุทธ
องค์ได้ทรงแสดงถึงกรรมวิธีที่จะให้เกิดความปรองดองเกี่ยวกับความพิพาทและความขัดแย้งใน
หมู่สงฆ์  สถานการณ์ (หรืออธิกรณ์) 4 อย่างที่จำเป็นต้องมีการแก้ไข (มหาวิทยาลัยมหามกุฏ
ราชวิทยาลัย, 2559) มีดังนี้ คือ 
 1. การถกเถียงกันเก่ียวกับธรรมวินัย (วิวาทาธิกรณ์)  
 2. การโจทหรือการกล่าวหากันด้วยอาบัติต่าง  ๆ  (อนุวาทาธิกรณ์) 
 3. การกล่าวถึงการต้องอาบัติ (อาปัตตาธิกรณ์)  
 4. กิจธุระต่าง ๆ ที่สงฆ์จะต้องทำ (กิจจาธิกรณ์)แนวทางที่ถูกกำหนดไว้ในวินัย ซึ่งเรียก 
อธิกรณสมถะ มี 7 อย่าง ดังต่อไปนี้ 1) สัมมุขาวินัย เป็นวิธีที่นำมาใช้โดยการสอบสวนและ
ตัดสินในที่ประชุมอย่างเปิดเผยโดยให้ผู้มีส่วนเกี่ยวข้องมาประชุมและมีส่วนร่วม  2) สติวินัย 
เป็นวิธีการที ่นำมาใช้โดยให้ผู ้ที ่ถูกกล่าวหาระลึกและยอมรับว่าตนได้กระทำสิ ่งนั ้นสิ ่งนี้             
3) อมูฬหวินัย เป็นวิธีการตัดสินผู้ที่ถูกกล่าวหาที่กระทำความผิดในขณะเป็นบ้า  4) ปฏิญญา
ตกรณะ เป็นวิธีการที่นำมาใช้เพื่อให้ผู ้ที่ถูกกล่าวหาสารภาพผิดโดยไม่ต้องทำการสอบสวน      
5) เยภุยยสิกาเป็นวิธีการที่นำมาใช้เมื่อไม่สามารถบรรลุความมีเอกฉันท์ได้ ก็ให้ใช้เสียงข้างมาก 
6) ตัสสปาปิยสิกา เป็นวิธีการที่นำมาใช้เมื่อผู้ถูกกล่าวหารับสารภาพหลังจากที่ได้ทำการสวบ



36 | Vol.3 No.1 (January - June 2020)           ปีที่ 3 ฉบบัที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2563)   

สวนอย่างเป็นทางการเป็นการเพ่ิมโทษเพราะไม่ให้ความร่วมมือ 7) ติณวัตถารกวินัย เป็นวิธีการ
ทีน่ำมาใช้โดยที่ทั้งสองฝ่ายในความพิพาทหรือความขัดแย้งยอมรับว่าตนได้กระทำความผิดและ
สารภาพต่อสงฆ์ และเพื่อป้องกันมิให้เกิดความแตกแยกต่อไป ก็ตกลงกันที่จะให้เรื่องยุติและ
เลิกแล้วต่อกันในอธิกรณสมถะ คือการระงับข้อพิพาทหรือความขัดแย้ง 7 ประการนั้น ข้อที่
ใกล้เคียงกับวิธีการปรองดองมากที่สุด ก็คือ ข้อสุดท้าย ที่เรียกว่า ติณวัตถารกวินัย (แปลว่า วิธี
คลุมไว้ด้วยหญ้า) เป้าหมายสุดท้ายของการปรองดองนั้นในทางลบก็คือป้องกันมิให้เกิดความ
แตกแยกและในทางบวกนั้นก็คือการรื้อฟ้ืนความเป็นมิตรไมตรี ความสามัคคี ความสมัครสมาน
และสันติภาพกระบวนการจะเริ่มต้นด้วยการให้ทั้งสองฝ่ายในความพิพาทหรือความขัดแย้งได้
ยอมรับความผิดของตนเอง โดยการใช้กระบวนการต่อไปของการให้อภัยด้วยความเข้าใจซึ่งกัน
และกันนั้น ในขั้นตอนสุดท้ายก็คือการลืมความผิดเดิมนั้นเสียและไม่ผูกใจเจ็บกันอีกต่อไป 
 
องค์ประกอบสำคัญเพื่อการปรองดองที่มีประสิทธิผล 
 การยอมรับในการกระทำผิดของบุคคล การทำการแก้ไข และการใช้ความระมัดระวัง
ในอนาคตที่จะป้องกันมิให้กระทำผิดอีกครั้ง เป็นองค์ประกอบสำคัญ 3 ประการเพ่ือให้เกิดการ
ปรองดองที่มีประสิทธิผล ในข้อนี้พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ในสามัญญผลสูตรดังนี้  เพื่อความงอก
งามแห่งธรรมะและวินัย บุคคลผู้ยอมรับความผิดจะต้องทำการแก้ไขตามธรรมะพร้อมกับ
ระมัดระวังในอนาคต (อังคุตตรนิกาย) ในอังคุตตรนิกาย ระบุถึงบัณฑิต 2 จำพวก คือ บุคคลที่
เห็นและยอมรับความผิดของตน และบุคคลที่ยกโทษให้แก่คนที่สารภาพความผิดของตนแล้ว
บุคคลที่มิได้ทำตามนี้ได้ชื่อว่า คนพาล 2 จำพวก (อังคุตตรนิกาย) การกระทำดังกล่าวข้างต้นได้
กระทำไปโดยปราศจากอคติ 4 คือ 1) ฉันทาคติ ลำเอียงพระชอบ 2) โทสาคติ ลำเอียงเพราะ
เกลียด 3) ภยาคติ ลำเอียงเพราะกลัว 4) โมหาคติ ลำเอียงเพราะเขลา (อังคุตตรนิกาย) ธรรมะ
อีกหมวดหนึ่งที่กล่าวถึงซ้ำ ๆ ในคัมภีร์ ก็คือ การกระทำ 4 อย่างที่บุคคลแสดงออกถึงท่าทีต่อ
บุคคลอื่น คือ 1)ทาน การเอื้อเฟื้อ 2) ปิยวาจา วาจาสุภาพหรือวาจาอ่อนหวาน 3) อัตถจริยา 
การประพฤติที่เป็นประโยชน์ 4) สมานัตตตา การยอมรับในความเสมอภาคกัน (อังคุตตรนิกาย
,ทีฆนิกาย) (พินิจ ลาภธนานนท์ และคณะ, 2562) 
 
การใช้คำแนะนำของพระพุทธเจ้ากับความขัดแย้งในปัจจุบัน 
 การใช้คำแนะนำทั้งปวงของพระพุทธเจ้าเพื่อสร้างความปรองดองหลังจากเกิดความ
ขัดกันด้วยอาวุธซึ่งชาติต่าง ๆ ได้ประสบกันมา จะต้องดำเนินตามขั้นตอนดังต่อไปนี้ 1) ทั้งสอง
ฝ่ายในความขัดแย้งต้องยอมรับที่จะยุติความเป็นศัตรูกันเพื่อผลดีของประชาคม 2) แต่ละฝ่าย
ต้องยอมรับในการกระทำผิดของตนและให้ผู้แทนของแต่ละฝ่ายทำการสารภาพในความผิดที่ได้
กระทำไปแล้วนั้น 3) แต่ละฝ่ายพึงให้อภัยแก่กันและกัน 4) มีการแก้ไขทั้งสองฝ่ายด้วยการ



    วารสาร มจร เพชรบุรปีริทรรศน์   JOURNAL OF MCU PHETCHABURI REVIEW | 37 

กระทำในทางบวก 5) มีการดำเนินขั้นตอนต่าง  ๆ  เพ่ือป้องกันมิให้เกิดสถานการณ์แบบนั้นขึ้น
ในอนาคต 6) ทั้งประชาคมต้องมีส่วนร่วมในกระบวนการในขณะที่สามขั้นตอนแรกเป็นสิ่ง
สำคัญ แต่สามขั้นตอนหลังก็เป็นตัวเสริมให้การปรอดองกระทำได้สำเร็จและพระพุทธเจ้าได้ทรง
ให้นำแนะนำท่ีมีประโยชน์ไว้ โดยที่แต่ละประเด็นจะต้องทำการสืบสวนโดยเริ่มตั้งแต่ที่รากเหง้า
ของปัญหานั้น ๆ  โดยให้ใช้ “โยนิโสมนสิการ” เป็นเครื่องมือ คือจะต้องสืบสาวเรื่องราวโดย
แยบคายว่า ความขัดแย้งเกิดข้ึนได้อย่างไร? อะไรคือสาเหตุของความขัดแย้ง?  การกระทำอะไร 
หรือการไม่กระทำอะไรที่นำไปสู่ความขัดแย้งนี้? เหล่านี้คือปัญหาที่จะต้องยกขึ้นมาถามเมื่อจะ
ให้แต่ละฝ่ายทำการแก้ไขฝ่ายตน การทำการแก้ไขนั้นจะต้องหาสาเหตุให้พบแล้วจึงทำการแก้ไข  
การดำรงไว้หรือการให้หลักประกันว่าจะมีสันติภาพและความมั่นคงปลอดภัยในอนาคตก็จะต้อง
เป็นผลสุดท้ายของการสร้างความปรองดอง  ด้วยการกระทำโดยวิธีนี้เท่านั้นความขัดแย้งถงึจะ 
“ถูกกลบไว้ด้วยหญ้า” อย่างที่พระพุทธเจ้าได้ทรงทำการเปรียบเปรยไว้ 
 
หลักการทางพระพุทธศาสนาในแง่ปฏิบัติ 
 กรณีที่ดีที่สุดที่จะนำมาเป็นตัวอย่างของการใช้หลักการของพระพุทธเจ้าในทางปฏิบตัิ 
ก็คือ กรณีของพระเจ้าอโศกผู้ทรงธรรม (ธรรมาโศกราช) ซึ่งเป็นพระจักรพรรดิองค์ที่ 3 ของ
ราชวงศ์เมารยะของอินเดีย( 265-228 ก่อนคริสตกาล) พระเจ้าอโศกทรงก้าวขึ้นสู่อำนาจโดย
ผ่านสงครามแย่งชิงราชบัลลังก์เป็นเวลา 4 ปี ซึ่งในสงครามครั้งนี้ ตามข้อมูลระบุว่า พระองค์ได้
สังหารพี่น้องต่างมารดาถึง 99 คน และตามข้อมูลของพุทธศาสนาฝ่ายมหายานระบุว่า พระองค์
ได้ทำลายศัตรูอีกเป็นจำนวนมาก จากการโหดร้ายของพระองค์นี้เอง พระองค์จึงได้พระนามว่า 
จ ัณฑาโศก แปลว ่า อโศก ผ ู ้ด ุร ้าย ในปีท ี ่  4 ของการครองราชย์ พระองค์ได ้ยอมรับ
พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาของพระองค์ หลังจากที่ ได้ทรงเปลี่ยนมาเป็นชาวพุทธแล้ว 4 ปี 
พระองค์ได้ทำสงครามเพื่อผนวกแคว้นกาลิงคะที่ยังไม่ได้ถูกผนวกให้มาอยู่ในจักรวรรดิของ
พระองค์  ในระหว่างสงครามอันโหดร้ายในครั้งนี้ มีประชาชนถูกเนรเทศจำนวน 1 ล้าน 5 แสน
คน มีประชาชนถูกสังหารในสนามรบจำนวน 1 แสนคน และประชาชนอีกจำนวนหลายเท่า
เสียชีวิตเพราะความอดอยากและโรคระบาด พระองค์ทรงรู้สึกเศร้าสลดและได้ทรงแสดง
ออกมาเป็นคำพูดของพระองค์ว่า “เป็นความเจ็บปวดรวดร้าวใจเป็นที่สุด” และ” ทุกวันนี้ คนที่
หนึ่งพัน หรือคนที่หนึ่งพันของบุคคลที่ถูกสังหาร คนที่เสียชีวิต และคนที่ถูกเนรเทศในกาลิงคะ 
จะเป็นข้อวิตกที่สำคัญ”(หลักศิลาจารึกหลักที่ 13) พระองค์ไม่เพียงแต่จะทรงยกเลิกสงคราม
ในช่วง 37 ปีแห่งการครองราชย์ที่เหลือของพระองค์เท่านั้น แต่พระองค์ยังได้สั่งสอนโอรสและ
นัดดาของพระองค์มิให้ใช้วิธีการขัดกันด้วยอาวุธ ด้วยเหตุที่พระองค์เป็นผู้ปกครองที่ยึดหลักสัจ
นิยม พระองค์จึงได้ปฏิเสธที่จะทำสงครามในอนาคตและดังนั้นจึงได้ให้คำแนะนำต่อไปดังนี้:
“แม้แต่ว่าจะเป็นการใช้การพิชิตด้วยอาวุธ พวกเขาก็จะต้องมีความอดทนและมีการลงโทษ



38 | Vol.3 No.1 (January - June 2020)           ปีที่ 3 ฉบบัที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2563)   

สถานเบา”หลักการ 4 ข้อ ของพระเจ้าอโศกที่สอดสัมพันธ์กับเรื่องที่กำลังอภิปรายเกี่ยวกับการ
ปรองดองมาจากเสาหินหมายเลขที่ 12 ว่าดังนี้  1) ให้ปฏิบัติและให้การสนับสนุนต่อทุกฝ่าย
อย่างเท่าเทียมกันโดยปราศจากอคติที่เกิดจากสาระภายในของพวกเขา เช่น ความแตกต่างทาง
วัฒนธรรม 2) ให้ระมัดระวังในการใช้วาจา คือ อย่าวิพากษ์วิจารณ์ฝ่ายตรงข้ามอย่างไม่
เหมาะสม และแม้ว่าจำเป็นจะต้องวิพากษ์วิจารณ์ ก็ให้ใช้ภาษาของพลเมืองที ่เขาใช้กัน            
3) ทำความเข้าใจประเด็นความคิดของฝ่ายตรงข้าม หรือให้เอาใจเขามาใส่ใจตัว  4) มาประชุม
กันพร้อมกันด้วยฝ่ายตรงข้ามเพื่อปรึกษาหารือ หาความประนีประนอมและความสมานฉันท์
การมาประชุมกันเนือง ๆ เพื่ออภิปรายถกแถลง เป็นหนึ่งในหลักการ 7 ข้อ ที่พระพุทธเจ้าทรง
วางไว้สำหรับป้องกันความเสื่อมและความตกต่ำของประชาคม ไม่ว่าจะเป็นประชาคมทาง
การเมือง ประชาคมทางสังคม หรือประชาคมทางศาสนาก็ตาม ในคัมภีร์พระบาลี เรียกหลักการ
นี้ว่า อปริหานิยธรรม (แปลว่า หลักการเพื่อป้องกันความเสื่อม) ซึ่งเป็นหลักการที่สอดคล้องกับ
กระบวนการปรองดองที่เรากำลังกล่าวถึงนี้ หลักการทั้ง 7 ประการ เมื่อนำมาใช้ในสถานการณ์
ในคริสต์ศตวรรษที่ 21 ก็ควรปรับในเรื่องสำนวนและศัพท์แสงต่าง ๆ ให้เป็นดังต่อไปนี้: 1) จงมี
ส่วนร่วมอย่างเต็มที ่ในกิจการสาธารณะ เคารพในหลักการประชาธิปไตยที่เกี ่ยวกับการ
ประนีประนอมและการสมานฉันท์ ตลอดจนการรักษาความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวแม้ว่าจะมีความ
ต่างกันก็ตาม 2) จงรักษาสมดุลระหว่างสิ่งโบราณและสิ่งสมัยใหม่ และทำการเปลี่ยนแปลง
อย่างช้า ๆ และอย่างระมัดระวังอย่าได้เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว 3) จงรู้จักคุณค่าของภูมิ
ปัญญาโบราณที่ถ่ายทอดกันมาหลายชั่วอายุคน 4) จงให้ความสำคัญแก่ผู ้หญิงและความ
ต้องการที่จะได้รับความคุ้มครองของพวกเขา 5) จงให้ความคุ้มครองมรดกทางวัฒนธรรมและ
ทางจิตวิญญาณ 6) จงให้ความคุ้มครองและปฏิบัติตามศาสนา 7) จงเปิดกว้างที่จะยอมรับ
อิทธิพลทางศาสนาและทางจิตทั้งปวงด้วยจิตวิญญาณแห่งการมีใจกว้าง 
 
สรุป 
  ความปรองดอง คือ กระบวนการแห่งการดำรงไว้ หรือการรื้อฟื้นซึ่งความสัมพันธ์ฉัน
มิตรระหว่างคู่ปรปักษ์ในเหตุการณ์ความพิพาทหรือความขัดแย้งกัน อันก่อให้เกิดความทำลาย
ล้างและความพินาศในชาตินั้น จะต้องแก้ไขด้วยการการสร้างมิตรไมตรี ความสามัคคี ความ
ประสานไมตรีและสันติภาพให้บังเกิดขึ้น เรื่องของความพิพาทและความขัดแย้งกันเคยมีมาใน
สังคมต่าง ๆ และก็เคยมีมาตั ้งแต่สมัยพุทธกาลเหมือนกันซึ ่งพระพุทธเจ้าได้เคยทรงมี
ประสบการณ์เข้าไปเกี่ยวข้องโดยตรงในการแก้ไขความขัดแย้ง ทั้งนี้โดยพระองค์ได้ตระหนักถึง
ว่าจิตใจคือสิ่งที่ความรุนแรงได้เริ่มเกิดขึ้นก่อนและจึงจะต้องเป็นสิ่งที่ต้องถูกเปลี่ ยนแปลงเป็น
อันดับแรก  หลักปฏิบัติที่พระองค์นำมาใช้เพื่อให้เกิดความปรองดองเกี่ยวกับความพิพาทและ
ความขัดแย้งในหมู่สงฆ์ ได้แก่ อธิกรณสมถะ นอกจากนั้นแล้วก็จะต้องมีการสร้างองค์ประกอบ



    วารสาร มจร เพชรบุรปีริทรรศน์   JOURNAL OF MCU PHETCHABURI REVIEW | 39 

สำคัญเพื่อการปรองดองที่มีประสิทธิภาพ เช่น ให้มีการยอมรับในการกระทำผิดของบุคคล ทำ
การแก้ไขและใช้ความระมัดระวังในอาคตที่จะป้องกันมิให้กระทำความผิดอีกครั้ง ตลอดจนมี
การดำเนินการตามกระบวนการที่ปราศจากอคติ 4 และเป็นไปตามหลักการสังคหวัตถุ 4 คำ
สอนของพระพุทธเจ้าจึงมีความเหมาะสมที่จะนำมาใช้เพื่อแก้ไขความขัดแย้งในชาติในปัจจบุัน
ได้และผู้ที่เคยนำมาใช้อย่าได้ผลในอดีต ได้แก่ พระเจ้าอโศกมหาราช แห่งราชวงศ์เมารยะของ
อินเดีย ซึ่งแต่เดิมพระองค์ได้รับสมญานามว่า “จัณฑาโศก” แปลว่า อโศกผู้ดุร้าย จนกลายมา
เป็น “ธรรมาโศก” แปลว่า อโศกผู้ทรงธรรม 
 
เอกสารอ้างอิง 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2555). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. 

(พิมพ์ครั้งที่ 23). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์. 
พินิจ ลาภธนานนท์ และคณะ. (2562). แนวคิดพุทธศาสนาเพื่อสังคม สังคหธุระ และสาธารณ

สงเคราะห์วิถีพุทธ. นนทบุรี: นิติธรรมการพิมพ์. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. (2559). พระไตรปิฎก สยามรัฐ ภาษาไทย. (พิมพ์ครั้งที่ 1). 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามงกุฎราชวิทยาลัย. 
 

 


