
 Journal of Islamic Studies Prince of Songkla University 
Home page: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS 

Vol. 15  No. 1 January-June 2024 

ISSN (online) 2697-3979 

 

RESEARCH ARTICLE 

 

ความเชื่อต่างวัฒนธรรมที่มีในวิถีปฏิบัติทางศาสนาของชาวมุสลิมในอ าเภอเกาะสมุย 
จังหวัดสุราษฎร์ธานี 

Received: February 7, 2024,  Revised: June 11, 2024,  Accepted: June 20, 2024 
 
รอมฎัน หะสาเมาะ 1  
อิสมาแอ กาเต๊ะ 2 

บทคัดย่อ 

บทคัดย่อ 

จุดประสงค์ เพื่อศึกษาประวัติและความเชื่อต่างวัฒนธรรมที่มีในวิถีปฏิบัติทางศาสนาของชาว
มุสลิมในอ าเภอเกาะสมุย จังหวัดสุราษฎร์ธานี  

วิธีการศึกษา การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ที่ผสมผสานกับ
วิธีการวิจัยเอกสาร (Documentary Research) โดยผู้วิจัยได้จ าแนกเป็น 2 ขั ้นตอน เริ ่มจาก
การศึกษาเอกสารเกี่ยวกับประวัติความเป็นมาพัฒนาการแนวคิดที่บิดเบือนและปฏิบัติของชุมชน
มุสลิม ในอ าเภอเกาะสมุย จังหวัดสุราษฎร์ธานี เป็นขั้นตอนที่หนึ่ง และการศึกษาภาคสนาม 
(Field Work Research) ในขั ้นตอนที ่สอง โดยเก็บรวบรวมข้อมูลจากการสัมภาษณ์เชิงลึก       
( In-depth Interview : IDI) และการสนทนากล ุ ่ ม  ( Focus Group Discussion : FGD) กับ
นักวิชาการด้านศาสนา อิหม่าม เคาะฏีบ บิลาล สัปบุรุษ ครูตาดีกา กลุ่มดะวะฮ์ และประชาชน
ทั่วไป จ านวนรวมทั้งสิ้น 20 คน เพ่ือตอบวัตถุประสงค์การวิจัย  

ผลการศึกษา ประวัติและพัฒนาการของความเชื่อต่างวัฒนธรรมที่น าสู่การปฏิบัติอิบาดะฮ์ของ
ชุมชนมุสลิมในอ าเภอเกาะสมุย จังหวัดสุราษฎร์ธานี เร่ิมจากการปฏิบัติที่สืบทอดกันมาสมัยบรรพ
บุรุษที่ย้ายถิ่นฐานเข้ามาในเกาะสมุย โดยมีลักษณะบิดเบือนจากหลากหลายความเชื่อ ได้แก่ พุทธ 

 
1 นักศึกษาปริญญาเอก หลักสูตรปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาอิสลามศึกษา คณะวิทยาการอิสลาม มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยา
เขตปัตตานี อีเมลผู้เขียนหลัก: dhonhm@gmail.com 
2 ปร.ด. (อิสลามศึกษา) รองศาสตราจารย์ คณะวิทยาการอิสลาม มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตปัตตานี  
อีเมล์: isma-ie.k@psu.ac.th   

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS


 Journal of Islamic Studies Prince of Songkla University 
Home page: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS 

Vol. 15  No. 1 January-June 2024 

ISSN (online) 2697-3979 

 

RESEARCH ARTICLE 

ฮินดู และอิสลาม ก่อให้เกิดการพัฒนาแนวคิด ความเข้าใจ และการปฏิบัติที่บิดเบือนจากจาก
บทบัญญัติของอิสลาม นับตั้งแต่มีการอพยพของผู้คนมาพักอาศัยที่เกาะสมุย เช่น พิธีกรรมการ
ท าบุญเรือ พิธีกรรมการเกิด (โต๊ะบิแด) พิธีกรรมตะกรุด เครื่องรางของขลัง พิธีกรรมอิซึกุโบร์ –   
อารอเวาะห์ และพิธีกรรมการเฝ้ากูโบร์ (สุสาน) ถึงแม้ว่าในปัจจุบันชุมชนมุสลิมในอ าเภอเกาะสมุย
จะได้รับการพัฒนาด้านความรู้และการศึกษา เนื่องจากมีผู้รู้ศาสนาที่เดินทางมาจากต่างถิ่นเข้ามา
ให้ความรู้และแนะน าค าสอนที่ถูกต้อง ท าให้มุสลิมในชุมชนได้รับความรู้ ความเข้าใจ และสามารถ
ยึดถือแนวปฏิบัติของอิสลามที่ถูกต้อง   

การน าผลวิจัยไปใช้ การศึกษาครั้งนี้ถือเป็นสารสนเทศพื้นฐานส าคัญที่สนับสนุนด้านการรับรู้
ให้แก่คณะกรรมการอิสลามประจ าจังหวัดสุราษฎร์ธานี องค์กรเผยแพร่ศาสนาอิสลามในประเทศ
ไทย และหน่วยงานที่เกี่ยวข้อง ได้เห็นถึงความส าคัญและเข้ามามีส่วนร่วมในน าเสนอแนวทางที่
เหมาะสมเพื่อการปรับเปลี่ยนความเชื่อต่างวัฒนธรรมไปสู่หลักการปฏิบัติที่ถูกต้องในชุมชนมุสลิม 
อ าเภอเกาะสมุย จังหวัดสุราษฎร์ธานี    

ค าส าคัญ: ความเชื่อ, วัฒนธรรม, ชุมชนมุสลิม, เกาะสมุย 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS


 Journal of Islamic Studies Prince of Songkla University 
Home page: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS 

Vol. 15  No. 1 January-June 2024 

ISSN (online) 2697-3979 

 

RESEARCH ARTICLE 

 

Intercultural Beliefs in the Religious Practices of Muslims in Koh 

Samui District Surat Thani Province 

Received: February 7, 2024,  Revised: June 11, 2024,  Accepted: June 20, 2024 

Romdan Hasamoh 1 
Isma-ie Katih 2

Abstract 

Objectives: To study the history and beliefs of different cultures that lead to the practice of 

worship of the Muslim community in Koh Samui District, Surat Thani Province. 

Methodology: This research is qualitative combined with the method of document research 

by the researcher, divided into 2 steps: 1) study of documents regarding the history and 

development of distorted ideas and practices of the Muslim community. In Koh Samui District, 

Surat Thani Province. 2) Data collection from in-depth interviews (IDI) and focus group 

discussions (FGD) with religious scholars, Imam Khatib, Bilal, Sabbath, Tadika teachers, and 

Dawa group and the public. A total of 20 people were instructed to answer the research 

objectives. 

Research findings: History and beliefs of different cultures that lead to the practice of 

Ibadah among Muslim communities in Koh Samui District, Surat Thani Province, begins with a 

practice that has been passed down since the time our ancestors immigrated to Koh Samui. 

It has distorted characteristics from various beliefs, including Buddhism, Hinduism, and Islam, 

causing the development of concepts, understandings, and practices that are distorted from 

 
1 Ph.D (Candidate) Islamic and Muslim Studies, Faculty of  Islamic Sciences, Prince of Songkla University, Pattani 
Campus, Email: dhonhm@gmail.com 
2 Ph.D (Islamic Studies) Associate Professor, Faculty of Islamic Sciences, Prince of Songkla University,  
Email: isma-ie.k@psu.ac.th 

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS


 Journal of Islamic Studies Prince of Songkla University 
Home page: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS 

Vol. 15  No. 1 January-June 2024 

ISSN (online) 2697-3979 

 

RESEARCH ARTICLE 

Islamic provisions, since the migration of people staying on Koh Samui, such as making merit 

on a boat ceremony Birth ritual (Tobidae) Takrud ritual talismans Itsukubor - Arawah ritual, 

and the Kubor (cemetery) guarding ritual. However, at present the Muslim community in Koh 

Samui district has received development in knowledge and education, because there are 

religious experts who travel from foreign countries to provide knowledge and recommend 

correct teachings. This allows Muslims in the community to gain knowledge and understanding 

and be able to adhere to correct Islamic practices. 

Contribution: This study is considered important basic information to support awareness for 

the Surat Thani Provincial Islamic Committee. Organizations for spreading Islam in Thailand 

and related agencies saw the importance and took part in presenting appropriate guidelines 

for changing distorted ideas into correct principles of practice in the Muslim community in Koh 

Samui District, Surat Thani Province. 

Keywords: Beliefs, Culture, Muslim Community, Samui Island 

 

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS


ความเช่ือต่างวัฒนธรรมที่มีในวิถีปฏิบัติทางศาสนาของชาวมุสลิมในอ าเภอเกาะสมุย จังหวัดสุราษฎร์ธานี  
JOIS Homepage: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS | บทความวจิยั 

 

Journal of Islamic Studies, Prince of Songkla University | 35 
 

บทคัดย่อ 
อิสลาม คือ ศาสนาที่นับถือพระเจ้าพระองค์เดียวหรือเอกเทวนิยม และเป็นศาสนาที่ก าเนิดมาจากการ

ดลใจหรือการเปิดเผยของอัลลอฮฺ  โดยพระองค์ได้ทรงแต่งตั้งให้ท่านนบีมุฮัมมัด  เป็นผู้รับคัมภีร์ที่
เรียกว่า “อัล-กุรอาน” อันเป็นพระด ารัสของพระองค์ หรือเรียกว่า วะฮยุ เพื่อประกาศหลักค าสอน 
และมีท่าน นบีมุฮัมมัด เป็นตัวอย่างในการครองตน ไม่ว่าจะเป็นค าพูด การกระท า และการยอมรับ ซึ่ง

เรียกว่า “สุนนะฮ์” หรือแบบอย่างจริวรรตอันดีงามในฐานะศาสนฑูตของอัลลอฮฺ   อัลกุรอานและสุนนะฮ์
จึงเป็นแหล่งอ้างอิงหลักของหลักค าสอนอิสลามที่มีความส าคัญสูงสุด และเป็นคู่มือให้เกิดประชาคมที่มีอัต
ลักษณ์ซึ่งเรียกว่า “มุสลิม” ท่ามกลางลัทธิและความเชื่อต่าง ๆ  ถึงแม้ว่าภายใต้เอกลักษณ์นี้ จะยังคงมีผู้ศรัทธา
ในแต่ละช่วงเวลาหรือแต่ละพื้นที่จะมีความเข้าใจหลักการศาสนาแตกต่างกันบ้าง จนกระทั่งไม่อาจเป็นเนื้อ
เดียวกันได้ เนื่องจากความเข้าใจและวิธีปฏิบัติตนที่แตกต่างกัน การยอมรับความรู้และการยึดถือทรรศนะที่
แตกต่างกัน รวมถึงการสืบทอดความเข้าใจและประสบการณ์ผ่านช่วงเวลาทางประวัติศาสตร์ของแต่ละพื้นที่ 
โดยเฉพาะอย่างยิ่ง การน้อมน าค าสอนอิสลามมาปฏิบัติของชาวมุสลิมในแถบคาบสมุทรมลายู หรือแหลมมลายู 
ซึ่งจะมีการผนวกเอาความเชื่อเดิมและการปฏิบัติแบบเก่าก่อนอิสลามหรือประเพณีท้องถิ่นดั้งเดิมเข้าด้วยกัน 
ดังที่ Deden Sumpena (2555: 102) ได้กล่าวถึงหนังสือของ Quraish Shihab (2545) ตามการวิเคราะห์ของ 
MB. Hooker, Robert Hefner, John L. Esposito, และ William Liddle โดยแสดงความเห็นเรื่องนี้ว่า การ
ด ารงอยู่ของศาสนาอิสลามในแถบคาบสมุทรมลายูมีรูปแบบเฉพาะเจาะจงมาก เช่น ความคิด วัฒนธรรม สังคม 
และการเมือง จะมีความแตกต่างการปฏิบัติศรัทธาไม่เหมือนกับการอิสลามในส่วนอื่น ๆ ของซีกโลก ยิ่งในส่วน
ภาคใต้ของประเทศไทย ก็จะพบว่า มีความเชื่อและการปฏิบัติผสมผสานกับประเพณีท้องถิ่นดั้งเดิมเข้าด้วยกัน 
ท าให้มีวิถีปฏิบัติอิสลามแตกต่างจากมุสลิมในตะวันออกกลาง หากแต่ข้อเท็จจริงนี้ไม่ใช่เหตุการณ์ใหม่ แต่ได้มี
ความแตกต่างนี้ นับตั้งแต่ช่วงเวลาแรกที่อิสลามเข้ามาในแถบคาบสมุทรมลายู 

ดังตัวอย่างหนึ่งจากผลการศึกษาของ ศรีสมภพ จิตร์ภิรมย์ศรี (2545: 138) เกี่ยวกับพิธีกรรมและ
ประเพณีในชุมชนทรายขาวอ าเภอโคกโพธิ์ จังหวัดปัตตานี ในเรื ่องการประกอบอาชีพของชาวบ้านมุสลิม 
พบว่า พวกเขายังมีความเชื่อเรื่องสิ่งศักดิ์สิทธิ์และการท าพิธีกรรมต่าง ๆ เพ่ือแสดงออกถึงความเคารพต่อเจ้าที่
ในสวนผลไม้หรือมีพิธีกรรมอย่างอ่ืน ๆ เช่น การไหว้เจ้าที่นาแม่โพสพหรือการท าขวัญเป็นพิธีกรรมที่แสดงออก
ถึงความเคารพในสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่มีอยู่ผืนนา ซึ่งเมื่อมีการเก็บเกี่ยวเสร็จ ก็จะน าไปแจกญาติผู้ใหญ่ แล้วน าข้าวมา
หุงรวมกันเพื่อน าไปท าบุญในทางศาสนาอิสลาม โดยจะน าข้าวมารวมกันที่มัสยิด และให้ชื่อเรียกว่า “การ

ท าบุญเพ่ือขอบคุณอัลลอฮฺ  ” ซึ่งเป็นที่ทราบดีว่า ความเชื่อเกี่ยวกับประเพณีท่ีบิดเบือนหลักการอิสลามนี้ มี
อิทธิพลต่อพฤติกรรมของบุคคลและเกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตของมุสลิมไม่ว่าจะเกิดขึ้นในสังคมชนบทหรือสังคม
เมือง ดังที่สมปราชญ์ อัมมะพันธ์ (2536: 18) กล่าวว่า “ประเพณีเกิดจากสภาพสังคมธรรมชาติทัศนคติ
เอกลักษณ์ ค่านิยม และความเชื่อของคนในสังคม เช่น อ านาจของดินฟ้าอากาศและเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นโดยไม่
ทาบสาเหตุต่าง ๆ ฉะนั้นเมื่อเวลาเกิดภัยพิบัติขึ้น มนุษย์จึงต้องอ้อนวอนร้องขอในสิ่งที่ตนคิดว่าช่วยได้เมื่อภัย
พิบัตินั้นผ่านไปมนุษย์ก็แสดงความรู้คุณต่อสิ่งนั้น ๆ ด้วยการประกอบพิธีบูชาหรือการท าบุญเพื่อเป็นสิริมงคล

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS


Intercultural beliefs in the religious practices of Muslims in Koh Samui District Surat Thani Province 

JOIS Homepage: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS | Research Article 

 

Journal of Islamic Studies, Prince of Songkla University | 36 
 

ตามความเชื่อและประสบการณ์ที่ตนมี เกิดเป็นธรรมเนียมหรือเป็นระเบียบแบบแผน และปฏิบัติสืบต่อกันจก
ระท่ังกลายเป็นประเพณีของสังคมนั้น” 

เช่นเดียวกับกลุ่มจังหวัดภาคใต้ฝั่งอ่าวไทย ซึ่งมีที่ตั้งอยู่ทางทิศตะวันออกของภาคใต้ฝั่งทะเลอ่าวไทย 
ประกอบด้วยจังหวัดชุมพร สุราษฎร์ธานี นครศรีธรรมราช และพัทลุง ถือเป็นกลุ่มสังคมมุสลิมขนาดใหญ่ที่         
พหุวัฒนธรรมทางศาสนาและความเชื่อ เช่น พุทธ อิสลาม และคริสต์ รวมถึงความเชื่อและประเพณีหลากหลาย 
ที่ผสมผสานกันระหว่างชาวไทยเชื้อสายจีน ชาวไทยมุสลิม ชาวไทยพุทธ รวมทั้งชนเผ่ากลุ่มน้อยต่าง ๆ แตกต่าง
กันตามท าเลที่ตั้ง เนื่องจากเคยเป็นอาณาจักรโบราณของคาบสมุทรมลายูที่รุ่งเรืองในอดีต คือ อาณาจักรตาม
พรลิงค์ และอาณาจักรศรีวิชัย และมีความส าคัญเป็นเส้นทางการเชื่อมโยงทางการค้า และการเผยแผ่ศาสนา
จากอินเดีย อาหรับ เปอร์เซีย และเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ดังหลักฐานทางประวัติศาสตร์ของความ
เจริญรุ่งเรืองในอดีตมากมาย เช่น โบราณสถานเขาคา โบราณสถานโมคลาน และวัดพระบรมธาตุ จังหวัด
นครศรีธรรมราช วัดพระบรมธาตุไชยา อ าเภอไชยา แหล่งโบราณคดีเขาศรีวิชัย อ าเภอพุนพิน จังหวัดสุราษฎร์
ธานี และวัดเขียน จังหวัดพัทลุง เป็นต้น ซึ่งส่งผลให้มีการสืบทอดประเพณีและวัฒนธรรม ประจ าท้องถิ่นใน
กลุ่มจังหวัดมาจนถึงปัจจุบัน ได้แก่ จังหวัดชุมพร เช่น งานประเพณีแห่พระแข่งเรือ งานโลกทะเลชุมพร งาน
แข่งขันเรือยาวขึ้น โขนชิงธงชิงถ้วยพระราชทานคลองในหลวง (หัววัง – พนังตัก) งานวันผลไม้หลังสวน ล่องแพ
อ าเภอ พะโต๊ะ งานส่งเสริมประเพณีขึ้นเบญจา งานขึ้นถ ้ารับร่อ หรือในจังหวัดนครศรีธรรมราช เช่น ประเพณี
สารทเดือนสิบ จังหวัดพัทลุง เช่น งานวันอนุรักษ์มรดกไทยและงานมหกรรมชิงแชมป์หนังตะลุง และโนรา
นาฏศิลป์เมืองใต้ จังหวัดสุราษฎร์ธานี เช่น ประเพณีชักพระ หรือ ลากพระ กีฬาชนควาย งานวันเงาะโรงเรียน 
เป็นต้น (ส านักบริหารยุทธศาสตร์กลุ่มจังหวัดภาคใต้ฝั่งอ่าวไทย, 2559 : 4) 

และจากความหลากหลายทางวัฒนธรรมและความเชื่อดังกล่าว เป็นผลให้มุสลิมในสังคมภาคใต้ฝั่งอ่าว
ไทยซึ่งมีสถานะเป็นเสมือนชนกลุ่มน้อย ได้รับอิทธิพลทางความเชื่อและบางกลุ่มก็เข้าร่วมกิจกรรมต่าง ๆ 
จนกระทั่งกลายเป็นเรื่องวิถีปกติของชีวิต น าไปสู่การปฏิบัติที่บิดเบือนจากตัวบทดั้งเดิมของค าสอนอิสลาม 
ดังที่เคยเกิดขึ้นในประวัติศาสตร์อิสลาม ตามที่ อับดุลลอฮ อัลอุซามะฮ์ (2550: 11) ได้กล่าวถึงเรื่องนี้ว่า ใน
สมัยที่สังคมมุสลิมเต็มไปด้วยเรื่องเหลวไหลที่ถูกกุขึ้นและความเชื่อที่งมงาย มนุษย์ตอบรับสิ่งเหล่านั้นอย่าง
รวดเร็วโดยไม่ค านึงถึงข้อบัญญัติศาสนาและวิจารณญาณในการแยกแยะข้อเท็จจริงจึงถูกปกคลุมด้วยฝุ่นแห่ง
ความมืดตกอยู่ในความหลงลืม ไม่มีผู้ที่จะน าพาพวกเขาออกจากความมืดมัวของความเท็จที่มาจากค าพูดของ

หมอผีนักไสยศาสตร์ นักมายากล นักท านาย และนักดูดวงสู่แสงสว่างแห่งอัลลอฮฺ  และเพ่ือให้มุสลิมคนหนึ่ง
ปฏิบัติตามแนวทางที่เที่ยงตรงและถูกต้องจึงจ าเป็นที่เขาจะต้องเลือกแนวทางปฏิบัติที่จะน าพาเขาไปสู่ความดี

และความถูกต้องโดยยึดหลักฐานที่ชัดเจนนั่นคือ พระมหาคัมภีร์ของอัลลอฮฺ  ซึ่งในนั้นไม่มีสิ่งที่โกหกมดเท็จ 

มีแต่ความถูกต้องตลอดกาล และจะชี้น ามนุษย์ไปสู่แนวทางของอัสสุนนะฮ์หรือแนวทางของท่านเราะสูล  
ดังที่ท่านได้กล่าวไว้ ความว่า “แท้จริงแล้วฉันได้ทิ้ง (มอบไว้ส าหรับพวกเจ้าทั้งหลาย) สิ่งที่ขาวสะอาดกลางคืน
ของมันเสมือนกลางวันไม่มีผู้พลัดหลงเบี่ยงเบนจากมันนอกจากผู้ที่พินาศ (หายนะ)”  (บันทึกโดย Ibn Majah, 
n.d. :43)  

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS


ความเช่ือต่างวัฒนธรรมที่มีในวิถีปฏิบัติทางศาสนาของชาวมุสลิมในอ าเภอเกาะสมุย จังหวัดสุราษฎร์ธานี  
JOIS Homepage: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS | บทความวจิยั 

 

Journal of Islamic Studies, Prince of Songkla University | 37 
 

ด้วยเหตุดังกล่าว ผู้วิจัยในฐานะผู้ท าหน้าที่น าเสนอค าสอนอิสลามในพื้นที่จังหวัดภาคใต้ฝั่งอ่าวไทย จึง
เห็นความจ าเป็นว่า การศึกษาพัฒนาการของแนวคิดที่บิดเบือนที่น าสู่การปฏิบัติอิบาดะฮ์ของชุมชนมุสลิมใน
อ าเภอเกาะสมุย จังหวัดสุราษฎร์ธานี จะเป็นการน าเสนอในสิ่งที่คาดหวังว่าจะช่วยให้สังคมมุสลิมเกิดความ
ตระหนักรู้และกระตุ้นเตือนผู้ที่หลงผิดปรับตัวเข้าสู่แนวทางอิสลามที่ถูกต้อง เนื่องจากความส าเร็จในโลกนี้และ
โลกหน้า (วันอาคีเราะฮ์) จะไม่อาจเกิดขึ้นได้ หากขาดความเข้าใจถึงต้นเหตุที่ท าให้ความศรัทธานั้นมัวหมอง 
โดยเฉพาะชุมชนมุสลิมในอ าเภอเกาะสมุย ซึ่งตั้งอยู่ตอนกลางของอ่าวไทย ของจังหวัดสุราษฎร์ธานี นับเป็น
พื้นที่หนึ่งที่มีความหลากหลายทางชาติพันธ์และความเชื่อ จากการวิเคราะห์กับผู้คนและภาษา ซึ่งบอกให้รู้ว่า
วิถีของผู้คนบนเกาะสมุยจากการท านาแบบอินเดีย (สัมพันธ์ ก้องสมุทร , 2555) และจากหลักฐานที่พบกลอง
มโหระทึก ซึ่งเป็นบ่อเกิดแห่งวัฒนธรรม พิธีกรรม ศิลปะ สถาปัตยกรรม และวิถีชีวิต ซึ่งอดีตการตั้งถิ่นฐานของ
ชุมชนมักจะอาศัยอยู่พ้ืนที่ราบลุ่ม ริมฝั่งชายทะเล แถบละแวกบ้านสระเกศ ตลิ่งงาม ละไม ต่อมาได้มีการขยาย
พื้นที่ออกไปรอบ ๆ เกาะสมุย เพื่อหาแหล่งที่อยู่อาศัยและประกอบอาชีพ สภาพพื้นที่เกาะสมุยในปัจจุบันได้มี
การตั้งถิ่นฐาน และปลูกสร้างบ้านเรือนเป็นจ านวนมากจากอดีต การตั้งถิ่นชาวสมุยดั้งเดิมมีทั้ง ชาวไทย ชาว
มุสลิม ชาวจีน เข้ามาตั้งถิ่นฐานปลูกบ้านเรือนและยังเป็นศูนย์การค้า เป็นต้น (ศรายุธ พูลสวัสดิ์ , พัสตราภรณ์ 
ทิพยโสธร, 2557 ) ส่งผลให้มีการสืบทอดประเพณีและพิธีกรรมที่บิดเบือนต่อหลักค าสอนอิสลาม รวมถึงมี
อิทธิพลต่อความเชื่อและการปฏิบัติของสังคมมุสลิมในปัจจุบัน เช่น พิธีกรรมการท าบุญเรือ พิธีกรรมการเกิด 
(โต๊ะบิแด) พิธีกรรมตะกรุด เครื่องรางของขลัง พิธีกรรมอิซีกุโบร์ – อารอเวาะห์ และพิธีกรรมการเฝ้ากูโบร์ 
(สุสาน) เป็นต้น  

วัตถุประสงค์การวิจัย 
เพ่ือศึกษาประวัติและพัฒนาความเชื่อต่างวัฒนธรรมที่น าสู่การปฏิบัติของชุมชนมุสลิมในอ าเภอเกาะส

มุย จังหวัดสุราษฎร์ธานี    

วิธีการศึกษา  
  การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ที่ผสมผสานกับ วิธีการวิจัยเอกสาร 
(Documentary Research) โดยผู้วิจัยได้จ าแนกเป็น 2 ขั้นตอน โดยเริ่มจากการศึกษาเอกสารเกี่ยวกับประวัติ
ความเป็นมา พัฒนาการแนวคิดที่บิดเบือน และการปฏิบัติของชุมชนมุสลิมในอ าเภอเกาะสมุย จังหวัดสุราษฎร์
ธานี เป็นขั้นตอนที่หนึ่ง และการศึกษาภาคสนาม (Field Work Research) ในขั้นตอนที่สอง โดยเก็บรวบรวม
ข้อมูลจากการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview : IDI) และการสนทนากลุ่ม (Focus Group Discussion 
: FGD) กับนักวิชาการด้านศาสนา อิหม่าม เคาะฏีบ บิลาล สัปบุรุษ ครูตาดีกา กลุ่มดะวะฮ์ และประชาชน
ทั่วไป จ านวนรวมทั้งสิ้น 20 คน เพื่อตอบวัตถุประสงค์การวิจัย 

 

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS


Intercultural beliefs in the religious practices of Muslims in Koh Samui District Surat Thani Province 

JOIS Homepage: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS | Research Article 

 

Journal of Islamic Studies, Prince of Songkla University | 38 
 

การพิทักษ์สิทธิ์ผู้ให้ข้อมูล  
  ผู้วิจัยมีการปกปิดข้อมูลส่วนตัวของผู้ให้ข้อมูล เช่น ชื่อและนามสกุลจริงของผู้ให้ข้อมูลโดยก่อนการ
สัมภาษณ์เชิงลึก ผู้วิจัยได้ขออนุญาตกลุ่มผู้ให้ข้อมูลและขออนุญาตด าเนินการสัมภาษณ์ รวมถึงแจ้งการพิทักษ์
สิทธิ์ผู้ให้ข้อมูลได้รับทราบ และภายหลังการเก็บข้อมูล ผู้วิจัยจะให้ผู้ถูกสัมภาษณ์ตรวจสอบสิ่งที่ผู้วิจัยบันทึกทุก
ครั้งโดยกระบวนการพิทักษ์สิทธิ์ผู้ให้ข้อมูลเหล่านี้ ผู้วิจัยท าหนังสือขอความร่วมมือในการเก็บรวบรวมข้อมูล
จากคณะวิทยาการอิสลาม มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ โดยเป็นเอกสารชี้แจงผู้เข้าร่วมวิจัย และขอผู้ให้ข้อมูล
ลงชื่อยอมรับ รวมทั้งเอกสารยินยอมเข้าร่วมวิจัย 

ผลการศึกษา 
ผู้วิจัยสามารถน าเสนอผลการศึกษาในครั้งนี้ โดยจ าแนกเป็น 2 ส่วน คือ ประวัติการเข้ามาของมุสลิม

และศาสนาอิสลามในพ้ืนที่อ าเภอเกาะสมุย และพัฒนาการของแนวคิดท่ีบิดเบือนที่น าสู่การปฏิบัติของชุมชน
มุสลิมในอ าเภอเกาะสมุย จังหวัดสุราษฎร์ธานี ดังนี้ 

1. ประวัติการเข้ามาของมุสลิมและศาสนาอิสลามในอ าเภอเกาะสมุย จังหวัดสุราษฎร์ธานี  
ผลการศึกษาพบว่า มุสลิมในอ าเภอเกาะสมุย ซึ่งส่วนใหญ่อาศัยอยู่ในต าบลมะเร็ต ชุมชนตลาดแขก 

อ าเภอเกาะสมุย จังหวัดสุราษฎร์ธานี มีประชากรประมาณ 120 ครัวเรือน ประกอบอาชีพท าการประมงชายฝั่ง 
และท าปลาแห้งเป็นอาชีพเสริม มีบรรพบุรุษของคนกลุ่มนี้เป็นมุสลิมที่อพยพมาจาก รัฐไทรบุรี และรัฐกลันตัน 
ประเทศมาเลเซีย โดยเดินทางมาทางเรือ เล่ากันว่าชนกลุ่มรุ่นแรกเป็นกลุ่มที่แสวงหาที่ดินท ากิน โดยอพยพมา
กับเรือสินค้าที่น ามะพร้าวจากเกาะสมุยไป ค้าขายที่จังหวัดปัตตานีและจังหวัดใกล้เคียง การอพยพมาครั้งแรก
มีประชากรประมาณ 10 ครัวเรือน โดยเข้ามาอยู่ครั้งแรกที่บ้านละไมยึดอาชีพท าประมง ผู้เฒ่าผู้แก่ในชุมชน
เล่าว่า สมัยแรกเริ่มเมื่อเข้ามาตั้งถิ่นฐานใหม่ ๆ เกาะสมุยเป็นเกาะที่อุดมสมบูรณ์ด้วยปลานานาชนิด เมื่อเรือ
จอดเทียบท่าสามารถมองเห็นฝูงปลาที่แหวกว่ายไปมาจ านวนมาก สมัยนั้นบ้านละไมเป็นชุมชนเด็ก ๆ เป็นที่อยู่
อาศัยของชาวไทยพุทธ ผู้น าของกลุ่มมุสลิมในสมัยนั้นได้อพยพผู้คนมาตั้งบ้านเรือนบริเวณชายฝั่งทะเลของบ้าน
ละไม ต่อมาได้ย้ายมาตั้งชุมชนใหม่ที่บริเวณชุมชนหัวถนนเนื่องจากที่นี่เป็นตลาดที่มีผู้คนตั้งหลักแหล่งเป็น
จ านวนมากจึงสะดวกต่อการค้าขายปลาที่ท าการประมงมาได้ ชาวไทยพุทธที่อาศัยในเกาะสมุยเรียกชุมชนแห่ง
นี้ว่า "ตลาดแขก" หรือ "บ้านแขก" ปัจจุบันชุมชนตลาดแขกประกอบด้วยมุสลิมต่างถิ่นจ านวนมากทั้งท่ีอาศัยอยู่
ในชุมชนและกระจัดกระจายตามเกาะสมุย จึงไม่สามารถที่จะหาตัวเลขประชากรที่แน่นอน  อย่างไรก็ตามผู้คน
ที่นี่ยังยึดอาชีพการท าประมงและท าปลาแห้งอยู่ แต่ผู้คนที่อพยพมาใหม่ส่วนใหญ่ประกอบอาชีพรับจ้างและ
ค้าขายเป็นหลัก ส าหรับมุสลิมที่อพยพมาใหม่ส่วนใหญ่มาจากจังหวัดปัตตานี นราธิวาส จังหวัดยะลา และ
นครศรีธรรมราช โดยจะมารวมตัวกันละหมาดวันศุกร์ในทุกสัปดาห์อย่างสม ่าเสมอ (เจริญ ศรประดิษฐิ์ 
และกอมารุดิน ยี่สา, 2548 : 84)  

ส่วนที่มาของชื่อเกาะสมุย พบว่า เกาะนี้ได้ถูกค้นพบโดยชาวไหหล าที่เดินทางตามเส้นทางเดินเรือใน
สมัยสงครามโลก และเรียกชื่อเกาะนี้ว่า เกาะเพิ่งค้นพบ ปูลาบารูเตอมุง จากนั้นก็เพี้ยนมาเป็นเกาะสมุยใน

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS


ความเช่ือต่างวัฒนธรรมที่มีในวิถีปฏิบัติทางศาสนาของชาวมุสลิมในอ าเภอเกาะสมุย จังหวัดสุราษฎร์ธานี  
JOIS Homepage: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS | บทความวจิยั 

 

Journal of Islamic Studies, Prince of Songkla University | 39 
 

ปัจจุบัน สอดคล้องกับค าบอกเล่า “คนจีนเข้ามาจากเกาะไหหล าหนีสงคราม และวันหนึ่งเรือได้มาพบกับเกาะนี้ 
และเข้าใจว่าได้เดินทางกลับบ้านเกิดแล้ว จึงได้เข้าเทียบท่าเรือขึ้นฝั่ง แต่เมื่อพบว่านี่ไม่ใช่เกาะไหหล า จึงได้ตั้ง
รกรากที่นี่ เกาะสมุย มาจากค าว่า ปูลาบารูเตอมุง” (สัมภาษณ์, 22 สิงหาคม 2565) โดยกลุ่มคนรุ่นแรก ๆ ที่
เดินทางมาตั้งถิ่นฐานอยู่ที่นี่ส่วนใหญ่มาจากคนที่อยู่ในพื้นที่ติดทะเล ทางตอนใต้ของประเทศไทย และมีอาชีพ
ท าประมงเป็นทุนเดิม บ้างก็เดินทางมาแวะพักระหว่างออกท าการประมง บ้างก็เดินทางมาอยู่ที่นี่เลย นับตั้งแต่
ช่วงหลังสงครามโลกครั้งที่สอง และนักเดินเรือเข้ามาอาศัยมาตั้งรกรากอยู่ที่นี่ ซึ่งส่วนใหญ่คนกลุ่มแรก ๆ จะมา
จากรัฐกลันตัน ประเทศมาเลเซีย (สัมภาษณ์, 22 สิงหาคม 2565) อาจด้วยสภาพความสมบูรณ์ของเกาะในสมัย
นั้น มีปลาชุกชุม สะดวกในการท ามาหากินในอาชีพประมง จึงท าให้มีการย้ายครอบครัวมาอยู่ที่นี่กัน ดังที่บาง
ท่านกล่าวว่า “ปลาที่นี่ชุกชุม สมบูรณ์มาก ออกเรือไม่ไกลเท่าไหร่ก็เจอปลาแล้ว ท าให้หลาย ๆ คนมาถึงที่นี่
แล้วย้ายครอบครัวมาอยู่ที่นี่ สมัยนั้นมีการท าประมง ท าประมง ท าวันนี้ได้วันนี้ ถ้าสวนยาง ท าวันนี้อีกหลายปี
กว่าจะได้” (สัมภาษณ์, 22 สิงหาคม 2565) สอดคล้องกับความเห็นที่ว่า “คนรุ่นแรกที่มาอยู่คือคนจากกลันตัน 
คนเทพา และคนจากหนองจิก ส่วนมากจะมาช่วงสงครามโลกครั้งที่สอง แรก ๆ มาอยู่แถว ๆ ละไม แถว ๆ เฉ
วง” (สัมภาษณ,์ 22 สิงหาคม 2565) 

ต่อมาได้ย้ายมาตั้งชุมชนใหม่ที่บริเวณ ชุมชนหัวถนน ต าบลมะเร็ต เมื่อประชากรคนมุสลิมต่างย้ายมา
อยู่ที่ชุมชนแห่งนี้ เมื่อชุมชนมุสลิมเริ่มเติบโตขึ้นก็ท าให้คนมุสลิมจากที่อื่น  ๆ ย้ายมาอยู่ในชุมชนแห่งนี้ ซึ่งเดิม
เป็นที่ดินของท่านขุน หรือนายอ าเภอในสมัยนั้น และรู้จักกันในชื่อหมู่บ้านหน้าค่าย (สัมภาษณ์ , 22 สิงหาคม 
2565) ดังค ากล่าวที่ว่า “ที่ดินนี้ที่นี่เป็นของท่านขุนซึ่งเป็นนายอ าเภอที่นี่ สมัยนั้นเรียกว่าหมู่บ้านหน้าค่าย มา
จากค าว่า บ้านหน้าค่าย เนื่องจากมีค่ายทหารมาตั้งอยู่ เมื่อทหารถอนก าลังออกจากที่นี่ นายอ าเภอจึงปลูกต้น
มะพร้าวเพ่ือแสดงความเป็นเจ้าของ เมื่อตอนที่มะพร้าวออกผล มะพร้าวเหล่านั้นถูกกระรอกกินหมดเลย  แล้ว
ก็เรียกคนมุสลิมมลายูมาอยู่มาอาศัย คนมุสลิมมลายูที่ย้ายมาอยู่ในตอนนั้น คือคนรุ่นพ่อรุ่นแม่ของเปาะจิแว 
โดยสร้างบ้านด้วยวัสดุจากต้นมะพร้าว” (สัมภาษณ์, 22 สิงหาคม 2565) ซึ่งในเวลาต่อมาประสบกับปัญหา
พื้นที่ทับซ้อนและเกิดแรงปะทะระหว่างชาวบ้านในชุมชนกับภาครัฐ เมื่อชาวบ้านถูกร้องขอให้แสดงหลักฐาน
เรื่องกรรมสิทธิ์ถือครองที่ดิน ในขณะที่ชาวบ้านอาศัยอยู่ที่นี่มาตั้งแต่รุ่นปู่ย่าตายายเพ่ือท ามาหากิน (สัมภาษณ์, 
22 สิงหาคม 2565) โดยรัฐบาลจะยึดคืนเป็นของรัฐ แต่เนื่องจากชาวบ้านที่นั้นใช้ชีวิตอยู่มานานหลายสิบปี จึง
เกิดปัญหา ซึ่งในท้ายที่สุด เทศบาลได้ระดมทุนเพ่ือซื้อที่ดินจากรัฐ และแบ่งขายให้กับชาวบ้านในชุมชน 

จากการสังเกตและการสัมภาษณ์ พบว่า รากฐานที่ส าคัญของชุมชนแห่งนี้ คือ ความห่วงใยของผู้
อาวุโสในพื้นที่ต่อเยาวชนที่ก าลังเผชิญหน้ากับความท้าทายใหม่ ๆ ในอนาคต และการยืนหยัดที่จะรักษาความ
ศรัทธาและการดูแลสังคม เนื่องจากต้นตอของการย้ายรกรากหาถิ่นฐานใหม่ในอ าเภอเกาะสมุยนี้ สะท้อนให้
เห็นถึงพลวัตรของสังคมมนุษย์ที่ย่อมมีการเปลี่ยนแปลงไปตามกาลสมัย บนพื้นฐานของความต้องการและการ
จัดสรรทรัพยากรที่มีอยู่เพื่อน ามาใช้ให้เกิดประโยชน์ในการด ารงไว้ซึ่งชีวิต ชาติพันธ์เดิม อัตลักษณ์ และความ
เชื่อทางศาสนาอิสลาม โดยเฉพาะประเด็นที่น่าสนใจของชุมชนแห่งนี้ ไม่ใช่เพียงแค่การด ารงชีพและยังคง
สามารถด ารงไว้ซึ่งอัตลักษณ์เดิมท่ามกลางสังคมที่หลากหลายเท่านั้น ดังจะเห็นว่า พวกเขายังคงสามารถ

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS


Intercultural beliefs in the religious practices of Muslims in Koh Samui District Surat Thani Province 

JOIS Homepage: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS | Research Article 

 

Journal of Islamic Studies, Prince of Songkla University | 40 
 

สื่อสารกันด้วยภาษามลายู และมีมัสยิดเป็นศูนย์รวมจิตใจของชุมชน มีโรงเรียนตาดีกาที่ยังเป็นสถานอนุบาล
เพื่อหล่อหลอมให้เยาวชนเป็นหน่วยส าคัญของสังคม ผ่านกระบวนการขัดเกลาทางสังคมที่มีพลังและเข้มแข็ง 
ถึงแม้ว่าความเจริญจะเข้ามาท้าทายและเผชิญหน้ากับการเปลี่ยนแปลงของช่วงเวลา 

2. พัฒนาการความเชื่อต่างวัฒนธรรมที่น าสู่การปฏิบัติของชุมชนมุสลิม 
ผลการศึกษาเกี่ยวกับกรณีตัวอย่างพัฒนาการของแนวคิดที่ได้รับการสืบทอดจากรุ่นสู่รุ่นในสังคม

มุสลิมจากอดีตจนกระทั่งปัจจุบัน และมีอิทธิพลต่อความเชื่อและวิถีชีวิตของชาวมุสลิมในอ าเภอเกาะสมุย 
ได้แก่ พิธีกรรมการท าบุญเรือ พิธีกรรมการเกิด (โต๊ะบิแด) พิธีกรรมตะกรุด เครื ่องรางของขลัง 
พิธีกรรมอิซีกุโบร์ – อารอวะห์ และพิธีกรรมการเฝ้ากูโบร์ (สุสาน) และน ามาวิเคราะห์สรุปผลในแต่ละ
พิธีกรรมดังนี้  

2.1 พิธีกรรมการท าบุญเรือ  
การท าบุญเรือ หรือพิธีกรรมซึ่งคนแขก (คนผู้ที่นับถือศาสนาอิสลาม ตามภาษาที่เรียก) เลน

อก(ทะเลฝั่งทิศตะวันออก)และคนแขกเลใน (ทะเลฝั่งทิศตะวันตก ติดฝั่งแผ่นดินใหญ่) จะเรียกต่างกัน โดยคน
แขกเลนอกออกเสียงว่า “ดูหรีเรือ” ส่วนคนแขกเลใน ออกเสียงว่า “นูหรีเรือ” ถึงแม้ว่าคนแขกทั้งสองพ้ืนที่จะ
ออกเสียงเรียกในส าเนียงที่แตกต่างกันไปแต่ทั้งค าว่า “ดูหรี” และ “นูหรี” ที่คนแขกพูดในภาษาไทยถิ่นใต้นั้น 
ต่างก็กร่อนมาจากค ามลายูค าเดียวกันนั่นคือค าว่า กึนดูรี (Kenduri ) ซึ่งหมายถึง การประกอบพิธีท าบุญ การ
เลี้ยงอาหาร ซึ่งท าเป็นขนบธรรมเนียมวัฒนธรรม ตามความเชื่อของคนแขกท้องถิ่น โดยจะมีผู้อาวุโสมาร่วม
ประกอบพิธี ทั้งนี้อาจจะมีพิธีกรรมย่อยบางอย่างที่เกี่ยวกับศาสนาอิสลามเข้ามาประยุกต์ร่วมด้วย และกล่าวได้
ว่า การท าบุญเรือ หรือ “กินบุญในเรือ” ในเกาะสมุยนั้น มีมูลเหตุจาก 3 ประการ ได้แก่ เจ้าของเรือซื้อเรือมา
ใช้งานใหม่ หรือเจ้าของเรือเอาเรือขึ้นคานเพ่ือซ่อม ครั้นเมื่อซ่อมเสร็จก่อนจะเอาเรือไปใช้งานก็จะประกอบพิธี 
หรือเนื่องจากการบนบานก่อนออกทะเลว่าให้จับสัตว์น ้าให้ได้ในปริมาณมากและเมื่อได้สัตว์น ้ามากตามที่บน
บานไว้เสมือนเป็นการแก้บน ทั้งนี้การท าดูหรีเรือนั้น มักจะท ากันในวันศุกร์ วันเสาร์ หรือวันจันทร์ แต่โดย
ส่วนมากจะนิยมท ากันในวันศุกร์ ห้วงเวลาหลังจากละหมาดวันศุกร์เสร็จ โดยเจ้าของเรือจะเชิญโต๊ะอิหม่ามของ
หมู่บ้านจากบาลายมาประกอบพิธี นอกจากนี้แล้วเจ้าของเรือก็จะแจ้งข่าวแก่เพื่อนบ้านให้มาร่วมพิธีด้วย ทั้งนี้
จะมีการตระเตรียมอาหารหลายชนิดที่ใช้ในพิธี แต่อาหารที่จะขาดเสียไม่ได้เลยนั่น ก็คือข้าวเหนียวสีเหลืองกับ
หัวศรีกาหยา (ข้าวเหนียวหน้าสังขยา) นอกจากนี้ในบางครั้งอาจจะมีการท าแกงไก่หรือแกงแพะเพ่ิมเติมเข้ามา 
ขึ้นอยู่กับฐานะและความพร้อมของเจ้าของเรือเป็นส าคัญ (สัมภาษณ์, 15 ตุลาคม 2565) โดยปัจจุบันพบว่า 
การท าบุญเรือเป็นพิธีกรรมหนึ่งที่มีแนวโน้มว่าจะสูญหายจากพ้ืนที่ เนื่องจากมีผู้รู้ทางศาสนาบางกลุ่มได้วินิจฉัย
ว่าเป็นการประกอบพิธีกรรมที่ขัดกับหลักการทางศาสนาอิสลาม และมีความพยายามในการให้คนในชุมชน
ยกเลิกพิธีดังกล่าว อีกท้ังคนรุ่นใหม่ก็มักไม่ได้สานต่อประเพณีโบราณท่ีท ากันมามากนัก และก็ไม่ได้สืบต่ออาชีพ
การท าประมงอันมีเรือประมงเป็นพาหนะหลักในการประกอบอาชีพอีกต่อไป ในส่วนของชาวบ้านที่ยังท าอยู่นั้น 
พบว่า มีการปรับเปลี่ยนรูปแบบไปหลายประการ เช่น จากที่ท าพิธีบนล าเรือก็เปลี่ยนมาท าพิธีที่บ้านเป็นการ
ส่วนตัว ภายในครอบครัวแทน หรือในการผูกหัวเรือด้วยผ้าสามสีนั้นในปัจจุบันบางส่วนก็ไม่ได้ท าแล้ว และ

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS


ความเช่ือต่างวัฒนธรรมที่มีในวิถีปฏิบัติทางศาสนาของชาวมุสลิมในอ าเภอเกาะสมุย จังหวัดสุราษฎร์ธานี  
JOIS Homepage: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS | บทความวจิยั 

 

Journal of Islamic Studies, Prince of Songkla University | 41 
 

บางส่วนก็ได้ปรับเปลี่ยนรูปแบบมาใช้วิธีการอ่านอัลกุรอานที่หัวเรือเพียงอย่างเดียวแทน (สัมภาษณ์ , 15 
ตุลาคม 2565) 

2.2 พิธีกรรมการเกิด (โต๊ะบิแด)  
โต๊ะบิแด คือ ผดุงครรภ์โบราณ (หมอต าแย) ที่มีบทบาทในกระบวนการตั้งครรภ์และคลอด

บุตรของสตรีไทยมุสลิมในท้องถิ่น โดยเฉพาะอย่างยิ่งการเป็นผู ้มีบทบาทส าคัญในพิธีกรรม  “แนแง” ที่
เกี่ยวเนื่องกับจิตวิญญาณ การบริบาลและเภสัชกรรมพื้นบ้าน ตามจารีตประเพณีการเกิดของชาวไทยมุส ลิม
การที่โต๊ะบิแด เป็นผู้มีบทบาทส าคัญในประเพณีท้องถิ่นอีกทั้งด้วยลักษณะเด่นของโต๊ะบิแด  คือ ต้องเป็นสตรี
ที่มีคุณลักษณะเฉพาะ และสืบทอดคุณสมบัติในกลุ่มตระกูลโต๊ะบิแดจึงมีสถานภาพทางสังคมสูง และเป็นที่
ยอมรับในชุมชนหมู่บ้าน (อดิศร ศักดิ์สูง, เปรมสิรี ชวนไชยสิทธิ์ 2561 ) ซึ่งเมื่อหญิงมุสลิมมีครรภ์จะต้องไปฝาก
ครรภ์กับหมอต าแย หรือที่เรียกว่า “โต๊ะบีแด” โดยจัดเครื่องบูชาหมออันประกอบด้วย หมาก พลูปูน ยาเส้น 
และเงินตามสมควร ในระยะเริ่มตั้งครรภ์ จนกระท้ังครรภ์ได้ 5 เดือน สามีภรรยาเจ้าของครรภ์จะงดเว้นการฆ่า
สัตว์ตัดชีวิต หรือท าร้ายทารุณสัตว์ทั้งนี้ เพราะมีความเชื่อว่าผลกรรมจากการกระท าจะส่งผลแก่บุตรในครรภ์ 
เกิดอาเพศเป็นไปตามผลกรรม โดยการคลอดตามพิธีศาสนาอิสลามที่เจ้าของครรภ์ต้องเตรียมเครื่องบูชาหมอ 
อันประกอบด้วยด้ายดิบ 1 ขด ข้าวสารเล็กน้อย หมาก พลู และเงินบูชาใต้ถุนตรงที่จะคลอด จัดหาหนามมาสุม
ไว้กล่าวกันว่า เป็นการป้องกันพวกผีเข้ามาดูดกิน เลือดที่ตกลงไป อันจะเป็นเคราะห์กรรมให้แก่แม่และลูกได้
การอยู่ไฟและการแต่งท้อง การรื้อเตาไฟ การขึ้นเปล การตั้งชื่อ การโกนผมไฟ การกินเลี้ยงด้วยเนื้อแพะหรือ
อาแกเกาะห์ (ท าบุญเด็กแรกเกิด) และการเข้าสุหนัต(การขลิบปลายอวัยวะเพศ) (ณัฐา คุ้มแคว้น และคณะ  
2553 :84) โดยปัจจุบันพบว่า พิธีกรรมนี้ได้หายไปแล้วหลังจากที่หมอต าแยคนสุดท้ายได้เสียชีวิตลง และ
ปัจจุบันวิวัฒนาการทางการแพทย์ จึงไม่จ าเป็นต้องใช้หมอต าแยอีกต่อไป โดยชาวมุสลิมในเกาะสมุยก็หันมา
รักษาหรือว่าฝากท้องฝากครรภ์กับทางโรงพยาบาล   เกาะสมุย (สัมภาษณ,์ 15 ตุลาคม 2565) ถึงแม้ว่าในอดีต
จะมีการท าบูชาและพิธีกรรมที่บิดเบือนเยอะมาก 

2.3 พิธีกรรมตะกรุด เครื่องรางของขลัง  
การห้อยตะกรุด หรือ อาซีมัต ผูกเส้นด้ายต่าง ๆ เป็นการเลียนแบบคนต่างศาสนิก ในสมัย

ท่าน  นบีมูฮัมหมัด  صلى الله عليه وسلم ชาวอาหรับก็มีความเชื่อในเรื่องไสยศาสตร์ ก่อนชาวอาหรับจะเดินทางไปค้าขายหรือ
ออกรบ ชาวอาหรับจะไปเคารพสักการะเจว็ดรูปปั้นรอบ ๆ กะบะห์เพื่อขอให้ตนเองได้รับชัยชนะในการท า
สงคราม หรือเวลาออกไปท าการค้าก็วิงวอนขอต่อเจว็ดทั้งหลายให้อ านวยโชค ท ามาค้าขายได้ก าไร บางครั้ง
ชาวอาหรับไม่ได้พกเจว็ดไป แต่การเสพติดเจว็ดบูชามีถึงขนาดที่ว่าบางครั้งเมื่ออยู่กลางทะเลทราย หากชาว
อาหรับรู้สึกหวาดกลัวขึ้นมา ก็จะเอาดินมาผสมกับนมแพะ น ้า หรือถ้าหาอะไรไม่ได้ก็ผสมกับปัสสาวะอูฐเพ่ือ
ปั้นเจว็ดไว้บูชาอธิษฐานบนบานให้ตัวเองได้รับความปลอดภัย (เชาวน์ฤทธิ์ เรืองปราชญ์ 2549 : 21) ซึ่ง
ประเทศไทยได้รับอิทธิพลจากลัทธิพราหมณ์-ฮินดูในอดีต เนื่องจากอินโดนีเซีย มาเลเซีย แหลมสุวรรณภูมิ เคย
ตกอยู่ในอิทธิพลของพราหมณ์-ฮินดูซึ่งมีความเชื่อในเรื่องของเวทมนต์ ไสยศาสตร์ต่าง ๆ และเมื่อคนในบริเวณ
นี้มารับอิสลามก็ได้รับอิทธิพลส่วนหนึ่งจากชาวฮินดูมา และน ามาใช้ในเรื่องของเวทมนต์ ไสยศาสตร์โดยใช้

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS


Intercultural beliefs in the religious practices of Muslims in Koh Samui District Surat Thani Province 

JOIS Homepage: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS | Research Article 

 

Journal of Islamic Studies, Prince of Songkla University | 42 
 

ภาษาอาหรับแทนภาษาฮินดูและสันสกฤต ซึ่งผู้วิจัยพบว่า ปัจจุบันยังคงมีให้เห็นในบางพื้นที่เกาะสมุย ในเรื่อง
การสวมเส้นด้าย หรือห่วง (คล้ายสายสิญจน์) สิ่งที่น ามาห้อยที่ตัวเด็กเพื่อป้องกันจากความชั่วร้าย ผู้ใหญ่บาง
คนก็ห้อยตะกรุดที่มีภาษาอาหรับอยู่ด้านใน หรืออื่นใดเพื่อเป็นการเยียวยา การพึ่งพา การมอบหมาย ยึดถือ

และขอความช่วยเหลือจากสิ่งอื่นนอกจากอัลลอฮฺ  โดยมีความเชื่อว่าการผูกเส้นด้ายรอบข้อมือ รอบเอว 
หรือล าคอของเด็ก หรือผู้ใหญ่ ที่ผ่านการเสกเป่าจากโต๊ะหมอแขกแล้วนั้น จะช่วยบรรเทาความเจ็บปวด โรคภัย
ไข้เจ็บจะหายขาด หรือจะช่วยป้องกันโรคภัยไข้เจ็บและสิ่งชั่วร้ายต่าง ๆ ได้ (สัมภาษณ์, 15 ตุลาคม 2565) 

2.4 พิธีกรรมอิซีกุโบร์ – อารอเวาะห์ (ดวงวิญญาณของผู้ตาย) 
อิซีกุโบร์ คือ พิธีกรรม (การท าบุญให้ผู ้ที ่ล่วงลับไปแล้ว) ประกอบด้วย ค ากล่าวน า , การ

อ่านอัลกุรอาน บางอายะห์ (บท) ศอลาวาต (สรรเสริญ) ซิกรุ้ลลอฮ์ (การร าลึกถึงอัลลอฮฺ) ดุอาอ์ (ขอพร) อุทิศ 
น ามาประยุกต์เป็นพิธีกรรม โดยมีเป้าหมายเพื่ออุทิศผลบุญให้ดวงวิญญาณของผู้ตายหรือกล่าวได้อีกกรณีหนึ่ง
ว่า อิซีกุโบร์ คือพิธีกรรมที่ก าเนิดขึ้นใหม่ โดยการเอาค ากล่าวน า การอ่านอัลกุรอานบางอายะห์  (บท)  การซิ
กรุลลอฮฺ (ร าลึกถึงอัลลอฮฺ)  และดุอาอ์ (ขอพร) อุทิศ น ามาประยุกต์ก าหนดเป็นพิธีกรรม เพื่ออุทิศผลบุญให้
ดวงวิญญาณของผู้ตาย ค าจ ากัดความที่เราได้กล่าวไว้นี้ มิใช่ถ้อยค าที่ไกลเกินจริง แต่เป็นถ้อยค า ที่บ่งบอกถึง
ตัวตนของพิธีกรรมอิซีกุโบร์ได้อย่างชัดเจน ซึ่งถือเป็นพิธีกรรมที่นิยมกระท ากันในสังคมมุสลิมอ าเภอเกาะสมุย 
(สัมภาษณ์, 15 ตุลาคม 2565) ซึ่งอาจจะจัดขึ้นเนื่องในโอกาสท าบุญขึ้นบ้านใหม่ ท าบุญบ้านคนตาย ท าบุญ
ครบ 3 วัน 7 วัน 40 วันและ 100 วัน ท าบุญเมื่อจะเดินทางไปท าฮัจญ์หรือกลับจากฮัจญ์ ท าบุญงานแต่งโดย
เฉพาะงานแต่งงานนั้นเจ้าภาพฝ่ายหญิงจะระบุไว้ด้านล่าง ของการ์ดงานว่า  “ท่านชาย 8.00 น.” ซึ่งเป็นที่รู้กัน
ว่า เชิญท าพิธีกรรมอิซีกุโบร์ในช่วงเช้า ก่อนที่ขบวนแห่ของเจ้าบ่าวจะมาถึงและในบางท้องที่ก็จะท าพิธีกรรม
รอบสองโดยในขบวนแห่ของเจ้าบ่าวจะมีผู้น าในการท าพิธีร่วมขบวนมาด้วย และในการท าบุญรับเจ้าสาวก็
เช่นเดียวกัน นอกจากนั้นแล้ว พบว่า ในปัจจุบัน พิธีกรรมอิซีกุโบร์ ยังนิยมกระท าในโอกาสอ่ืน ๆ เช่น หลังจาก
ละหมาดญะนาซะห์ (ละหมาดให้คนตาย) หรือในคืนวันศุกร์ และตามนักขัตฤกษ์ต่าง ๆ หรือถูกหวยสะเดาะ
เคราะห์ และในบางท้องที่จะจัดเตรียมคณะไว้คอยรับบริการแบบครบวงจร เพ่ือรับเชิญท าพิธีในงานเปิดกิจการ 
ห้างร้านทั้งกิจการที่เป็นของมุสลิม (ผู้ที่นับถือศาสนาอิสลาม) และกาเฟร (ผู้ที่ปฏิเสธศรัทธาต่ออัลลอฮฺ) หรือรับ
เชิญไปกระท าในพิธีปัดรังควานจากภูตผีปีศาจและ ฯลฯ กล่าวได้ว่าอิซึกุโบร์เป็นพิธีกรรมที่นิยมจัดขึ้นในสังคม
มุสลิมไทยตามความเชื่อของแต่ละคน 

2.5 พิธีกรรมการเฝ้ากุโบร์ (สุสาน) 
เฝ้ากูโบร์ (สุสาน) เป็นอีกหนึ่งกิจกรรมที่สามารถพบเห็นได้ทั่วไปในภาคใต้ของประเทศไทย

โดยอาจจะมีการค้างแรมในบริเวณที่สุสานหรือไปแค่บางช่วงเวลา ในอดีตพื้นที่เกาะสมุยถือเป็นอีกพื้นที่หนึ่งที่
ให้ความส าคัญกับการเฝ้าสุสานมีการออกแบบกิจกรรมอย่างเป็นระบบที่เรียกกิจกรรมนี้ว่าการเฝ้ากุโบร์ซึ่งใช้
เวลาในการเฝ้าประมาณ 3-7 วันตลอดช่วงระยะเวลานี้จะอ่านอัลกุรอานประมาณ 1 จบ (30 ยุช) หรือมากกว่า
นั้นมีการอ่านสูเราะฮ์อัลอิคลาส (ชื่อบทในค าภีร์อัลกรุอ่าน แปลว่าความบริสุทธิ์ใจ) และซิเกร (การร าลึก
ถึงอัลลอฮฺ)ประกอบด้วยเช่นกันเพื่ออุทิศผลบุญไปยังผู้ที่เสียชีวิต หลังจากนั้นกิจกรรมดังกล่าวพบว่าการเฝ้า

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS


ความเช่ือต่างวัฒนธรรมที่มีในวิถีปฏิบัติทางศาสนาของชาวมุสลิมในอ าเภอเกาะสมุย จังหวัดสุราษฎร์ธานี  
JOIS Homepage: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS | บทความวจิยั 

 

Journal of Islamic Studies, Prince of Songkla University | 43 
 

สุสานมักนิยมให้เด็กปอเนาะมาเป็นผู้เฝ้าประมาณ 4-6 คน โดยฝ่ายเจ้าภาพหรือญาติผู้เสียชีวิตจะเป็นผู้ดูแล
เรื่องอาหารและเครื่องใช้ที่จ าเป็นเช่นยากันยุงกระติกน ้าร้อนหรือที่นอนเป็นต้นและมีสินน ้าใจอาจจะเป็นเงิน
หรือข้าวของให้กับเด็กปอเนาะเมื่อครบวันที่ก าหนด (สัมภาษณ์ , 15 ตุลาคม 2565) โดยอดีตถือเป็นพิธีกรรมที่
นิยมปฏิบัติในสังคมมุสลิม ซึ่งปัจจุบันได้มีการเปลี่ยนแปลงจากการที่กราบไหว้สุสานโดยใช้ธูปเทียนคล้ายกับ
พิธีกรรมของศาสนาฮินดูได้ยกเลิกไป และเปลี่ยนเป็นการท านุหรี  (ท าบุญ) ที่บ้านหรือมัสยิดเพื่ออุทิศให้แก่
ผู้ตาย โดยที่ไม่มีการเฝ้าสุสานเหมือนเมื่อก่อน เนื่องจากไม่สะดวกในการเดินทางเพราะสุสานได้ย้ายไปตั้งไกล
ห่างจากหมู่บ้าน จึงมีความนิยมในการท านุหรี (ท าบุญ) เฉพาะที่บ้าน 3 วัน 7 วัน 40 วัน 100 วัน ขึ้นอยู่กับ
สถานะของแต่ละครอบครัวผู้เสียชีวิต (สัมภาษณ,์ 15 ตุลาคม 2565) 

อภิปรายผล  
1. ประวัติการย้ายถิ่นฐานของชาวมุสลิมเข้ามาในอ าเภอเกาะสมุยในช่วงต้นนั้น แสดงให้เห็นว่า ชาว

มุสลิมที่อพยพเข้ามาในพื้นที่ในเวลานั้น ได้น าพิธีกรรมปฏิบัติเดิมของตนเองมาเผยแพร่ปฏิบัติต่อ โดยได้รับ
อิทธิพลมาพิธีกรรมของมุสลิมในประเทศมาเลเซีย หรืออินโดนีเซีย ซึ่งมีลักษณะความเชื่อและการอิบาดะฮ์  
(การปฏิบัติศาสนกิจ) ปะปนกันระหว่างศาสนาอิสลามกับศาสนาฮินดู หากแต่ในช่วง 30 ปี ที่ผ่านมา ได้เกิด
การเปลี ่ยนแปลง เน ื ่องจากการอพยพมาใหม่ของชาวมุสล ิมจากจังหว ัดปัตตานี ยะลา นราธ ิวาส 
นครศรีธรรมราช สุราษฎร์ธานี กระบี่ พังงา และระนอง จึงได้มีการน าพิธีกรรมปฏิบัติของมุสลิมในพื้นที่เดิม
ของตัวเองมาปฏิบัติที่เกาะสมุยด้วย ท าให้วิวัฒนาการรูปแบบการปฏิบัติของพี่น้องมุสลิมในเกาะสมุย เกิดการ
เปลี่ยนแปลงใหม่และมีการละทิ้งสิ่งที่ปฏิบัติบิดเบือน ซึ่งคลุมเครือระหว่างศาสนาอิสลามกับฮินดู ท าให้มุสลิม
ในพ้ืนที่มีความรู้เกี่ยวกับศาสนาอิสลามที่ถูกต้องมากยิ่งขึ้น สอดคล้องกับประยูรศักดิ์ ชลายนเดชะ (2539 : 10) 
พบว่า ประวัติความเป็นมาของมุสลิมในประเทศไทยจากการค้นพบวัตถุพยานมากมายเป็นเครื่องชี้วัดว่า มี
มุสลิมอยู่ในประเทศไทยจากค ากล่าวของท่านอาจารย์ มรว. คึกฤทธิ์ปราโมช ที่กล่าวว่า “ส าหรับศาสนาอิสลาม
และคนที่นับถือศาสนาอิสลามนั้น น่าจะมีอยู่ในดินแดนที่ เรียกว่า ประเทศไทยนี้ตั้งแต่เริ่มประวัติศาสตร์ของ
ไทย เพราะว่า ศาสนาอิสลามได้เผยแผ่เข้ามาถึงอินโดนีเซีย และในแหลมมาลายูนั้น ก่อนที่คนอีกเผ่าหนึ่งที่
เคลื่อนมาจากยูนานใต้นับว่าในดินแดนสุวรรณภูมินี้มีคนพื้นเมืองเดิมซึ่งนับถือศาสนาอิสลามได้อยู่มาก่อนแล้ว
นั้นเอง”  

2. ผลการศึกษาเกี่ยวกับพัฒนาการของแนวคิดที่บิดเบือนที่น าสู่การปฏิบัติของชุมชนมุสลิมในอ าเภอ
เกาะสมุย สามารถอภิปรายผลการวิจัย ดังนี้  

2.1 พิธีกรรมการท าบุญเรือ ถือเป็นพิธีกรรมที่ไม่มีบทบัญญัติในอิสลาม เนื่องจากมีการ
เจาะจงพ้ืนที่เฉพาะซึ่งขัดต่อหลักการอิสลาม และเจาะจงน าอัลกรุอานบางอายะฮ์ (บท) มาอ่าน มีการผูกหัวเรือ
ด้วยผ้าหลากสี โดยให้โต๊ะอีหม่ามเป็นผู้ท าหน้าที่ การอะซานและการละหมาดฮายัต  (การละหมาดเฉพาะตาม
วัตถุประสงค์ที่ต้องการ) บนเรือ นั้น ถือเป็นแนวคิดที่บิดเบือนทางศาสนาที่ ซึ่งผู้วิจัยมีความเห็นว่า ควรน า
แนวทางสุนนะฮ์มาปฏิบัติ เช่น การอ่านดุอาอ์และการขอบคุณอัลลอฮฺ  การอะซาน การอ่านอัลกุรอานสู

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS


Intercultural beliefs in the religious practices of Muslims in Koh Samui District Surat Thani Province 

JOIS Homepage: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS | Research Article 

 

Journal of Islamic Studies, Prince of Songkla University | 44 
 

เราะฮ์อัลบะเกาะเราะฮ์ หรือการเลี้ยงอาหารส าหรับผู้ที่มาร่วมงานเพื่อเป็นการเลี้ยงขอบคุณ โดยหวังผลบุญ
จากอัลลอฮฺ  และขอดุอาอ์ให้เกิดความง่ายดายในการใช้ชีวิต สอดคล้องกับหะดีษ (วจนของท่านศาสดา) 
บันทึกโดยมุสลิม ความว่า “พวกท่านทั้งหลายอย่าได้ท าในบ้านของพวกท่านนั้นเป็นสุสาน แท้จริงชัยฏอน (มาร
ร้าย) มันจะวิ่งหนีไปจากบ้านที่มีการอ่านสูเราะฮ์อัลบะเกาะเราะฮ์ (ชื่อบทในอัลกรุอาน) (Muslim, 1981: 867) 
เช่นเดียวกับการจัดงานเลี้ยงอาหารเนื่องในโอกาสท าบุญเรือใหม่ หรือขึ้นบ้านใหม่ ที่มีเจตนาเพื่อขอบคุณ
ต่ออัลลอฮฺ  และเลี้ยงอาหารแก่พี่น้องมุสลิม คนรู้จัก และเพื่อนบ้านก็สามารถกระท าได้ สอดคล้องกับค า
วินิจฉัยทางศาสนา ความว่า "งานเลี้ยงเนื่องจากการสร้างสิ่งปลูกสร้างใหม่ เป็นสิ่งที่เห็นชอบให้กระท า ดังเช่น
งานจัดเลี้ยงอ่ืน ๆ ที่ถูกจัดข้ึน เนื่องจากมีความปีติยินดีเกิดขึ้น หรือเนื่องจากความชั่วร้ายหมดไป" (อาลาวี บิน 
อับดุลกอดีร์ อัล-ซัคกอฟ : 8/207) 

2.2 พิธีกรรมการเกิด (โต๊ะบิแด) ถือเป็นพิธีกรรมที่ไม่มีบทบัญญัติในอิสลาม โดยให้โต๊ะบีเเด 
หรือหมอต าแย จัดเอาเครื่องบูชา เช่น หมาก พลูยาเส้น และเงินตราตามสมควรเพ่ือใช้ในการประกอบพิธีคล า
ท้อง(ครรภ์) เพื่อปกป้องและดูแลทารกน้อย ซึ่งถือเป็นการบูชาสิ่งอื่นนอกจากอัลลอฮฺ   และเข้าข่ายตั้งภาคี  
จึงถือเป็นเรื่องต้องห้ามในอิสลาม ผู้วิจัยมีความเห็นว่า ควรน าแนวทางสุนนะฮ์มาปฏิบัติ เช่น การขอดุอาอ์ การ
อ่าน          อัลกุรอานในขณะตั้งครรภ์ให้มากขึ้นเพ่ือให้ลูกน้อยในครรภ์ได้คุ้นชินเสียงอัลกุรอาน หรือการขอดุ
อาอ์ให้เกิดความง่ายดายในการตั้งครรภ์และการคลอด โดยขอจากอัลลอฮฺ  เพียงองค์เดียวเท่านั้น เนื่องจาก
การบูชาสิ่งอื่นใดนอกจาก อัลลอฮฺ  ถือว่าเป็นบาปใหญ่ ดังหะดีษอัลกุดสีย์  (วจนของอัลลอฮฺ) บันทึกโดย
มุสลิม ความว่า อัลลอฮฺ  ได้ตรัสว่า “ข้าคือผู้ที่มั่งมีซึ่งไม่ต้องการหุ้นส่วนและการตั้งภาคีใด ๆ อีกเป็นที่สุด 
หากผู้ใดท าการสิ่งหนึ่งสิ่งใดด้วยการที่ควบคู่ตั้งภาคีข้ากับผู้อื่นในจุดประสงค์ของการกระท านั้น ข้าก็จะปล่อย
เขาให้อยู่กับผู้ที่เขาตั้งภาคีนั้น ๆ” (Muslim, 1981: 2985) โดยพิธีกรรมนี้ได้หายไปจากสังคมแล้ว ดังข้อมูล
การสัมภาษณ์กลุ่มชาวบ้านว่า  “หลังจากมีวิวัฒนาการทางการแพทย์ ก็ไม่จ าเป็นต้องใช้หมอต าแย หรือพิธี
กรรมการรักษาโรคแบบพื้นบ้านอีกต่อไป” (สัมภาษณ์, 15 สิงหาคม 2565) 

2.3 พิธีกรรมตะกรุด เครื่องรางของขลังถือเป็นพิธีกรรมที่ไม่มีบทบัญญัติในอิสลาม และ
อันตรายต่อความเชื่อมั่นศรัทธา เนื่องจากการแขวนตระกรุด ด้วยความเชื่อว่ามันสามารถรักษาโรคภัยไข้เจ็บ 
ไม่ว่าจะแขวนที่คอ หรือผูกไว้กับข้อมือ และรอบเอว ผู้วิจัยมีความเห็นว่า ควรน าแนวทางสุ นนะฮ์ (แนวทาง
ศาสดา) มาปฏิบัติ โดยเฉพาะมุสลิมจะต้องศรัทธาอย่างมั่นคงอัลลอฮฺ  โดยไม่น าสิ่งอื่นมาร่วมภาคี และ
หลีกเลี่ยงสิ่งที่ท าให้หลักการศรัทธาอ่อนแอ เนื่องจากเป็นพฤติกรรมที่อัลลอฮฺ  ทรงโกรธกริ้วอย่างมาก และ
เนื่องจากเป็นความเชื่อของผู้คนในยุคก่อนอิสลาม หากแต่มุสลิมจะต้องขอความคุ้มครองจากอัลลอฮฺ  
โดยตรงเท่านั้น เพราะพระองค์คือผู้ผู้ทรงคุ้มครอง ดังที่อัลกุรอานได้แจ้งไว้ ความว่า  “และหากว่าอัลลอฮฺ ทรง
ให้ความเดือดร้อนอย่างหนึ่งอย่างใดประสบแก่เจ้า แล้วก็ไม่มีผู ้ใดจะปลดเปลื้องมันได้ นอกจากพระองค์
เท่านั้น” (อัลอันอาม: 17) จึงไม่จ าเป็นต้องขอผ่านตะกรุดหรือบุคคลใด ๆ ให้เป็นสื่อกลางกับอัลลอฮฺ  โดย
เงื่อนไขจะต้องท าจิตใจ ร่างกายขอให้สะอาด มุ่งหวังการตอบรับจากพระองค์ เพื่อให้ทรงรับดุอาอ์ และทรงให้
ความช่วยเหลือ 

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS


ความเช่ือต่างวัฒนธรรมที่มีในวิถีปฏิบัติทางศาสนาของชาวมุสลิมในอ าเภอเกาะสมุย จังหวัดสุราษฎร์ธานี  
JOIS Homepage: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS | บทความวจิยั 

 

Journal of Islamic Studies, Prince of Songkla University | 45 
 

2.4 พิธีกรรมอิซีกุโบร์ – อารูเวาะห์ (ดวงวิญญาณของผู้ตาย) ถือเป็นพิธีกรรมที่บิดเบือน 
เนื่องจากการท าอีซีกูโบร์ เป็นการอ่านกุรอาน การดุอาอ์ เจาะจงให้กับผู้ตายหลังจากที่ฝังไปแล้ว หรือบางคน
ท าอีซีกูโบร์ ก่อนที่จะมีการแห่คู่บ่าวสาว บางครั้งอ่านเนื่องในโอกาสขึ้นบ้านใหม่ หรือในหลายโอกาสที่คิดว่า
เหมาะสม ซึ่งในแนวทางสุนนะฮ์นั้น ผู้วิจัยมีความเห็นว่า การอ้างหลักฐานต่าง ๆ เพ่ือยืนยันความถูกต้องในการ
น าตัวบทอัลกุรอานบางอายะฮ์ หรือการอ่านบทระลึกถึงอัลลอฮฺ  โดยเรียบเรียงตามล าดับ ไม่ได้เป็น
แบบอย่างที่มีในแบบอย่างของท่านเราะสูล แต่ควรอ่านอัลกุรอานและขอดูอาอ์ตามความเหมาะสมเท่านั้น ดัง
ตัวอย่างความเข้าใจที่ว่า อิสลามอนุมัติให้ใครก็ได้ก าหนดรูปแบบหรือวิธีการในศาสนกิจ เพื่อหวังได้รับรางวัล 
ทั้งผู้คิดค้นสูตรและผู้ปฏิบัติตาม โดยน าเอาเพียงบางตอนของหะดีษมาน าเสนอ เช่น ความว่า “ผู้ใดวางแนวทาง
ที่ดีในอิสลามไว้ เขาได้รางวัลนั้น และรางวัลของผู้ปฏิบัติตามมันโดยที่ไม่ท าให้รางวัลของพวกเขาต้องบกพร่อง
แต่อย่างใด” (Muslim, 1981: 1691)  ซึ่งความจริงแล้ว ควรจะน าข้อความทั้งหมดของหะดีษมาน าเสนอ
เพ่ือให้ทราบชัดถึงมูลเหตุและเป้าหมายของหะดีษ มิใช่ตัดตอนตัวบทเฉพาะส่วนที่ต้องการเท่านั้น 

2.5 พิธีกรรมการเฝ้ากูโบร์ (สุสาน) ถือเป็นพิธีกรรมที่บิดเบือน และไม่มีในบทบัญญัติอิสลาม 
ดังจะเห็นได้ว่า การเฝ้ากูโบร์ เป็นการเฝ้าหลุมฝังศพ และการอ่านอัลกุรอาน 1 จบ หรือ 30 ยุซ และมีการขอดุ
อาอ์ที่หลุมฝังศพในพื้นที่สุสาน โดยก าหนดวันชัดเจน ซึ่งอาจเป็น 3-7 วัน แล้วแต่ญาติผู้ตายสะดวก ผู้วิจัยมี
ความเห็นว่า ควรน าแนวทางสุนนะฮ์มาปฏิบัติทดแทน เช่น ยืนขอดุอาอ์ให้กับผู้ตายบนหลุมฝังศพ โดยไม่มีการ
ค้างหลับนอน หรือก าหนดวันเวลาเฉพาะ ซึ่งท่านเราะสูลเคยปฏิบัติ ในครั้งที่ขอดูอา ณ สุสาน บาเกียะอ์ ซึ่ง
ปัจจุบันอยู่ข้างมัสยิดอันนะบะวีย์ ดังนั้น จึงสมควรหลีกเลี่ยงการนอนค้างแรม ขณะที่ในเรื่องการอ่านอัลกุรอาน 
ก็สามารถอ่านที่บ้านหรือที่มัสยิด โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ไม่ควรน าเสนอหลักฐานในลักษณะข้างเคียง โดยใช้วิธี
ตีความชักลากเอามาเป็นหลักฐาน และอาศัยช่องทางวิชาการด้วยการกิยาส (การเปรียบเทียบ) หรือการตีความ
จากตัวบท ดังที ่มีการกล่าวอ้างจ านวนมาก ซึ ่งหากผู ้ที ่ไม ่ร ู ้กระท า การเยี ่ยงนี ้ก็น่าให้อภัยในความ
รู้เท่าไม่ถึงการณ์ แต่หากผู้รู้กระท าการเช่นนี้ จะกล่าวได้ว่า ไม่มีอะมานะห์ (ความรับผิดชอบ) ทางวิชาการ ดังที่
หะดีษบันทึกโดยมุสลิม ความว่า “ผู ้ใดท าขึ ้นมาใหม่ในงานของเราโดยไม่มีที ่มาจากมัน มันเป็นโมฆะ” 
(Muslim, 1981: 3242) และอีกส านวนหนึ่ง ความว่า “ผู้ใดกระท างานใดก็ตาม ที่ไม่มีที่มาจากงานของเรา มัน
เป็นโมฆะ” (Muslim, 1981: 3243) 

ข้อเสนอแนะ  
1. ส านักงานคณะกรรมการอิสลามประจ าจังหวัด และองค์กรเผยแพร่อิสลามในประเทศไทย ควรให้

การช่วยเหลือในเรื่องการจัดอบรมและการจัดกิจกรรมที่ส่งเสริมด้านความรู้และความเข้าใจที่ถูกต้องแก่ชุมชน
มุสลิม อ าเภอเกาะสมุย จังหวัดสุราษฎร์ธานี โดยใช้กระบวนการถ่ายทอดบทเรียนจากแบบอย่างการ

ปฏิบัติของท่านเราะสูล  เพื่อให้เกิดการเรียนรู้ การยอมรับ และการเปลี่ยนแปลงสู่การปฏิบัติตนที่ถูกต้อง صلى الله عليه وسلم  
และ 

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS


Intercultural beliefs in the religious practices of Muslims in Koh Samui District Surat Thani Province 

JOIS Homepage: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS | Research Article 

 

Journal of Islamic Studies, Prince of Songkla University | 46 
 

2. ควรสนับสนุนให้มีการสร้างโรงเรียนหรือศูนย์การเรียนรู้อิสลามตามแบบฉบับของท่านเราะสูล  صلى الله عليه وسلم 
ในชุมชนมุสลิม อ าเภอเกาะสมุย จังหวัดสุราษฎร์ธานี และการจัดกิจกรรมในลักษณะศูนย์การเรียนรู้อิสลาม
เพ่ือให้ความช่วยเหลือด้านความรู้อย่างเป็นรูปธรรม เช่น การพัฒนาบุคลากรผู้ท าหน้าที่สอนอิสลามให้มีความรู้
ความเข้าใจที่ถูกต้อง และการสนับสนุนให้มีการเชิญผู้รู้ศาสนาเข้ามาเผยแพร่ความรู้ในพื้นที่อย่างต่อเนื่อง 
เพ่ือให้เกิดผลลัพธ์ที่ดีในระยะยาว  

เอกสารอ้างอิง 
Ammaphan, S. (1993). Traditions and rituals in Thai literature. O.S.Printing House Co., Ltd. 

Al-Usama, A. (2007). The Beliefs of Muslims in Magic, Witchcraft and Soothsaying: A case Study 

of Yaring, Pattani[Unpublished master’s thesis]. Prince of Songkla University Pattani 

Campus. 

Chalayondecha, P. (1996 ).  Muslims in Thailand(2nd edition). Islamic Central Library Project, 

Sultan Sulaiman lineage. 

Hooker, M. B., & Saenong, Ilham B. (2002). Islam mazhab Indonesia: fatwa-fatwa dan 

perubahan sosial/M.B. Hooker; penerjemah, Idin Rosyidin Hasan; editor, Ilham B. 

Saenong. Teraju.  

Jitphiromsri, S. (2002 ).  Beliefs rituals and traditions in the Sai Khao community. Khok Pho 

District Pattani Province (Research Report). The Research Supported by Faculty of 

Humanities and Social Sciences, Prince of Songkla University Pattani Campus. 

Khumparat, N. et al. (2010 ). Foreign Culture, The Changes in Dynamics to The Social and 

Cultural Aspects of the Communities Koh Samui and Koh Phangan District Suratthani 

Province(Research Report). The Research Supported by Office of the National Culture 

Commission. 

Kongsamut, S. (2012 ).  Vipassana Master of Sriwichai Island. Thammasathaporn Publishing 

House. 

Muslim, M. (1991). al-Ṣaḥīḥ (الصحيح). Dār al-Ḥadīth. 

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS


ความเช่ือต่างวัฒนธรรมที่มีในวิถีปฏิบัติทางศาสนาของชาวมุสลิมในอ าเภอเกาะสมุย จังหวัดสุราษฎร์ธานี  
JOIS Homepage: https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS | บทความวจิยั 

 

Journal of Islamic Studies, Prince of Songkla University | 47 
 

The Office Strategy Management: OSM. (2016). Southern Provinces Development Plan on the 

Gulf of Thailand (2018 - 2021). OSM. 

Ponsawat, S. & Thipyasothon, P. (2014 ).  The Formulation a Samui Vernacular Architecture 

Model. Conference proceedings: The 15th Graduate Research Conferences, 

Graduate School, Khon Kaen University. 

Ruangprach, C. (2004). Bilief and Feast Customs Amongst Muslim in Ayutthaya [Unpublished 

master’s thesis]. Prince of Songkla University Pattani Campus. 

Saksoong, A., & Chaunchaiyasit. P. (2018). Tok Bidan’s way of life: the preservation of folk 

wisdom and community culture in areas of deep south provinces, Thailand. 

Intaninthaksin Journal Thaksin University, 13(1). 31-53. 

Sornpradt, C., & Yisa, K. (2005 ). Thai Muslim Community in SuratThani. Office of the National 

Culture Commission. Ministry of Culture. 

Sumpena, D. (2012 ). Islam dan Budaya Lokal:Kajian terhadap Interelasi Islam dan Budaya 

Sunda. Ilmu Dakwah Academic Journal for Homiletic Studies, 6(1), 101-120. 

DOI: https://doi.org/10.15575/idajhs.v6i1.329 

https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JOIS
https://doi.org/10.15575/idajhs.v6i1.329

