
   
 

 
 

Journal of Islamic Studies Prince of Songkla University 

JOIS PSU 

RESEARCH ARTICLE 
วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ 

 
การยอมรับความต่างทางศาสนาในมิติของอัลกุรอานและหะดีษ 

Religious Toleration in The Dimensions of The Quran and Hadith  

Received: July 7, 2022     Revised: November 17, 2022      Accepted: November 28, 2022 

อรรณพ  แดงโกเมน*1  อับดุลเลาะ  หนุ่มสุข*2  
Annop Dangkomen, Abdullah Numsuk 

 
1 นักศึกษาปริญญาเอก หลักสูตรปรัชญาดุษฎีบัญฑิต สาขาวิชาอิสลามศึกษา. อีเมลผู้เขียน : 
annopdang@gmail.com 
Ph.D. (Candidate in Islamic Studies) Department of Islamic Studies. Corresponding 
Author Email: annopdang@gmail.com 
2 Ph.D. (อุศูลุดดีน), ผู้ช่วยศาสตราจารย์. อีเมล: abujabir96@gmail.com 
Ph.D. (Usulluddin), Assistant Professor. Email: abujabir96@gmail.com 

*คณะวิทยาการอิสลาม มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร์ วิทยาเขตปัตตานี 
*Faculty of Islamic Sciences Prince of Songkla University Pattani Campus 

ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 2  กรกฎาาคม - ธันวาคม  2565 



Religious Toleration in The Dimensions of The Quran and Hadith | Research Article 

JOIS PSU I 21 
Journal of Islamic Studies, Prince of Songkla University 

บทคัดย่อ  

วัตถุประสงค์ การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาเกี่ยวกับหลักการยอมรับความต่าง
ทางศาสนาในคัมภีร์อัลกุรอานและอัลหะดีษ และเป็นแนวทางในการปฏิสัมพันธ์
ระหว่างมุสลิมกับชนต่างศาสนิกในบริบทของประเทศไทย 

วิธีการศึกษา งานวิจัยฉบับนี้ เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ เพื่อศึกษาเกี่ยวกับหลักการการ
ยอมรับความต่างทางศาสนาในคัมภีร์อัลกุรอานและอัลหะดีษ และเพื่อเป็นแนวทางใน
การปฏิสัมพันธ์ระหว่างมุสลิมกับชนต่างศาสนิกในบริบทของประเทศไทย โดยงานวิจัย
ฉบับน้ีได้ท าการศึกษาข้อมูลจากบทบัญญัติแห่งคัมภรี์อัลกุรอาน  อัลหะดีษ ทัศนะของ
บรรดาปราชญ์อิสลาม นักวิชาการอิสลามที่ได้ให้ทัศนะเกี่ยวกับประเด็นดังกล่าว   

ผลการวิจัย ในคัมภีร์อัลกุรอาน มีหลายโองการการที่อยู่ในขอบเขตของความหมายที่
สื่อถึงการยอมรับความต่างทางศาสนา เช่น การยอมรับความแตกต่าง การเคารพและ
ให้เกียรติต่อความต่าง การปฏิสัมพันธ์ที่ดีกับความต่าง การอดทนต่อความต่าง  การ
แสวงจุดร่วมสงวนจุดต่าง ความเห็นอกเห็นใจ การให้อภัย และในลักษณะการสื่อสาร
และการสนทนากับผู้อื่น  

การน าผลวิจัยไปใช้ มุสลิมและองค์กรมุสลิมสามารถน าผลการศึกษาไปใช้เป็น
แนวทางในการปฏิสัมพันธ์ระหว่างมุสลิมกับชนต่างศาสนิกในบริบทของประเทศไทย 
และเป็นองค์ความรู้ให้แก่ชนต่างศาสนิกได้เข้าใจหลักการของอิสลามอย่างถูกต้อง 

ค าส าคัญ: การยอมรับความต่าง, อัลกุรอาน, หะดีษ 

               บทคัดย่อ  



การยอมรับความต่างทางศาสนาในมิติของอัลกุรอานและหะดีษ | บทความวิจัย 

JOIS PSU I 22 
วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร์ 

 

Abstract 

Objectives: This research paper aims to study religious toleration in the 
dimensions of the Quran and Hadith and is a guideline for the interaction 
between Muslims and non-Muslims for coexistence in Thailand.  

Methodology: The Research is qualitative aiming at investigating religious 
toleration in the dimensions of the Quran and Hadith and is a guideline 
for the interaction between Muslims and non-muslims for coexistence in 
Thailand. The Research data are partly of Muslim scholars in collected 
through the review of documents in comprising al-Quran, al-Hadith, The 
allusions, and others related. 

Research Findings: In the Quran, There are many words that convey the 
acceptance of religious differences, for example, diversity awareness, 
respect of diversity, being optimistic to diversity, tolerance of differences, 
unity in diversity, empathy, forgiveness, and communicating with others 

Contribution: Muslims and Muslim organizations can use the results of 
the study as a guideline for the interactions between Muslims and non-
Muslims in Thailand. and is a body of knowledge for non-Muslims to 
understand the principles of Islam correctly. 

Keywords: Religious toleration, al-Quran, al-Hadith 
  

               Abstract  



Religious Toleration in The Dimensions of The Quran and Hadith | Research Article 

JOIS PSU I 23 
Journal of Islamic Studies, Prince of Songkla University 

บทน า 
สังคมไทยเป็นสังคมพหุวัฒนธรรมและมีความหลากหลายทางชาติพันธุ์และ

ศาสนา มุสลิมในประเทศไทยนับได้ว่าเป็นชนส่วนน้อยที่อาศัยอยู่ร่วมกับเพื่อนต่าง     
ศาสนิกไม่ว่าจะเป็นพุทธศาสนิกชนที่เป็นชนส่วนใหญ่ ชาวคริสต์ ชาวฮินดู ชาวซิก 
และกลุ่มอื่น ๆ ด้วยความสงบสุข โดยที่บรรดามุสลิมได้รับสิทธิเสรีภาพเหมือนกับคน
อื่น ๆ อย่างเท่าเทียมและนับได้ว่าเป็นลักษณะเฉพาะของสังคมไทยท่ีความแตกต่างใน
ด้านต่าง ๆ โดยเฉพาะอย่างยิ่งความแตกต่างทางศาสนา สามารถอาศัยอยู่ร่วมกันได้
อย่างสันติ นอกจากนี้ยังมีพระมหากษัตริย์ที่ให้การอุปถัมภ์ทุกศาสนา มีรัฐธรรมนูญที่
ให้สิทธิเสรีภาพในการศรัทธาความเชื่อและการประกอบศาสนกิจ มีประวัติศาสตรใ์น
การสร้างความร่วมมือระหว่างมุสลิมและชาวพุทธในการสร้างและพัฒนา รวมถึง
ป้องกันประเทศชาติร่วมกัน บางส่วนมีความเกี่ยวพันทางด้านเชื้อสาย ความเปน็ญาติ
นับตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน และด้วยกับลักษณะเฉพาะของสังคมไทยนี้ จึงท าให้ผู้คน
ที่มีความแตกต่างทั้งชาติพันธุ์และความเชื่ออาศัยอยู่ร่วมกันอย่างสันตินับตั้งแต่อดีต
เป็นต้นมา  
  การยอมรับความต่างทางศาสนา (Religious toleration) ถือเป็นหลัก
ปฏิบัติที ่แสดงออกถึง "จริยธรรม" และ "ทัศนคติ" ที ่ต้องได้รับการกระตุ ้นเพื่อ
เผชิญหน้ากับแนวคิดสุดโต่ง คลั่งไคล้ อคต ิความเกลียดชัง ส่วนเกินและทัศนคติที่มอง
ว่าผู้อื่นด้อยกว่า โดยเฉพาะในเรื่องความเชื่อทางศาสนา ประวัติศาสตร์ วัฒนธรรม
และการเมือง เป็นต้น (Salim, 2015) โดยเฉพาะอย่างยิ่งในสภาวะปัจจุบัน ที่รัฐสว่น
ใหญ่ก าลังเผชิญกับความยุ่งยากในการจัดการความขัดแย้งระหว่างความแตกต่างทาง
วัฒนธรรม ชาติพันธุ ์ ศาสนา ภาษา ปัญหาการเหยียดเชื ้อชาติ ซึ ่งความแตกต่าง
ทั้งหลายเหล่านี้ก าลังขยายวงกว้างและเพิ่มความรุนแรงมากขึ้น รวมถึงมีการสร้าง
กระแสความเกลียดชังหรือความหวาดกลัวให้กับศาสนาอิสลามและบรรดามุสลิมหรือ
ที่เรียกกันว่า islamophobia โดยเฉพาะหลังจากเหตุการณ์ 9/11 รวมถึงในประเทศ
ไทยที่มีการก่อตั้งกลุ่ม องค์กรปกป้องพระพุทธศาสนาเพื่อสันติภาพ (อปพส.) ขึ้นมา
เพื่อสร้างกระแสเกลียดชังอิสลาม เป็นต้น   

               บทน า 



การยอมรับความต่างทางศาสนาในมิติของอัลกุรอานและหะดีษ | บทความวิจัย 

JOIS PSU I 24 
วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร์ 

 

ถึงแม้ความขัดแย้งจะยังไม่ปรากฏเป็นความรุนแรงมากนัก แต่พบว่ามี
แนวโน้มขยายตัวและทวีความรุนแรงเพิ ่มขึ ้นในสังคมโลกรวมถึงประเทศไทย 
จนกระทั่งชนพี่น้องต่างศาสนิกเกิดความเข้าใจผิดว่าอิสลามเป็นศาสนาแห่งความ
สุดโต่ง สนับสนุนความรุนแรง ก่อให้เกิดอคติที่เห็นความแตกต่างในการปฏิบัติตาม
บทบัญญัติของแต่ละศาสนาเป็นสาเหตุของความขัดแย้ง 

ด้วยสาเหตุนี้ ผู้วิจัยจึงต้องการศึกษา “การยอมรับความต่างทางศาสนาใน
มิติของอัลกุรอานและหะดีษ” ด้วยการที่ประเทศไทยเป็นสังคมที่มีความหลากหลาย
ทางวัฒนธรรม ขนบธรรมเนียม ความเชื่อและประเพณี ซึ่งผลลัพท์ดั งกล่าวจะน าไป
ประยุกต์ใช้ในบริบทของสังคมไทย ทั้งนี้เพื่อที่มุสลิมจะได้ยึดถือเป็นแนวทางในการ
ปฏิบัติที่ถูกต้องตรงตามเจตนารมณ์และวัตถุประสงค์ที่สอดคล้องกับหลักค าสอนของ
อิสลามต่อไป เพื่อความสงบและเป็นระเบียบเรียบร้อยในสังคมโดยรวม 

 

1. เพื่อศึกษาหลักการการยอมรับความต่างทางศาสนาในคัมภีร์อัลกุรอาน
และหะดีษ 

2. เพื่อเป็นแนวทางในการปฏิสัมพันธ์ระหว่างมุสลิมกับชนต่างศาสนิกใน
บริบทของประเทศไทย 
 

 ในการศึกษานี้ องค์ความรู้เกิดจากการวิเคราะห์เนื้อหาจากข้อมูล อันได้แก่ 
1. บทบัญญัติแห่งคัมภีร์อัลกุรอาน อัลหะดีษ ทัศนะของบรรดาปราชญ์อิสลาม
โดยเฉพาะในยุค 300 ปีแรกตามปฏิทินอิสลาม ทัศนะของนักวิชาการอิสลามใน
ประเด็นดังกล่าว  

การวิจัยเรื่อง “การยอมรับความต่างทางศาสนาในมิติของอัลกุรอานและหะ
ดีษ” งานวิจัยชิ้นนี้จะใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ  (Qualitative Research) เป็น
งานวิจัยเอกสาร (Documentary Research) โดยศึกษาจากคัมภีร์อัลกุรอาน อัลหะ
ดีษ ต าราและเอกสารของบรรดาปราชญ์อิสลาม วิถีปฏิบัติในยุคสมัยของท่านนบีมุฮัม

  วัตถุประสงค์การวิจัย

วัตถุประสงค์การวิจัย

  วิธีการศึกษา
วัตถุประสงค์การวิจัย



Religious Toleration in The Dimensions of The Quran and Hadith | Research Article 

JOIS PSU I 25 
Journal of Islamic Studies, Prince of Songkla University 

หมัด  ต าราของปราชญ์อิสลามร่วมสมัยในประเด็นที่เกี่ยวข้องและประเด็นที่
เกี่ยวเนื่องกับงานวิจัย เช่น ปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นในอดีตและปัจจุบัน เป็นต้น เพื่อ
น ามาก าหนดเป็นค าถามในการวิจัย เพื ่อน าไปเรียบเรียง น าสู ่การวิเคราะห์และ
สังเคราะห์วิเคราะห์และสังเคราะห์ต่อไป  

ซึ่งแหล่งข้อมูลดังกล่าวประกอบไปด้วยข้อมูลหลักชั ้นต้น (Primary 
Source) ดังนี ้

1. คัมภีร์อัลกุรอาน โดยอาศัยอายะฮ์ต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับงานวิจัยและ
ประเด็นท่ีเกี่ยวเนื่องกัน 

2. หะดีษต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับประเด็นที่เกี่ยวเนื่องกันกับงานวิจัย 
3. หนังสือประวัติศาสตร์ต่าง ๆ ที่มีความเกี่ยวข้องกับประเด็นที่เกี่ยวเนื่อง

กันกับงานวิจัย 
4. ต ารานิติศาสตร์อิสลามที่เกี ่ยวข้องกับกฎเกณฑ์ ค าวินิจฉัยของปวง

ปราชญ์  

 ข้อมูลจากเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) ประกอบด้วย 
 1. หนังสืออรรถาธิบายอัลกุรอานที่อธิบาย ขยายความ และรวบรวมอายะฮ์
ต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับประเด็นนี้ตามที่ระบุในช้ันปฐมภูมิ 
 2. หนังสืออรรถาธิบายหะดีษต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องในเประเด็นนี้ตามที่ระบุใน
ช้ันปฐมภูมิ 
           3. หนังสือนิติศาสตร์อิสลามที่เกี่ยวข้องกับหลักกฎหมาย  
 4. ต าราประวัติศาสตร์ที่อธิบายเหตุการณ์ต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับการวิจัย 
 5. หนังสือที่เขียนเกี่ยวกับการและประเด็นที่เกี่ยวเนื่องกันกับงานวิจัยเป็น
การเฉพาะ 

  ข้อมูลจากเอกสารชั้นตติยภูมิ (Tertiary Source)  
 ซึ่งแหล่งข้อมูลดังกล่าวประกอบไปด้วย 
  1. บทความ   



การยอมรับความต่างทางศาสนาในมิติของอัลกุรอานและหะดีษ | บทความวิจัย 

JOIS PSU I 26 
วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร์ 

 

 การรวบรวมข้อมูลและเนื้อหา  
 1. รวบรวมตัวบทอัลกุรอานและอัลหะดีษที่เกี่ยวข้องกับการยอมรับความ
ต่างทางศาสนาและประเด็นที่เกี่ยวเนื่องกันทั้งในส่วนที่เกี่ยวข้องโดยตรงและที่มีสว่น
เกี่ยวข้องในประเด็นการวิจัย 
  2. รวบรวมข้อมูลทางประวัติศาสตร์ในประเด็นที่เกี่ยวข้องกับงานวิจัยจาก
เอกสาร  ระดับปฐมภูมิ 
 3. รวบรวมข้อมูล เนื้อหาหลัก จากงานเขียนและงานวิจัยท่ีเกี่ยวข้องกับหลัก
วะสะฏียะฮ์ 
 4. รวบรวมหลักค าสอน หลักเกณฑ์ และประเด็นที่เกี่ยวข้องกับงานวิจัยชิ้น
นี ้
  5. รวบรวมทัศนะของบรรดาปราชญ์ที ่เกี ่ยวกับงานวิจัย บทความ และ
งานวิจัยท่ีเกี่ยวข้อง 
 6. รวบรวมข้อมูลและบทวิเคราะห์ของข้อมูลในข้อ 1-5 จากหนังสืออ้างอิง
ประเภทต่าง ๆ ท้ังในระดับทุติยภูมิ และตติยภูมิมาไว้ในท่ีเดียวกัน  

 การเรียบเรียง วิเคราะห์และสังเคราะห์ข้อมูล 
 การศึกษาวิจัยครั ้งนี ้ผ ู ้ว ิจ ัยจะท าการวิเคราะห์และสังเคราะห์โดยใช้
หลักเกณฑ์ดังนี้ 
 1. บทบัญญัติแห่งคัมภีร์อัลกุรอาน อัลหะดีษ ทัศนะของบรรดาปราชญ์
อ ิสลาม ทัศนะของนักว ิชาการอิสลามในประเด ็นด ังกล ่าว โดยใช้ต  าราการ
อรรถาธิบายอัลกุรอานของปราชญ์อิสลามที่เชี่ยวชาญในด้านนี้และเป็นต าราที่โลก
อิสลามให้การยอมรับว่าถูกต้อง เช่น ตัฟสีรอิบนิกะษีร ตัฟสีรอัฏฏอบรีย์  เป็นต้น ส่วน
หลักการเกี่ยวกับหะดีษ ผู้วิจัยจะยึดหะดีษที่มีความถูกต้องและมีความน่าเชื่อถือตาม
กระบวนการของวิชาการรายงานอัลหะดีษในการให้น ้าหนักความถูกต้องในด้านสาย
รายงานและตัวบทของหะดีษ การวิเคราะห์ข้อมูลในเรื่องนี้ 

2.  ทัศนะของปราชญ์อิสลาม ส าหรับทัศนะของปราชญ์ที่มีความเห็นตรงกนั 
หรือมีเพียงทัศนะเดียว ผู้วิจัยจะถือว่าเป็นทัศนะที่ถูกต้อง ส่วนทัศนะของปราชญ์ที่มี



Religious Toleration in The Dimensions of The Quran and Hadith | Research Article 

JOIS PSU I 27 
Journal of Islamic Studies, Prince of Songkla University 

ความเห็นขัดแย้งกัน ผู้วิจัยจะให้น ้าหนักและเลือกทัศนะที่มีหลักฐานชัดเจนมากที่สุด
ตามสถานะความน่าเชื่อถือของหลักฐานหรือทัศนะที่ใกล้เคียงกับบรรพชนที่ดียุคแรก
โดยเฉพาะในยุค 300 ปีแรกตามปฏิทินของอิสลามเป็นประการส าคัญ 

 

 ผลการวิจัยเรื่อง “การยอมรับความต่างทางศาสนาในมิติของอัลกุรอานและ
หะดีษ” สามารถสรุปข้อค้นพบจากการวิจัยได้พอสังเขปดังนี้ 

1. ในคัมภีร์อัลกุรอาน มีหลายโองการการที่สื่อถึงการยอมรับความต่างทาง

ศาสนา โดยเป็นถ้อยค าที่ไม่ได้ถูกระบุไว้อย่างชัดเจนในอัลกุรอาน แต่อยู่ในขอบเขต

ของความหมายที่สอดคล้องกัน เช่น การให้อภัย การไม่บังคับให้ถือศาสนาอิสลาม 

ความอดทนอดกลั้น ความเมตตากรุณา ความอ่อนโยน ความเห็นอกเห็นใจและ

แม้กระทั่งในลักษณะการสื่อสารและการสนทนากับผู้อื่น 

2. หลักการยอมรับความต่างทางศาสนาในอัลกุรอานและหะดีษ ที่เป็น

แนวทางในการปฏิสัมพันธ์ระหว่างมุสลิมกับชนต่างศาสนิกในบริบทของประเทศไทย

ได้แก่ 1. ยอมรับความแตกต่าง 2. เคารพและให้เกียรติต่อความต่าง 3. ปฏิสัมพันธ์ที่ดี

กับความต่าง 4. อดทนต่อความต่าง 5. แสวงจุดร่วม สงวนจุดต่าง 
 

 อิสลามถือว่าคัมภีร์อัลกุรอานคือรัฐธรรมนูญ อัลกุรอานคือแหล่งที่มาหลัก
ของข้อกฎหมายหลัก ในกฏหมายอิสลามมาจากตัวบทในคัมภีร์อัลกุรอานและหะดีษ 
ตัวบทในอัลกุรอานส่วนใหญ่จะเป็นการกล่าวถึงข้อกฎหมายแบบกว้าง ๆ  ในแง่นี้การ
ที่จะน าตัวบทดังกล่าวออกมาเป็นกฎหมาย กฎเกณฑ์ หรือข้อบังคับต่าง ๆ ต้องอาศัย
การอธิบายโดยอาศัยตัวบทจากหะดีษ การวิเคราะห์และสังเคราะห์จากปวงปราชญ์
หรือนักนิติศาสตร์อิสลามที่เชี่ยวชาญในด้านนี้ นับตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันภายใต้
บริบททางสังคมที่เปลี่ยนไปตามยุคสมัย ในท านองเดียวกันนี้การยอมรับความต่างทาง
ศาสนา (Religious toleration) ก็เช่นเดียวกัน 

 ผลการศึกษา 

 อภิปรายผลการศึกษา 



การยอมรับความต่างทางศาสนาในมิติของอัลกุรอานและหะดีษ | บทความวิจัย 

JOIS PSU I 28 
วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร์ 

 

 การศึกษาค้นคว้าประเด็นเรื่อง “การยอมรับความต่างทางศาสนาในมิติ
ของอัลกุรอานและหะดีษ” โดยภาพรวมแล้วประเด็นที่มีการศึกษากันมากคือเรื่อง 
ความแตกต่างทางด้านศาสนาและวัฒนธรรมในการอยู ่ร ่วมกันอย่างสันติ เช่น 
Setthamalinee (2016); Al-Syniy (2015); Numsuk (n.d); Al-NaẒmiy (2010); 
Katih (2018) เป็นต้น  โดยผลการวิจัยจากการศึกษาจ านวนมากชี ้ชัดไปในทาง
เดียวกันว่า การยอมรับในความแตกต่างทางศาสนาและวัฒนธรรมและการไม่กีดกัน
ทางสังคม ยอมรับให้คนกลุ่มน้อยทางศาสนาและชาติพันธุ์ได้มีส่วนร่วมในกิจกรรม  
ต่าง ๆ รวมทั้งกิจกรรมทางการเมืองและการปกครองในทุกระดับด้วยเป็นปัจจัยส าคัญ
ของการอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข ประเทศไทยมีลักษณะความหลากหลายของกลุ่ม
ชาติพันธุ ์ กลุ ่มวัฒนธรรมต่าง ๆ ที่อาศัยอยู่ร่วมกันบนแผ่นดินไทยมานานหลาย
ศตวรรษ มีประวัติศาสตร์ร่วมกัน มีการปฏิสัมพันธ์ของชาวไทยมุสลิมทั้งระดับปัจเจก
และชุมชนกับพี่น้องต่างวัฒนธรรมและศาสนา เช่น ศาสนาพุทธ คริสต์ อิสลาม ฮินดู 
ซิกข์ เป็นต้น  

ผู้วิจัยพบว่า หลักการยอมรับความต่างทางศาสนาในอัลกุรอานและหะดีษ  
ที่เปน็แนวทางในการปฏิสัมพันธ์ระหว่างมุสลิมกับชนต่างศาสนิกในบริบทของประเทศ
ไทยต้องยึดหลักการ 5 ประการ ได้แก่ 

1. หลักยอมรับความแตกต่าง  
       หลักยอมรับความแตกต่าง คือการสร้างค่านิยมในการยอมรับ เคารพให้เกียรติ
ซึ่งกันและกันของผู้คนในสังคม 
   หลักยอมรับความแตกต่าง ด้วยความเคารพ ยอมรับและให้เกียรติซึ่งกัน
และกันมาจากอัลกุรอาน บทที่ 49 โองการที่ 13 อันมีใจความว่า: 

“โอ้มนุษยชาติทั้งหลาย แท้จริงเราได้สร้างพวกเจ้าจากเพศชาย 
และเพศหญิง และเราได้ให้พวกเจ้าแยกเป็นเผ่าและตระกูลเพื่อ
จะได้รู้จักกัน แท้จริงผู้ที่มีเกียรติยิ่งในหมู่พวกเจ้า ณ ที่อัลลอฮฺ
นั้น คือผู้ที่มีความย าเกรงยิ่งในหมู่พวกเจ้า แท้จริงอัลลอฮฺ นั้น
เป็นผู้ทรงรอบรู้อย่างละเอียดถี่ถ้วน” (อัลหุจรอต:49)    



Religious Toleration in The Dimensions of The Quran and Hadith | Research Article 

JOIS PSU I 29 
Journal of Islamic Studies, Prince of Songkla University 

   และในบทที่ 30 โองการที่ 22 อันมีใจความว่า: 

“และส่วนหนึ ่งจากบรรดาสัญญาณของพระองค์คือการ
สร้างชั้นฟ้าและแผ่นดิน ความแตกต่างของภาษาพูดและสี
ผิวของสูเจ้า แท้จริงในสิ่งดังกล่าวนั้นคือบรรดาสัญญาณ
ส าหรับบรรดาผู้รู้” (อัรรูม:22)   

2. หลักเคารพและใหเ้กียรติต่อความต่าง  
  หลักเคารพและให้เกียรติต่อความต่าง คือไม่ประณาม ด่าทอ เหยียดหยาม
ผู้ที่มีความเชื่อและวิถีปฏิบัติที่แตกต่างของผู้คนในสังคมรวมถึงฐานะ ยศต าแหน่งทาง
สังคม 
  หลักเคารพและให้เกียรติต่อความต่าง มาจากอัลกุรอาน บทที่ 6 โองการที่ 
108 มีใจความว่า:  

 “และพวกเจ้าจงอย่าด่าว่าบรรดาที่พวกเขาวิงวอนขอสิ่งอ่ืน
จาก   อัลลอฮฺ แล้วพวกเขาก็จะด่าว่าอัลลอฮฺเป็นการละเมดิ
โดยปราศจากความรู้ ในท านองนั้นแหละเราได้ให้สวยงาม
แก่ทุกประชาชาติ ซึ ่งการงานของพวกเขาและยังพระ         
ผู้อภิบาลของพวกเขานั้นคือการกลับไปของพวกเขาแล้ว
พระองค์ก็จะทรงบอกแก่พวกเขาในสิ่งที ่พวกเขากระท า
กัน” (อัลอันอาม: 108)     

และค าสอนที่ท่านนบีมุฮัมหมัด  ได้กล่าวไว้มีใจความว่า: 
“แท้จริงแล้วเลือดเนื้อของพวกเจ้า ทรัพย์สินของพวกเจ้าและ
เกียรติยศของพวกเจ้าจะล่วงละเมิดกันมิได้”  

(บุคอรีย์, 1993 ล าดับที่ 1739) 
3. หลักปฏิสัมพันธ์ที่ดีกับความต่าง  

  หลักปฏิสัมพันธ์ที่ดีกับความต่าง คือ การช่วยเหลือ ท าธุรกิจ ค้าขาย เยี่ยม
เยียน  ให้ค าปรึกษา ไปมาหาสู่ การพูดคุยซึ่งกันและกัน   



การยอมรับความต่างทางศาสนาในมิติของอัลกุรอานและหะดีษ | บทความวิจัย 

JOIS PSU I 30 
วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร์ 

 

  หลักปฏิสัมพันธ์ที่ดีกับความต่าง  มาจากอัลกุรอานบทที่ 60 โองการที่ 8 
อันมีใจความว่า:  

“อัลลอฮฺมิได้ทรงห้ามพวกเจ้าเกี่ยวกับบรรดา (เพื่อนมนุษย์) 
ที่มิได้รุกรานพวก เจ้าในเรื่องศาสนา และพวกเขามิได้ไล่
พวกเจ้าออกจากบ้านเรือนของพวกเจ้า ในการที่พวกเจ้าจะ
ท าความดี (ช่วยเหลือ) แก่พวกเขา และให้ปฏิบัติดีต่อพวก
เขาด้วยความยุติธรรม แท้จริงอัลลอฮฺทรงรักผู ้มีความ
ยุติธรรม” (อัลมุมตะหินะฮ์: 8)   

 จากโองการดังกล่าวข้างต้นได้บ่งช้ีว่า อัลลอฮฺ  อนุญาตให้บรรดาผู้
ศรัทธาคบหากับผู้ที่มิได้รุกรานและต่อต้านพวกเขาในเรื่องศาสนา โดยที่จะต้องให้
ความเป็นธรรมและปฏิบตัิดีและท าดีต่อพวกเขาด้วย (อัฏฏอบรี่ย์, 2000) 

4. หลักอดทนต่อความต่าง  
อิสลามได้ให้ความส าคัญต่อการให้อภัยและการอดทน และถือว่าเป็น

คุณธรรมที่ดีงามที่สุดอย่างหนึ่งของมุสลิม ดังหลักฐานที่ได้จากคัมภีร์อัลกุรอานดังนี้ 
  หลักอดทนต่อความต่าง มาจากอัลกุรอานบทที่ 3 โองการที่ 134 ซึ ่งมี
ใจความว่า:  

“และบรรดาผู้ระงับความโกรธ (ของตัวเอง) เเละบรรดา
ผู ้ให้อภัยเเก่เพื ่อนมนุษย์ และอัลลอฮฺทรงรักบรรดาผู้
ประพฤติดี” (อาละอิมรอน: 134)  

  และในบทที่ 7 โองการที ่199 อันมีใจความว่า:   

 “เจ้า (มุฮัมหมัด) จงยึดถือไว้ซึ ่งการอภัย และจงใช้ให้ 
(ประชาชาติของเจ้า) กระท าในสิ่งที่ดี และจงหลีกห่างจาก
พวกเบาปัญญาทั้งหลาย” (อัลอะอ์รอฟ: 199)  



Religious Toleration in The Dimensions of The Quran and Hadith | Research Article 

JOIS PSU I 31 
Journal of Islamic Studies, Prince of Songkla University 

เจตจ านงสูงสุดของมนุษย์คือมีความอิสระอย่างที่ทราบกันว่าพระองค์    
อัลลอฮฺมีความสามารถที่จะสรรค์สร้างสรรพสิ่งให้มีความเป็นอันเดียวกันมีความ
เหมือนคล้ายคลึงกัน ไม่มีความแตกต่างหรือหลากหลายแน่นอนพระองค์สามารถ
กระท ำได้ หากแต่พระองค์อัลลอฮฺไม่ทรงประสงค์เช่นนั้นด้วยเหตุผลของพระองคซ์ึ่ง
มนุษย์ทั ้งปวงไม่สามารถล่วงรู ้ได้ เมื ่อพระองค์อัลลอฮฺประสงค์ที ่จะให้มีความ
หลากหลายความแตกต่างของสรรพสิ่งเหล่านั้นให้ด ารงอยู่ตลอดไป แน่นอนพระองค์
อัลลอฮฺก็ไม่ทรงบังคับมนุษย์เช่นกันในการเลือกทางเดินของชีวิตพร้อมกันนี้ยังเปิดให้
มีเจตจ านงเสรี มีความเป็นอิสระทางความคิด ความเชื่อประเพณีวัฒนธรรม และ
พระองค์ยังได้กาชับกับมุสลิมว่า การบังคับผู้คนอื่นที่มิใช่มุสลิมให้ยอมรับหรือศรัทธา
ในหนทางของพระองค์นั ้น หรือศรัทธาต่อพระองค์นั ้นไม่สามารถกระท าได้ดังที่
โองการพระมหาคัมภีร์ของพระองค์ได้ก าชับไว้อย่างชัดเจน (Katih, 2018)   

การอดทนต่อความแตกต่าง การเคารพในความหลากหลาย นับเป็นแก่น
ของหลักปฏิบัติในแนวทางการสร้างสันติภาพ ดังกล่าวเป็นการที่จะให้ผู้คนตระหนัก
ในความแตกต่างเพื่อที่จะไม่ถูกน าไปใช้ในการเลือกปฏิบัติหรือสร้างอคติใด ๆ คุณค่า
เหล่านี้เป็นหลักการส าคัญในค าสอนของอิสลาม เพราะความหลากหลายเป็นประสงค์

ของอัลลอฮฺ     

5. หลักแสวงจุดร่วม สงวนจุดต่าง 
หลักแสวงจุดร่วม สงวนจุดต่าง คือการรักษาอัตลักษณ์ของตนเองและการ

หาพื้นที่กลางร่วมกันในมิติอื่น ๆ เช่น การพัฒนาบ้านเมือง รักษาความสงบเรียบร้อย 
เป็นต้น 
  หลักแสวงจุดร่วม สงวนจุดต่าง มาจากอัลกุรอานบทที่ 109 โองการที่ 1-6 
อันมีใจความว่า: 

 “มุฮัมหมัดจงกล่าวเถิดว่า โอ้บรรดาผู้ปฏิเสธศรัทธา ฉันจะ
ไม่เคารพภักดีสิ่งที่พวกท่านเคารพภักดีอยู่ และพวกท่านก็
ไม่ใช่เป็นผู้เคารพภักดีพระเจ้าที่ฉันเคารพภักดี และฉันก็



การยอมรับความต่างทางศาสนาในมิติของอัลกุรอานและหะดีษ | บทความวิจัย 

JOIS PSU I 32 
วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร์ 

 

มิใช่เป็นผู้เคารพภักดีสิ่งที่พวกท่านเคารพภักดี และพวก
ท่านก็มิใช่เป็นผู้เคารพภักดีพระเจ้าที่ฉันเคารพภักดี ส าหรับ
พวกท่านก็คือศาสนาของพวกท่าน และส าหรับฉันก็คือ
ศาสนาของฉัน” (อัลกาฟิรูน: 1-6)  

จากโองการดังกล่าวข้างต้นบ่งชี ้ว ่า อัลลอฮฺ  ทรงห้ามมุสลิมประนี 

ประนอมหรือยอมละเมิดข้อบัญญัติอิสลาม ด้วยการปฏิบัติตามข้อบัญญัติ ศาสนพิธี

หรือพิธีกรรมของศาสนาอื่น  โดยมีเหตุผลเพื่อการอยู่ร่วมกับศาสนาอื่นและผู้คนส่วน

ใหญ่ในสังคมได้อย่างสันติ ถึงแม้ว่ามุสลิมจะเป็นชนส่วนน้อยของประเทศก็ตาม 

 

การยอมรับความแตกต่าง คือการสร้างเจตนารมณ์ร่วมของผู้คนในสังคมที่มี
ความแตกต่างทางชาติพันธุ์ ศาสนาและวัฒนธรรมประเพณีก็คือ การอยู่ร่วมกันอยา่ง
สมานฉันท์และสันติสุข  

 ซึ่งภายใต้เจตนารมณ์ดังกล่าว หลักการ 5 ประการจะต้องถูกน ามาใช้อย่าง
จริงจังและเป็นระบบ โดยสิ่งแรกที่จ าเป็นต้องกระท าเลยก็คือ การสร้างค่านิยมในการ
ยอมรับ เคารพให้เกียรติซึ่งกันและกันของผู้คนในสังคมในทุกมิติ ตั้งแต่การบูรณาการ
ในระบบการศึกษาของประเทศ การบูรณาการในภาคสังคมรวมถึงการได้รับการ
สนับสนุนและน าเสนอจากสื่อทั้งกระแสหลักและกระแสรอง ให้การยอมรับและให้
เกียรติต่อชาติพันธุ์ก าเนิด ภาษาถิ่น วัฒนธรรมและประเพณีของผู้คนในแต่ละพื้นถ่ิน
อย่างที่ควรจะเป็น ซึ่งเรื่องนี้จะต้องเป็นเรื่องที่ทุกฝ่ายเห็นตรงกัน เป็นเจตนารมณ์ร่วม
ของทุกฝ่ายที ่เกี ่ยวข้องไม่ว ่าจะคนเชื ้อชาติใด ศาสนาใดก็ตาม  ซึ ่งการยึดหลัก             
5 ประการดังกล่าวมาประยุกต์ใช้อย่างจริงจังและเป็นรูปธรรมนั้นจะเป็นกลไกที่จะ
น าไปสู่การอยู่ร่วมกันอย่างสมานฉันท์และสันติสุขระหว่างผู้คนในสังคมได้  ใจความ
ดังกล่าวข้างต้นถือเป็นหลักฐานส าคัญชิ้นหน่ึงที่ช้ีให้เห็นว่า ความเมตตา การให้อภัยซึ่ง
กันและกันความยุติธรรมทางสังคมและความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างประชาชนมุสลิมกับ
ประชาชนต่างศาสนิกนั้นเป็นสิ่งที่อิสลามส่งเสริม ซึ่งแนวทางการปฏิบัติดังกล่าวนี้

 สรุปผลการวิจัย 
 



Religious Toleration in The Dimensions of The Quran and Hadith | Research Article 

JOIS PSU I 33 
Journal of Islamic Studies, Prince of Songkla University 

สมควรน ามาปรับใช้ในสังคมไทยที่เป็นสังคมที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรม 
ประเพณีและความเชื่อ ซึ่งได้แก่ การอยู่ร่วมกันโดยสันติ หลักการแห่งสัจธรรม ความ
ยุติธรรม การร่วมมือกันบนพ้ืนฐานแห่งคุณธรรมจริยธรรม การท างานเพื่อความดีและ
ประโยชน์สุขของปวงชน 

 

1. ควรส่งเสริมองค์ความรู ้เร ื ่องการยอมรับความต่างทางศาสนาให้
กว้างขวางมากขึ้นกว่าเดิม ต่อเนื่องและหลากหลายไม่ใช่เฉพาะจ ากัดแต่แวดวงของ
นักวิชาการเท่าน้ัน 

2. ควรมีหลักสูตรการฝึกอบรมให้มีความรู้ในเรื่องนี้โดยเฉพาะเยาวชน
และศาสนิกชนทุกศาสนา 

3. ควรส่งเสริมให้มีการจัดท าหลักสูตรการเรียนรู้ในการอยู่ร่วมกันอย่าง
สันติระหว่างกลุ่มคนที่มีความหลากหลายทั้งในด้านวัฒนธรรม ชาติพันธุ์ ศาสนา และ
ภาษาทั ้งในระดับอนุบาล ประถม มัธยม และมหาวิทยาลัย ในทุกภาคส่วนของ
ประเทศไทย 

 

เอกสารอ้างอิง 

Arab Universities Alumni Association. (1999). Holy Quran Thai meaning: 
King Fahd Glorious Quran Printing Complex. 

Al-Bukhariy, M. B. I. (2008). ṣahyh al-Bukhariy. Markaz Maktabat al-Fa lil 
Attijarat wa al-Tawzy‘i. 

Al-Bukhariy, M. B. I. (1993). ṣahyh al-Bukhariy. Dar Ibn kathir.  
Aṭṭobriy, M. B. J. (2000). Tafsir Jami‘a al-bayan fiy taàwiyl al-qur àn. 

Muasasah al-Rislat. 
Ibn Kathir. I. B. K. (1998). Tafsir al- Qur an al- Azim. Daral- Ma`rifah. 

            เอกสารอ้างอิง  

ข้อเสนอแนะ 



การยอมรับความต่างทางศาสนาในมิติของอัลกุรอานและหะดีษ | บทความวิจัย 

JOIS PSU I 34 
วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร์ 

 

Al-Syniy, S. (2015) .  Alaqah al-muslimeen bi ghyri al-muslimeen. (3  rd 
ed.). Maktabah malik Fahad al-Wataniyyah. 

Al-NaẒmiy R. A. (2010). Al-Washatiyyah fil Tarfiyhi Biynal Mashruạ.  Wal - 
Mamnuạ. 

Katih. I. (2018). Wasatiyah in Islam and Living in Multicultural Society, 
Based on Belief and Concept. Journal of Islamic Studies, 
Prince of Songkla University, 9(1), 36 – 37. https://so03.tci-
thaijo.org/index.php/JOIS/article/view/165903  

Numsuk. A. (n.d). làk taang săai glaang الوسطية nai an gun-aan láe an há 
dèet ( Principles of the Middle Way (Wasatiyyah) in the Quran 
and Al Hadith) . Wasatiyyah Institute for Peace and Develop- 
ment Sheikhul Islam Thailand. 

Salim. R. (2015). mafhum altasamuh alislamii waineikasatuhu alaa 
waqieia altaeayush alsilmiy. Majalah baitul hikmah 36, 1- 27 

Setthamalinee, S. (2016). Peacebuilding in ethnoreligious pluralistic 
society: A case study of Muslims in northern Thailand. 
Thammasat University Journal, 35(2), 1- 29. https://doi.org/10. 
14456/tujournal.2016.14  

 
 


