
JOIS PSU I 133 

 

 من أفضل سُبل للتعايش السّلمي: الالتزام بالآداب الإسلاميّة 
 2021شهر نوفمبر 3 :تاريخ قبول المقالة ، 2021شهر نوفمبر  2 :تاريخ تعديل المقالة ،2021سبتمبر 23: تاريخ تسليم المقالة    

 Sylla_mohamed13@yahoo.comإيميل الباحث الرئيس: 

 1  محمد الأمين سيل 
 2  عاصم الشريف
 3  فاطمة جافاكيا 

 ملخص 

يهدف البحث إلى بيان جماليات الدين الإسلمي، وميزته، وفضله وسماحته في توطيد العلقة بين الشعب  أهداف البحث
الواحد في دولة واحدة، أو في مجتمع واحد، فالإسلم دين يتعامل مع جميع أنواع الناس بغض النظر عن أن يكون مسلماً  

 مْن والتفاهم والسلمة بين الناس.أو غير مسلم، وأن الغرض الأسمى من الدين الإسلمي هو الأأ 
يعتمد البحث على المنهج الاستقرائي وهو تتبع النصوص الشرعية من خلل القرآن الكريم، والسنة النبوية    منهجية البحث

 الثابتة، وتحليل تلك النصوص الشرعيّة في ضوء القرآن الكريم والسنة النبوية. 
عبد الله صلى الله عليه سلم قد عاش مع اليهود في المدينة المنوّرة، وأنَّه صلى الله   من النتائج أن النبي محمد بن  نتائج البحث

عليه وسلم قد مات ودرعه مرهونة عند يهودي، وأن تطبيق الآداب الإسلميّة قد يحول العدو إلى الحبيب الغالي. وأن الله 
وأن فهم نصوص الشريعة الإسلمية السمحاء أمر    يريد من الناس التفاهم والاستقرار والأمن مع اختلفهم في العقيدة، 

 مطلوب، وأن مرونة الشرع الإسلمي دليل على أنه وحي إلهي، وأن النبي محمد عليه الصلة والسلم موحى إليه.
يُساهم البحث الحالي في بيان العلقة بين الإسلم وبين آدابه؛ لأن بعض الناس يتديَّنون في الظاهر ولا    مساهمة البحث

يأتخلَّقون بأخلق إسلميّة. والإسلم ليس مجرد الصلة والصيام والزكاة وغيرها، وإنما هو دين يجمع بين العبادات وبين 
 الآداب المحمودة الساميّة، فيأتي البحث ليوضح بعض تلك الآداب الإسلميّة الرفيعة. 

 سنةالتَّعايشُ السّلمي، الآداب الإسلميّة، القرآن، ال كلمات مفتاحية

 
 . المحاضر بكلية العلوم الإسلميّة بجامعة الأمير سونكل، فرع فطاني، للتواصل , الدكتور 1
  asem.a@psu.ac.th إيميل  بكلية العلوم الإسلميّة بجامعة الأمير سونكل، فرع فطاني. دالأستاذ المساع  2
  fateemohch@gmail.com إيميل فطاني.المحاضر بكلية العلوم الإسلميّة بجامعة الأمير سونكل، فرع  3



JOIS PSU I 134 

 

One of the best way for Peaceful coexistence: Islamic Etiquette 
Received: September 23, 2021;  Revised: November 2, 2021;  Accepted: November 3, 2021 

 *Author E-mail: Sylla_mohamed13@yahoo.com 

Mohamed Lamine M. Sylla 1 

Asem Ach-chareef 2 

Fateemoh Chapakiya 3      

 
Abstract 

Objective The research aims to clarify the beautiful of Islamic religion, its advantage, and tolerance 
in relationship between one nation, Islamic religion deals with all the human being Muslim and non-
Muslim the same equally, the purpose of Islamic religion is security, understanding and safely 
between the people. 

Methodology The research depends on the inductive approach, which is to follow the legal texts 
through the Quran and the Sunnah. And to analyse those texts in the light the Quran and Sunnah of 
Prophet. 

Research Finding Among the results our Prophet Muhammad peace upon him, lived in Madinah with 
Jews, he died and his clothe was pledged to a Jew, Islamic etiquette might change an enemy to be 
beloved, Allah wants from human being to live in peace and understanding, and Islamic religion is 
flexible.   

Applications The current research contributes to clarifying the relationship between Islam and good 
behaviour, because there are many people they are praying but they don’t follow Islamic laws in 
dealing with others, Islam is not only worshiping but also need good behaviour.           
 
Keywords: Peaceful co-existence, Islamic etiquette, Quran, Sunnah. 

 
1 Ph.D. (Islamic Studies), Lecturer Islamic Studies (International Program) Faculty of Islamic Sciences, Prince 

of Songkla University (PSU), Pattani Campus. 
2 (Islamic Studies) Asistant Professor, Lecturer Islamic Studies (International Program) Faculty of Islamic Sciences, Prince 

of Songkla University (PSU), Pattani Campus. asem.a@psu.ac.th 
3 Lecturer Islamic Studies (International Program) Faculty of Islamic Sciences, Prince of Songkla University 

(PSU), Pattani Campus. E-mail: fateemoh.c@psu.ac.th 



 م( 2021 ديسمبر - تموز)  2( 12)العدد                           مجلة الدراسات الإسلامية جامعة الأمير سونكلا      

135 JOIS PSU I 

 

 

 المقدمة
الحمد لله الذي خلق فسوى والذي قدر فهدى وخلق  
أصل البشرية من آدم وحواء عليهما الصلاة والسلام، ثم  
خلق منهما سائر الناس مختلفين في الألوان، والألسن، 
نة فالله  لمعتقدات، والأمكنة، والأزم ثقافات، وا ل وا
موصوف بالعدل والإنصاف في كل شيء، ثم الصلاة  

لسلام على خير خلق   لهاشمي وا ا بن عبد الله  محمد 
القرشي، وعلى آله وصبحه وعلى كل من تمسك بسنته  

 إلى يوم الحشر. أما بعد: 

فالتعايش أمرٌ مطلوبٌ بين شعب واحد وإن 
اختلفوا في المعتقدات الدينية، ومّما يدعم ذلك الحياة 
النبوية في طيبة الطيبة صلوات ربي وسلامه عليه وعلى 

سار على دربه إلى يوم الجزاء، آله وصحبه وعلى كل من  
فقد عاش الحبيب المختار في المدينة المنورة مع اليهود،  
ولنا في النبي محمد عليه الصلاة والسلام أسوة حسنة،  
فالله تعالى يريد الأمن والاستقرار وليس الزعزعة، والخوف 

هااكُمُ اللَّهُ  ﴿  والإرهاب بين الناس،  لقوله تعالى:  لَا ي ان ْ
ركُِمْ عانِ الهذِ  ْ يُُْرجُِوكُمْ مِنْ دِيَا ينِ والَا ْ يُ قااتلُِوكُمْ فِ الدِ  ينا لَا

تُ قْسِطُوا إِلايْهِمْ إِنه اللَّها يُُِبُّ الْمُقْسِطِيا  ﴾  أانْ تابَاُّوهُمْ وا
(، فصرَّح الله سبحانه وتعالى في هذه الآية 8)الممتحنة: 

إلى غير العظيمة، أنه لم يمنع المسلمين عن الإحسان والبر  
المسلمين، ما داموا لم يؤذوا المسلمين؛ لأنَّ الهدف الأسمى 
هو الاستقرار بين الشعب الواحد، ومماّ يسعى إليه هذا 

البحث أن الشريعة الإسلامية صالحةٌ لكل مكان وزمان،  
  وأن الاستقرار أو الأمن أمرٌ مطلوبٌ.

 أهداف البحث
الإسلامي  يسعى البحث إلى البيان أن الدين  

ليس ديناً جافاً أو قاسياً وإنّّا هو الدين مَرن، تتغير بعض  
أحكامه لتغير الأزمنة والأمكنة والأحوال، وأن مقصود  
الشارع الحكيم هو التَّفاهم والتَّآلف والأمن والاستقرار  
بين الناس، بغض النَّظر عن أحوال النَّاس واعتقادهم  

  وميولهم.
 البحث:منهج 

المتبع لتفصيل جزئيات المقالة هو المنهج المنهج  
الاستقرائي، وذلك تتبع النصوص الشرعيّة من خلال  
كتاب الله تعالى، وسنة النَّبي محمد صلى الله عليه وسلم، 
ومن آثار أو أقوال أهل العلم رحمهم الله تعالى. والمنهج 
نَّصوص   ل تَّحليلي الاستنباطي هو تفصيل وتوضيح ا ل ا

ضوع بناء على مقاصد الشارع الحكيم، مع الواردة في المو 
الرجوع إلى الكتب المعتمدة في الشرع الإسلامي، وتنزيل  
تلك النصوص على الواقع المعاصر، مماّ لا يتعارض مع 

 ثوابت الدين الإسلامي.

 الت عريف بمصطلحات البحث:
 تعريف الت عايش لغةً واصطلاحاً 

 الت عايش فِ الت عريف اللغوي-أ
يشاً وعيشةً ومعيشاً ومعاشاً،  عاش يعيش وع 

والتعايش مصدر على وزن مفاعلة بين شخصين أو بين 
مجموعتين أو طائفتين في مكان وفي آن واحد وهذا يدل  
على ألُفَةٍ ومَودةٍ وتفاهمٍ فيما بين مجتمع واحد؛ ولذلك  
قال الإمام اللغوي ابن فارس رحمه الله تعالى الرازي بأنَّ  



 م( 2021 ديسمبر - تموز)  2( 12)العدد                           مجلة الدراسات الإسلامية جامعة الأمير سونكلا      

136 JOIS PSU I 

 

 

صل صحيح يدل على حياة وبقاء،  العين والياء والشين أ
وقال الخليل رحمه الله: العيش، والحياة. والمعيشة: الذي 
يعيش بها الإنسان: من مطعم ومشرب وما تكون به  
الحياة، والمعيشة اسم لما يعاش به، ممكن تقول لفلان  
بأنه: في عيشة ومعيشة صالحة وطيبة، وكل شيء يعاش  

ال الله تعالى:  به أو يعاش فيه فهوم معاش ؛ لذلك ق 
هاارا ماعااشًا﴿  عالْناا الن ه (. يعني جعل الله 11﴾ )النبأ: واجا

 الأرض معاش للخلق، فيها يلتمسون معايشهم.
نهار   ل عبارة أخرى: أن الله تعالى جعل ا وب
أوقات طلب معيشة للمخلوقين بشرط أن تكون وسيلة  
جائزةً شرعاً، ولذلك وصف الله معيشة الذين لم يؤمنوا به  
سبحانه وتعالى بالعذاب والشدة والسوء، لقوله تعالى:  

وامانْ أاعْراضا عانْ ذِكْرِي فاإِنه لاهُ ماعِيشاةً ضانْكًا وانَاْشُرُهُ  ﴿
ةِ أاعْماى (. بمعنى أن من كفر  124﴾ )طـه: ي اوْما الْقِيااما

بالله تعالى وترك دين الله تعالى وأعرض عنه، فإن له 
م الحشر الذي لا ينفع فيه طعاماً ضيقاً وشديداً في يو 

 مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم.
لغرض من المعايشة هو  فهم من هذا أن ا يُ
البقاء والاستمرار على قيد الحياة، وأن كل ما يعيش به  
الإنسان فهو معيشة أو هو عيش له سواء كان مما يؤكل 
أو يُشرب، أو بسببه تكون حياة طيبة وصالحة ومريحة  

ان، مثل: الأرض والوسائل الأخرى التي تؤدي إلى  للإنس
 عيشة صالحة للإنسان. 

إن الله تعالى ذكر بعض نعمه على الجنس 
الإنساني، ومنها أنه تعالى قد مكن الإنسان في الأرض،  
وجعل له الأرض قراراً ومكان العيش، لكن مع كل هذه 
النعم الجسيمة فإن كثيراً من الناس لا يقدرون تلك النعم  

 ولا يشكرون الله تعالى إلا قليلًا.

وفي موضع آخر في كتاب الله تعالى: يوضح  
المولى بأنه تعالى هو الذي يرزق المخلوقات ولن يستطيع  
أحدٌ أن يرزقهم إلا الله تعالى، لقوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا لَكُمْ 

  (. يعني20فِيهَا مَعَايِشَ وَمَنْ لَسْتُمْ لَهُ بِراَزقِِيَن﴾ )الحجر:
أن الله تعالى هو الذي جعل للإنسان أنواع المعايش 
المختلفة حسب ميل كل واحد وحسب ذوقه وعادته،  

 وهذا الرزق من الله تعالى وحده وليس من المخلوقين.

 الت عايش فِ الت عريف الَصطلاحي-ب
التعايش في الاصطلاح لا يختلف عن المفهوم   

ل  ا فن بأن  ل ا قول أهل  ، وعليه ي لغوي كثيراً ل تعايش  ا
اصطلاحاً هو: اتفاق وقبول وتصالح أخلاقي بين مجتمع 
واحد في تعاملاتهم الدنيوية، حيث إنهم يعيشون في 
مكان واحد وزمان واحد . ويفُهم من هذا بأن التعايش  
عبارة عن معايشة بين طائفتين في حالة قبول الآخرين،  
بغض النظر عن أن يكونوا موافقين للرأي أو مختلفين،  

تعرض أحدهما للآخر. وفي الوقت نفسه لا يليق  وألا ي 
بالمسلم أن يَـتَعيَّد بمناسبات غير المسلمين، لأن الله تعالى  

تنزيل: ﴿  ل ا قول في محكم  نِ ي ي لِا دِ نُكُمْ وا ي دِ ﴾ لاكُمْ 
(. معنى ذلك أن المسلمين يبقون على 6)الكافرون: 

 دينهم الإسلامي، وغير المسلمين كذلك على معتقداتهم. 
تع  ل جتماع وا ا " لتعايش هو:  ل لآخر  ا ريف 

مجموعة من الناس في مكانٍ معيٍن تربطهم وسائل العيش  
من المطعم والمشرب وأساسيات الحياة بغض النظر عن 
الدين والانتماءات الأخرى، يعُرف كل منهما بحق الآخر 
لتعريف أن تتعاش   دون اندماج وانصهار ". مفهوم ا

تركون في بعض  مجموعات مختلفة في بقعة واحدة، ويش
وسائل الحياة مثل: يلتقون في مكان كسب الأرزاق،  



 م( 2021 ديسمبر - تموز)  2( 12)العدد                           مجلة الدراسات الإسلامية جامعة الأمير سونكلا      

137 JOIS PSU I 

 

 

ومكان تلقي العلوم الدينية كانت أم الدنيوية، وسواء 
 كانوا على معتقد واحد أم على مختلف الاعتقادات.

: المراد بالتعايش هو الأمن،  خلاصة القول  
والاستقرار والتفاهم بين أفراد المجتمع الواحد، وراحة بال  
الإنسان وطمأنينته في التعايش مع الآخرين في مجتمع 
واحد، أو في بلدة واحدة مع اختلافهم في المعتقدات،  
ومستوى الحياة. وأن تكون المعيشة مع الآخرين بتآلف  

 وانسجام ومودة.
في الشريعة الإسلاميّة السمحاء، سبلٌ كثيرةٌ 
 للتعايش السّلمي بين أبناء الأرض، فبعضها بَـيَّنها الله 

تعالى ووضَّحها في كتابه العزيز، وبعض منها مبثوثة في 
أحاديث النبي محمد الأمي القرشي عليه الصلاة والسلام،  
وبعضها في نصوص الشريعة الإسلامية، وتأتي هذه المقالة  
لتشير إلى شيء ضئيل من تلك النماذج الربانيّة للتعايش  

حدة  السّلمي مع الجميع في مكان واحد، أو في دولة وا 
بغض النظر عن المعتقدات والألوان والميول في الحياة 

 الفانية، وتلك السُّبل الربانيّة على النحو الآتي:
 أداء الأمانات بي الناس

الأمانة شأنها عظيم عند الله تعالى لذلك يأمر  
مُركُُمْ المولى بتأدية الأمانات في قوله تعالى: ﴿  إنه اللَّها يَاْ

مْتُمْ بايْا النهاسِ  أانْ   إِذاا حاكا تِ إِلَا أاهْلِهاا وا تُ ؤادُّوا الْأامااناا
أانْ تَاْكُمُوا بِِلْعادْلِ إِنه اللَّها نِعِمها ياعِظُكُمْ بِهِ إِنه اللَّها كاانا 

يعًا باصِيراً  (. يأمر الله تعالى المسلمين 58﴾ )النساء: سَاِ
كم، سواء كانت برد الأمانة إلى أصحابها، والعدل في الح

هذه الأمانة من غير المسلم، أو كان الحكم بين المسلم 
وغير المسلم، فهذه الآداب إذا التزم بها أي إنسان مسلم  
أو غير مسلم لعاش مع غيره في أَمنٍ ومحبةٍ واستقرارٍ؛  
لنبي محمد عليه الصلاة والسلام الإيمان   لذلك نفى ا

لكامل عمَّنْ لم يقم بهذه الأمانة بحق ها، لقوله عليه  ا
السلام: »لا إيمان لمن لا أمانة له، ولا دين لمن لا عهد 
له «. يعني لا يكون إنسان مؤمناً كاملًا حتى تكون عنده 
الأمانة من الناس، فهذا مما يدل على أهمية الأمانات؛  
لأنها تتعلق بأعظم الأمور في الإسلام وهو كمال إيمان  

يكتمل حتى يكون أمَِيناً  الإنسان، فإن كان إيمان المرء لا  
فدل ذلك على فضل وأهمية الأمانة في أخلاق الإنسان. 
ويعضده قوله صلى الله عليه وسلم: »والله لا يؤمن، والله 
لا يؤمن، والله لا يؤمن« قيل: ومن يا رسول الله؟ قال:  
»الذي لا يأمن جاره بوائقه «. وقد يكون الجار مسلم 

لتعامل الحسن مع جميع  وغير مسلم، فدل المفهوم على ا 
 الناس.

ظلم   ل با سان  لإن ا عالى جنس  ت وصف الله 
- والجهالة لأنه أخذ بشيء ولم يؤت حقه فأعُتِبَ عليه

فدل ذلك على أن الأمانة شيءٌ عظيمٌ لقوله  - الإنسان 
إِناه عاراضْناا الْأامااناةا عالاى السهمااوااتِ واالْأارْضِ  تعالى: ﴿ 

أانْ  فاأابايْا  لِْْباالِ  ا حَاالاهاا  وا وا هاا  ن ْ مِ أاشْفاقْنا  وا هاا  مِلْن ا يُاْ  
هُولًَ  انا ظالُومًا جا نههُ كا نْساانُ إِ (.  72﴾ )الأحزاب: الِْْ

فعرض الله تعالى الأمانة للسماء والأرض والجبال فلم 
يَطقنها ثم عرضها على النَّبي آدم عليه السلام فاستجاب  

أخذتها  آدم عليه الصلاة والسلام للأمانة، فقيل له إن  
عُذبتَ عليها،  -الأمانة-بحقها جُزيِتَ عليها وإن ضَيَّعتها

فما لَبثَ ما بين الظهر والعصر أصاب النبي آدم عليه  
الصلاة والسلام معصية الله فبِسببِها أخرجه الله وأهله من  
الجنة ؛ لذلك قال الله تعالى في وصف جنس الإنسان:  

انا ﴿  نْساانُ إِنههُ كا هُولًَ   واحَاالاهاا الِْْ الأحزاب:  (﴾ ظالُومًا جا
، المقصود بالإنسان هنا أبو البشر النّبي آدم عليه  )72

الصلاة والسلام؛ عُبَر عنه بالإنسان لأن بقية الإنسان 



 م( 2021 ديسمبر - تموز)  2( 12)العدد                           مجلة الدراسات الإسلامية جامعة الأمير سونكلا      

138 JOIS PSU I 

 

 

من سلالته عليه الصلاة والسلام. وخصص الله تعالى  
لسّماوات والأرض والجبال بالذكر لأنها أعظم ما   ا

 ى وجه الأرض.يشهدها الإنسان من الموجودات عل
وتعددت آراء أهل العلم في المراد بالأمانة في 
الآية الكريمة: فمنهم من قال: أمانات المال، أو كل 
الفرائض وأشدُّها أمانة المال، والذي عليه جمهور أهل 
العلم رحمة الله عليهم أن كل شيء يُؤتمنُ عليه الإنسان 

أمانة ، أو من أمرٍ ونهيٍ ودينٍ ودنيا ففي الشرع كلّه  
الوفاء بالعهد وعدم الغش في العمل، والصلاة والصيام  

 والزكاة... .
لأهمية الحفاظ على الأمانات مدح الله أُولِ  

على الوفاء بالأمانات  - أهل الإيمان والصالحين- الَألبابِ 
قُضُونا لقوله تعالى: ﴿  الهذِينا يُوفُونا بِعاهْدِ اللَّهِ والَا ي ان ْ

(، وعكس هذه الصفة الجليلة  20د: ﴾ )الرع الْمِيثااقا 
النّفاق لقوله صلى الله عليه وسلم: »آية المنافق ثلاث:  
إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا أؤُتمن خان «،  
فدل قوله عليه الصلاة والسلام على خطورة خيانة  
الأمانات، وتَعظمُ الأمور عند أهل الفهم وأهل العقل  

تَاْسابُوناهُ  له تعالى: ﴿ وأهل العلم بما عظمها الله . لقو  وا
يِ نًا واهُوا عِنْدا اللَّهِ عاظِيم   (. معنى ذلك أن  15﴾ )النور:ها

على الإنسان أن يعظم شيئاً الذي عظمه الله تعالى وألا 
يشُغل باله ببعض الأمور التي لم يلق لها الشرع الإسلامي 
بالًا، وبعبارة أخرى: يُقدر كل شيء بمقدار الشرع 

 الإسلامي.

"قال    يفة يستأنس بها فِ بِب الأمانة: لط
بعض الصحابة: رأيت أعرابياً أتى باب المسجد فنزل عن 
ناقته وتركها ودخل المسجد وصلى بالسكينة والوقار  
ودعا بما شاء، فتعجبنا، فلما خرج لم يجد ناقته فقال:  

إلهي أديتُ أمانتَك فأين أمانتي؟ قال الراوي فزدنا تَعجباً،  
اء رجل على ناقته وقد قطعت يده فلم يمكث حتى ج 

وسلمت الناقة إليه، ولما حفظ أمانة الله حفظ الله أمانته،  
وهو المراد من قوله عليه الصلاة والسلام لابن عباس:  
 »يا غلام احفظ الله في الخلوات يحفظك في الفلوات «. 
لقول في باب الأمانات أن أداء  يُلخص ا

بأداء الأمانات إلى    الأمانة أمر إلهي؛ وأمر الله تعالى 
أصحابها والأمر يقتضي الوجوب، وقد يكون صاحب 
الأمانات مسلماً وغير مسلم، فهذا مماّ يدل على التعامل  
الحسن عند الالتزام بأداء الأمانات إلى أهلها، ونهى  
لشرع  ة الأمانات، وشَبهَ ا الحكيم عن خيان لشَّارع  ا

لمنافقين نار  الإسلامي خائنَ الأمانات بالمنافقين ومأوى ا 
جهنم، والعياذ بالله تعالى من ذلك، واقتران كَمَالِ إيمانِ  
المرءِ بأداء الأمانات مماّ يدلُّ ويؤتي مكانةً رفيعةً للأمانة  

 في الدّين الإسلامي.

 حُسنُ الظن بِلغير
الظن بالغير قد يكون حسناً وقد يكون سوءاً  

ذم    حسب نيِة الإنسان واعتقاده بغيره من البشر؛ لذلك
واماا  الله الظن إذا استعمل في محل السوء لقوله تعالى: ﴿ 

ئًا  ي اتهبِعُ أاكْث ارُهُمْ إِلَه ظانًّا إِنه الظهنه لَا يُ غْنِِ مِنا الْاْقِ  شاي ْ
فْعالُونا  لِيم  بماا ي ا (. إن أكثر  36﴾ )يونس: إِنه اللَّها عا

الإنسان يتبعون الظن، والذي يبتع الظن فهو كاذب  
ماا ي اتهبِعُ الهذِينا يادْعُونا مِنْ دُونِ  وا لقوله تعالى: ﴿  ومُفتر

ْرُصُونا  إِنْ هُمْ إِلَه يُا ﴾  اللَّهِ شُراكااءا إِنْ ي اتهبِعُونا إِلَه الظهنه وا
(. معنى ذلك أن الذي يعبد غير الله تعالى 66)يونس: 

إنّا يتبع هواه، واتباع الهوى منبثق من الظن، فهو شيء 
مرغوب فيه. فيزيد الظن جُرماً وإثماً إذا ظُنَّ  مذموم غير  

بالآخر سوء؛ لذلك نَهى الله المؤمنين عن سوء الظن لقوله  



 م( 2021 ديسمبر - تموز)  2( 12)العدد                           مجلة الدراسات الإسلامية جامعة الأمير سونكلا      

139 JOIS PSU I 

 

 

يَا أاي ُّهاا الهذِينا آمانُوا اجْتانِبُوا كاثِيراً مِنا الظهنِ  إِنه تعالى: ﴿
ب اعْضا الظهنِ  إِثْْ  والَا تَااسهسُوا والَا ي اغْتابْ ب اعْضُكُمْ ب اعْضًا 

تًا فاكارهِْتُمُوهُ واات هقُوا  أا  كُلا لْامْا أاخِيهِ ماي ْ يُُِبُّ أاحادكُُمْ أانْ يَاْ
(. ابتعدوا من  12﴾ )الحجرات:اللَّها إِنه اللَّها ت اوهاب  راحِيم  

سوء الظن وكل سوء الظن إثم وذنب، ثم عقبَ على 
لغيبة فدل ذلك على خطورة سوء الظن  لتَّجسس وا ا

 تعالى بَيَن هذه الأشياء الثلاثة في بالآخر؛ حيث قَرنَ الله
لتَّجسس على  لتحريم: سوء الظن بشخص آخر، وا ا
أحوال النّاس، وغيبة الأناس الآخرين. وفي الوقت نفسه  
لظنّ حسناً لقوله صلى الله عليه وسلم في   قد يكون ا
حديث قدسيّ: يقول الله تعالى: »أنا عند ظن عبدي  

رني في نفسه ذكرته في بي، وأنا معه إذا ذكرني، فإن ذك 
نفسي، وإن ذكرني في ملأ ذكرته في ملأ خير منهم، وإن 
تقرب إلِ بشبر تقربت إليه ذراعاً، وإن تقرب إلِ ذراعاً 
تقربت إليه باعاً، وإن أتاني يمشي أتيته هرولة «. وفي  
رواية أخرى: »فليظن بي ما شاء «، فهذا ممَّا يؤكّد القول  

 أو سوءاً حسب نية الظان.بأن الظنَّ قد يكون حسناً 
وبسوء الظن وقع الشرك في بعض المجتمعات  

ؤكُُمْ لقوله تعالى: ﴿ تُمُوهاا أانْ تُمْ واآبِا إِنْ هِيا إِلَه أاسَْااء  سَاهي ْ
ماا أانْ زالا اللَّهُ بِهاا مِنْ سُلْطاانٍ إِنْ ي اتهبِعُونا إِلَه الظهنه واماا 

اءا  جا قادْ  لا وا فُسُ   ْ ن لْأا ا لُْْداى تَاْواى  ا مُ  رابهِ ِ نْ  مِ مْ  ﴾  هُ
(. يعني اخترع المشركون أسماء لآلهتم وليس  23)النجم: 

لهم برهان على تلك التسمية، والأسماء جاءت نتيجة عن 
ظنونهم وحسب أهوائهم، فهذا ذم آخر لسوء الظن بالله  
تعالى وبالإنسان الآخر. وأكّد الله جل شأنه تسمية  

واماا ن في قوله تعالى: ﴿ المشركين لأصنامهم بسبب الظنو 
إِنه الظهنه لَا يُ غْنِِ  مُْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِنْ ي اتهبِعُونا إِلَه الظهنه وا لْا

ئًا (. يعني ليس للمشركين  28﴾ )النجم: مِنا الْاْقِ  شاي ْ

الأسماء  يل صحيح بهذه  ل لملائكة بأسماء  - د ا تسمية 
وإنّا هي مجرد الظن منهم واتباع الهوى، والظن لا -الأنثى

قوم عيسى عليه  - يُغني من الحق شيئاً. ووقع النصارى 
السلام في جريمة القتل بسبب سوء الظن، لقوله تعالى:  

لافُوا فِيهِ لافِي شاكٍ  مِنْهُ   إِنه الهذِينا اخْت ا مُْ بِهِ ﴿...وا ماا لْا
قِينًا  يا لُوهُ  ت ا ق ا ا  ما وا ظهنِ   ل ا بااعا  تِ  ا لَه  إِ لْمٍ  عِ نْ  ﴾  مِ

(. وبسبب سوء الظن قتل النصارى رجلًا  157)النساء:
آخر ظناً منهم أنه المسيح عيسى عليه الصلاة والسلام،  

﴾ يعين  واماا ق ات الُوهُ واماا صالابُوهُ فكذَّبهم الله تعالى بقوله: ﴿
سى بن مريم عليه الصلاة والسلام وإنّا قتلوا  لم يقتلوا عي

الرجل الذي خطط ودبَّر لهم قتل عيسى بن مريم عليه  
لُوهُ ياقِينًا الصلاة والسلام؛ لقوله تعالى: ﴿  ت ا ا ق ا ما ﴾.  وا

 فدل ذلك على خطورة سوء الظن بالآخر.
نبيهاً وتذكيراً للنبي محمد بن عبد الله عليه   ت

إِنْ تُطِعْ أاكْث ارا تعالى: ﴿   الصلاة والسلام ولأمته، لقوله وا
مانْ فِ الْأارْضِ يُضِلُّوكا عانْ سابِيلِ اللَّهِ إِنْ ي اتهبِعُونا إِلَه  

ْرُصُونا  إِنْ هُمْ إِلَه يُا (. ليبتعد  116﴾ )الأنعام: الظهنه وا
النّبي محمّد عليه الصّلاة والسّلام وأمُته عن اتباع أهواء 

نّاس بغير دليل صحيح، ثم وص ل فهم الله تعالى بأنهم  ا
الكاذبون المفترون. وأكّد الله تعالى هذا القول في موضع  

قُولُ الهذِينا  آخر في السورة نفسها بقوله تعالى: ﴿  ساي ا
ؤُناا والَا حارهمْناا مِنْ   ُ ماا أاشْراكْناا والَا آبِا أاشْراكُوا لاوْ شااءا اللَّه

ذالِكا كاذهبا الهذِينا مِنْ ق ابْ  ساناا  شايْءٍ كا لِهِمْ حاتَّه ذااقُوا بَاْ
تهبِعُونا إِلَه  تُخْرجُِوهُ لاناا إِنْ ت ا لْ عِنْداكُمْ مِنْ عِلْمٍ ف ا قُلْ ها

ْرُصُونا  إِنْ أانْ تُمْ إِلَه تَا (. ظَنَّ 148﴾ )الأنعام: الظهنه وا
المشركون أن سبب عدم الإيمان بالله وعدم تحريم الأشياء  

ما يزعمون وإنّا يتبعون  من الله تعالى، وليس الأمر ك 



 م( 2021 ديسمبر - تموز)  2( 12)العدد                           مجلة الدراسات الإسلامية جامعة الأمير سونكلا      

140 JOIS PSU I 

 

 

الظنَّ لأجل ذلك وقعوا في الشرك بالله تعالى، فهذا وجه  
 آخر مماّ يدل على خطورة سوء الظن والعمل به.

إذا  محل الشاهد من هذه الآيَت القرآنية: 
استعمل الظنَّ في محمل الحسن كان له أجرٌ في الدارين؛ 

لا فلذلك أراد الله تعالى حسن الظن من الإنسان حتى  
يقع في الكبائر والمعاصي وليتعامل مع جميع الناس بمعاملة  

 طيبة وحسنة.
لقول في باب الظن بالغير، أن   يُستخلص ا
لسيئة حسب  الظن قد يأخذ بمعنين: معنى الحسنة وا
استعمال الظن، على الإنسان أن يحسن الظن بنفسه  
وبخالقه وبغيره من البشر، وبهذا قد يؤُجر عليه الإنسان، 

قابل قد يأثم ويعاقب بسبب سوء الظن بالآخرين،  وبالم 
وأن إثم التَّجسس على الآخرين، والغيبة وسوء الظن 
بالناس في مرتبة واحدة لاقترانها في التحريم. وأن اتباع 
الهوى وسوء الظن قد يوقعان الإنسان في الشرك بالله  
تعالى وفي جريمة القتل، وفي الوقت نفسه قد يكون حسن 

ين سببٌ من أسباب التعامل الحسن بين الظن بالآخر 
 الناس.

 الصفح الْميل  والعفو  والتسامح
مصطلحات قرآنية مترادفة في المعنى مع وجود 
لدين الإسلامي دين   ينها، ا يقة ب دق ل فروق ا ل بعض ا

لاقْناا  المسامحة والعفو والتّسامح، لقوله تعالى: ﴿  ماا خا وا
إِنه السهاعاةا  السهمااوااتِ واالْأارْضا واماا  ن اهُماا إِلَه بِِلْاْقِ  وا ب اي ْ

تيِاة  فااصْفاحِ الصهفْحا الْاْمِيلا  (. يؤكّد الله 85﴾ )الحجر:لآا
نبيَّه محمَّد بن عبد الله أنه خلق السماوات والأرض  ل
بالعدل، ثم أخبر الله النبي محمد عليه الصلاة والسلام  

ثم أمره بالصفح  بقيام الساعة وأنها كائنة لا محالة لها،  
ه بما  بهم ل ه وتكذي هم ل ذا أ الجميل عن المشركين في 

جاءهم. يعني قبل فرضية القتال أن يتجاوز النّبي محمّد 
عليه الصلاة والسلام عن أذى المشركين، يتركهم ويعفو  
عنهم ويصفح عنهم صَفْحاً جميلًا؛ لقوله تعالى في موضع  

م   آخر: ﴿  قُلْ سالاا هُمْ وا ﴾  فاساوْفا ي اعْلامُونا فااصْفاحْ عان ْ
(،كأن الله تعالى يقول للنبي محمّد صلى  89)الزخرف: 

ولا - يتركهم- الله عليه وسلم أن يَصفح عن المشركين
يجاوبهم بمثل ما يخاطبونه به من الكلام السيء لكن 

 . يَصفحُ عنهم فعلًا وقولاً 
ويخبر الله تعالى النبي محمد عن خيانة اليهود  

والَا ت ازاالُ تاطهلِعُ  التّعامل معهم، لقوله تعالى: ﴿ وصعوبة 
هُمْ وااصْفاحْ   هُمْ فااعْفُ عان ْ هُمْ إِلَه قالِيلًا مِن ْ عالاى خاائنِاةٍ مِن ْ

(، قولان لأهل 13﴾ )المائدة: إِنه اللَّها يُُِبُّ الْمُحْسِنِيا 
 العلم رحمة الله عليهم في معنى الآية:

فح ما دام  : فاعف عنهم واصالقول الأول 
 بينك وبينهم عهد وهم أهل الذمة. 

أن الآية منسوخة بآية السيف.    والقول الآخر:
أي أن اليهود ينَقضَون عهدهم في كل مرةّ لكن مع ذلك  
كله يأمر الله النبي محمّد عليه السلام أن يصفح ويعف 
ن   دي ل ا ح  سام وت لى سماحة  ع دل  ي ا  مّم ذا  ه نهم،  ع

عامل الحسن بين سكان الإسلامي؛ لأنه تعالى يريد الت
البلد الواحد بغض النظر عن اختلاف الاعتقاد. ولا يزال  
الله سبحانه وتعالى يُخبر النّبي محمّد عليه الصّلاة والسّلام  
وأمته عن آداب وأمُنيات أهل الكتاب ضد المسلمين في  

ثِير  مِنْ أاهْلِ الْكِتاابِ لاوْ ي ارُدُّوناكُمْ قوله تعالى: ﴿  واده كا
ب اعْدِ إِيماانِكُمْ كُفهاراً حاسادًا مِنْ عِنْدِ أانْ فُسِهِمْ مِنْ ب اعْدِ  مِنْ  

ُ بَاِمْرهِِ   تِا اللَّه مُُ الْاْقُّ فااعْفُوا وااصْفاحُوا حاتَّه يَاْ ا لْا ماا ت ابايه
(. يَتمنى  109﴾ )البقرة: إِنه اللَّها عالاى كُلِ  شايْءٍ قادِير  



 م( 2021 ديسمبر - تموز)  2( 12)العدد                           مجلة الدراسات الإسلامية جامعة الأمير سونكلا      

141 JOIS PSU I 

 

 

ن يردوا المسلمين إلى  أهل الكتاب من اليهود والنصارى أ
 عبادة الأصنام حَسداً على الإسلام والمسلمين.

لصلاة  ا ليه  ع لنّبي محمّد  ل لإلهي  ا تدريب  ل ا
والسلام ولأمَُّته على العفو والصّفح والتّسامح حكاية من  
الله تعالى عن حل المشكلات الزوجية في قوله تعالى:  

بْلِ أانْ تاا ﴿  إِنْ طالهقْتُمُوهُنه مِنْ ق ا قادْ ف اراضْتُمْ  وا سُّوهُنه وا
نُه فاريِضاةً فانِصْفُ ماا ف اراضْتُمْ إِلَه أانْ ي اعْفُونا أاوْ ي اعْفُوا   لْا
ةُ النِ كااحِ واأانْ ت اعْفُوا أاقْ رابُ لِلت هقْواى والَا  الهذِي بيِادِهِ عُقْدا

عْمالُونا باصِير   ت ا نه اللَّها بماا  ناكُمْ إِ ي ْ فاضْلا ب ا لْ نْساوُا ا ﴾  ت ا
(. يُخبر الله تعالى المسلمين في حالة الطلاق  237)البقرة:

أو الفسخ بين الزوجين إمّا أن تعفو المرأة أو يعفو الرجل،  
وأن العفو أقرب إلى التقوى وأحب إلى الله تعالى؛ لذلك  
نَدبَ الله تعالى إلى العفو في حالة الفراق بين الزوجين.  

امح يقع بعد  ويُفهم من ذلك أن العفو والصفح والتّس
حصول شيء غير متوقع من الطرف الآخر؛ لذلك أمر  
عفو   نَّبي محمّد عليه الصلاة والسلام أن يَ ل الله تعالى ا
ويَصفح عن المشركين وأهل الكتاب بعد نقض الميثاق، 
وكذلك الشأن في الحياة الزوجية أن يتسامح الزوجان 

ة للنبي  فيما بينهما. ويؤكّد الله تعالى هذه التربية الرباني
يَا محمّد عليه الصّلاة والسّلام ولُأمته في قوله تعالى: ﴿ 

دكُِمْ عادُوًّا لاكُمْ  أاي ُّهاا الهذِينا آمانُوا إِنه مِنْ أازْوااجِكُمْ واأاوْلَا
إِنْ ت اعْفُوا واتاصْفاحُوا وات اغْفِرُوا فاإِنه اللَّها غافُور   رُوهُمْ وا فااحْذا

بأ الله تعالى المؤمنين بأحوال  (. يُـنَ 14﴾ )التغابن: راحِيم  
الأزواج والأولاد بأن بعضهم عدوّ لرب الأسرة، وعلى  
الرغم من ذلك كله يأمر الله المؤمنين بالعفو والصفح مع 
طلب المغفرة لهم؛ لأن الله تعالى كثير المغفرة وكثير الرحمة  
بالعباد؛ ولأنه عز وجل أراد تعاملًا حسناً وجميلًا بين 

يدعم الله ذلك بالأمر بالعفو في موضع  سكان الأرض. و 

أاعْرِضْ عانِ بقوله تعالى: ﴿  أْمُرْ بِِلْعُرْفِ وا خُذِ الْعافْوا وا
(. هذه الأوامر الإلهيّة للنبي  199﴾ )الأعراف: الْاْاهِلِيا 

محمد عليه الصّلاة والسّلام وأمُّته المقتدين به، أن يعفو  
لناس بالمعروف والإ  حسان،  عَمّن أساء إليه، ويأمر ا

 والإعراض عن الجاهلين.
أن    وجه الَستشهاد من الآيَت السابقة: 

تعالى الله يريد التعامل الحسن بين الناس بغض النظر عن 
أحوال اعتقاد الناس وميولهم في العبادات؛ لذلك أمَرَ الله 
لصفح   عفو وا نّبي محمّد بن عبد الله وأُّمته بال ل تعالى ا

الصّلاة والسّلام قدوة والتسامح، والرسول محمّد عليه  
حسنة في ذلك التطبيق الإسلامي في تعامله مع المشركين 
وأهل الكتاب، وعلى سائر أمته الاقتداء به صلى الله 

 عليه وسلم مع أهل عصرهم من غير المسلمين.
يُستخلص القول في موضوع العفو والصفح  
لتعامل   والتسامح على أن الله تعالى أراد من البشر ا

ذلك استخدم الله تعالى هذه المصطلحات  الجميل؛ ل 
القرآنية الدالة على تبادل التعامل بين الناس، مع العلم 
أن أهل الكتاب والمشركين أخطأوا في التعامل مع النّبي  
محمّد بن عبد الله عليه الصّلاة والسّلام وأساءوا إليه؛  
لكن مع كل ذلك أمر الله تعالى نبيّه محمّد عليه الصّلاة  

م بالتحلي بالصبر والعفو والصفح والتسامح عمّا والسّلا
حصل من المشركين وأهل الكتاب، وفي الوقت نفسه أَلهمَ 
تطبيق هذه  مته ب نّبي محمّد بن عبد الله وأُ ل الله تعالى ا
الآداب والأخلاق الإسلاميّة السّاميّة بين أفراد الأسرة 
 المسلمة لتكون حياتهم سعيدة وسهلة وفي يُسرٍ وتَفاهمٍ 

 ومحبةٍ، والغرض منه بقاء التعامل الجميل بين النّاس.

 حريهة الَعتقاد



 م( 2021 ديسمبر - تموز)  2( 12)العدد                           مجلة الدراسات الإسلامية جامعة الأمير سونكلا      

142 JOIS PSU I 

 

 

الأصل في الإنسان أنه حرٌّ في حياته وفي جميع  
لشرع الإسلامي، فإن  ه، ما لم يصطدم مع ا ات تصرف
تعارضت حرية أي إنسان مع حقوق الله تعالى أو مع  
حقوق أي بشر امتنع الإنسانُ من تلك الحرية، أو أنكر  

ينِ تلك الحرية؛ لقول الله تعالى: ﴿  عليه لَا إِكْرااها فِ الدِ 
ا الرُّشْدُ مِنا الْغايِ  فامانْ ياكْفُرْ بِِلطهاغُوتِ وايُ ؤْمِنْ   قادْ ت ابايه
 ُ ةِ الْوُثْ قاى لَا انْفِصااما لْااا وااللَّه بِِللَّهِ ف اقادِ اسْتامْساكا بِِلْعُرْوا

يع  عالِيم   لإنسان حرٌّ في عقيدته،  (. ا 256﴾ )البقرة:  سَاِ
يعني لا يُجبر أحدٌ أحداً على اعتناق دين معين ولا يقهره،  
فصراط الله تعالى واضح، وطريق جهنم بَينٌَّ، فالكل حرٌّ 
في اتخاذ قراره واعتقاده ونتائج الأعمال تظهر للجميع في 

 يوم الحشر والحساب.
أن   - القضاء الكوني والقدري - قَدَّرَ الله تعالى 

البشر إلى مؤمن وكافر، فعلى المسلم أن يحمد الله  يقسم
تعالى كثيراً ويثني عليه أن اختاره وجعله من المسلمين،  
إيمان الإنسان وعدمه بقضاء الله وقدره وليس بإرادة أي 
إنسان لقوله تعالى لحبيبه ومصطفاه محمد بن عبد الله في  

مانا مانْ فِ كتابه المجيد: ﴿  الْأارْضِ كُلُّهُمْ والاوْ شااءا رابُّكا لآا
يعًا أافاأانْتا تُكْرهُِ النهاسا حاتَّه ياكُونوُا مُؤْمِنِيا  واماا ﴾ ﴿ جَاِ

كاانا لنِ افْسٍ أانْ تُ ؤْمِنا إِلَه بِِِذْنِ اللَّهِ وايَاْعالُ الر جِْسا عالاى 
(. لو أراد الله 100- 99﴾ )يونس:  الهذِينا لَا ي اعْقِلُونا 

مسلمين، يا أيها النبي محمد لا تعالى لكان الناس كلهم 
تكره الناس ليكونوا مسلمين، إسلام المرء وكفره بإرادة الله 

إِنهكا لَا وقدره وقضائه. ويؤكّد الله في موضع آخر: ﴿ 
هُوا   نْ ياشااءُ وا لاكِنه اللَّها ي اهْدِي ما بْتا وا نْ أاحْب ا تَاْدِي ما

الهداية والتوفيق  (.  56﴾ )القصص: أاعْلامُ بِِلْمُهْتادِينا 
بيد الله تعالى يهدي من يشاء ويضل من يشاء وهو على 

 كل شيء قدير ولا معقب لحكمه.

ويقول الله تعالى في عدم إيمان الناس، تسليةً  
واطمئناناً للنبي محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم:  

ْ يُ ؤْمِنُ ﴿  رِهِمْ إِنْ لَا خِع  ن افْساكا عالاى آثَا ا  ف الاعالهكا بِا وا بِهاذا
(. يا أيها النبي محمد لا 6﴾ )الكهف:  الْاْدِيثِ أاسافًا

تهلك نفسك ولا تتأسف إذا لم يؤمن كل الناس بالله  
تعالى، وما على الرسول إلا البلاغ، ويؤيّد الله تسليته  
لنبيه محمد عليه الصلاة والسلام في آية أخرى بقوله  

فْساكا أالَه تعالى: ﴿  خِع  ن ا ؤْمِنِيا   لاعالهكا بِا وا مُ ﴾  ياكُونُ
لاكُمْ دِينُكُمْ (، ومما يؤكد ذلك قوله تعالى: ﴿3)الشعراء:  
(. هذا مبدأ عدم إكراه أحد 6﴾ )الكافرون:  والِا دِينِ 

نهم  ي د لمسلمين  ل عني  عينه ي ب ن  ي د ي  أ تناق  ع ا على 
الإسلامي وللكافرين دينهم، وحساب الجميع على الله 

 تعالى في يوم الجزاء.
َ   الَستدلَل بهذه الآيَت القرآنية: وجه   بَينَّ

الله تعالى للنبي محمد بن عبد الله ولأمته جمعاء ألا يُجبر 
أحدٌ على اعتناق الدين الإسلامي، وعلى الإنسان إبلاغ  
الدعوة الإسلامية، وأن الهداية والتوفيق بيد الله تعالى،  
وهو الذي يهدي من يشاء إلى صراطه المستقيم، ويضل  

ء، أراد الله تعالى بهذا البيان الرباني ليعيش الناس  من يشا
تعايشاً سلمياً، ولا يتعرض أحدٌ لأحد أو يهجم عليه  
لعدم إسلامه، وألا تكون العلاقة بين المسلمين وغير 
المسلمين مداهنة أو مُجاملة في أمور الدين؛ لقاعدة قرآنيّة  

 ﴾.لاكُمْ دِينُكُمْ والِا دِينِ مُطَّردة: ﴿
ص القول في حرية الاعتقاد إن الله ويُستخل

لناس، ووَضحَ كلا   لسّلمي بين ا تّعايش ا ل د ا تعالى أرا
المنهجين للإنسان: طريق الله تعالى السَّوي الذي لا عوج 
فيه، وطريق أهل الهوى والشهوات الذين هم في كل واد  
يَهيمون، فكل واحد حرٌّ في اختيار اعتقاده، ولكن ثمرات  



 م( 2021 ديسمبر - تموز)  2( 12)العدد                           مجلة الدراسات الإسلامية جامعة الأمير سونكلا      

143 JOIS PSU I 

 

 

يوم الحساب، وليس من حَق أحدٍ أن    الأعمال تُُنَى في 
يكرهَ الآخرَ على الإسلام. وكل ما في الأمر أن الله قصد 

 من هذا البيان التعايش السّلمي بين الناس.
قد استعرِضَ تعريفُ    خلاصة القول فِ المقالة:

التعايش لغةً واصطلاحاً، مع تطرق إلى بعض النصوص  
النبويةّ الشريفة،  الشرعيّة من خلال القرآن الكريم والسنة  

لربانيين   لعلم ا لكرام، وأقوال أهل ا وآثار الصحابة ا
الراسخين في العلم الدالة إلى التعايش السلمي مع جميع  
الناس، وأن حسن الظن بالإنسان أمر واجب على كل 
بشر مسلماً  كان أو غير مسلم، وأن الله تعالى أمر 

دلين،  بالعدل والإنصاف لأنه تعالى يحب المقسطين العا
رَكَ العِباد   وأمر الله تعالى برد الأمانات إلى أهلها، وتَـ
لاختيار المعتقدات الدينية لا إكراه في الدين، وعلى 
الإنسان الصفح والتسامح والعفو عمَّنْ أَساءَ إليه مُسلماً 
كان أو غير مُسلم؛ لأن الشرعَ الإسلامي أراد استمرار 

 جميعاً. التعامل  الجميل والإحسان  بين  الناس

 الخ   ات ة وأهم النتائج:
وأساساً على ما سبق يُوجز الكلام في أهم 
النتائج التي تم الوصول إليها أثناء الدراسة، ومنها ما  

 يأتي: 
.خلق الله تعالى الأرض قراراً ليعيش بنو آدم  1

مع الاعتراف باختلاف الأديان والمعتقدات لغرض  
سن التعامل بين التعايش السلمي بين أبناء الأرض، وح 
لاكُمْ دِينُكُمْ والِا  الناس، بدليل قاعدة قرآنية مطردة: ﴿ 

لَا إِكْرااها (، مؤيدة بقوله تعالى: ﴿ 6﴾ )الكافرون: دِينِ 
ينِ    (256:﴾ )البقرةفِ الدِ 

.من آداب الدين الإسلامي ردُّ الأمانات  2
إلى أهلها، وحسن الظن بالآخرين، والاعتراف بحريّة  

لبشر أن يؤمن بهذه  الاعتقاد، فعلى كل واحد من ا
الأساسيات الإنسانية، وأن يعامل الناس كما يحبُّ أن  
يعامله الآخرون، ولا يغش أحداً مسلماً كان أو غيره، 

يكره أن يظُن به سوء الظن،  ولا يسيء الظن بأحدٍ كما 
 وألا يجبر ويكره أحداً على اعتناق دينٍ معيٍن.

لمسلمين 3 ا بين  سلمي  ل تعايش ا ل ا .لأجل 
وغيرهم من معمري الأرض، أجاز الشرع الإسلامي  
التزاوج بأهل الكتاب المحصنات العفيفات والمطبقات  

 دينهن.
.الصفح الجميل والتسامح والعفو من أخلاق  4
مي الحنيف، مع كثرة أذيةّ الكفار أو أهل الدين الإسلا

الكتاب للنبي محمد بن عبد الله صلى الله عليه وسلم،  
أمره سبحانه وتعالى بالإعراض عنهم مع التهديد لهم 

عالى: ﴿  ه ت قول م  فاساوْفا  ب لْ سالاا قُ هُمْ وا ن ْ فااصْفاحْ عا
 (.89﴾ )الزخرف:ي اعْلامُونا 

ا لم . العمل مع الآخرين أمر جائز شرعاً م 5
يصدّ إنسان عن عبادة خالقه سبحانه وتعالى، أو ما لم 
يتعرض مع الدين الإسلامي، لقد تعامل النبي محمد عليه  
السلام مع اليهود في المدينة النبوية، وكذلك الصحابة  
 الكرام تعاملوا مع غير المسلمين لأجل التعايش السلمي.
هذا ما تيسر دراسته وبيانه وتفصيله، فالصواب  

ت ل ه، والخطأ وا وفيق من الله تعالى وحده لا شريك ل
والنسيان والزلات من حليف البشر، وأستغفر الله تعالى  
وأتوب إليه إنه هو تواب رحيم، وصل الله على النبي  
محمد بن عبد الله القرشي المكي والمدني وعلى آله وصحبه  
الكرام وعلى كل من تمسك بسنته إلى يوم لا ينفع ماله  

 ن إلا من أتى الله تعالى بقلب سليم ونقي.فيه ولا بنو 



 م( 2021 ديسمبر - تموز)  2( 12)العدد                           مجلة الدراسات الإسلامية جامعة الأمير سونكلا      

  JOIS PSU I 144 

 

 
 

References 

Ibrahim Mustapha, Ahmad Jiyat, Hamid Abdul Ghadir, Muhammad Al-nagir. (1972). Almu'ajam 
Alwaseeth. Al Shorouk International Library. 

Ibn Abi al-Arabi, Muhammad bin Ali Al-Hanafi. (1997). Sharihu Al-aghida Al-thahawi. Muasasat 
Alrisala. 

Ibn Ashur, Muhammad Al-thahir bin Muhammad. (1984). Al-tahri wa tanwir. Dar al-tunisia. 
Ibn Atiyat, Abu Muhammd Abdul Haq bin Abul Rahman. (1422H). Al-Muharar al-wagiz fi Tafsir Al 

kitab al-Aziz. Dar al-kutub al-emilia. 
Ibn Manther, Muhammad bin Mukrim. (1997). Lissan Al-Arab. Dar Sader. 
Umar, Ahmad Moctar Abdul Hamid. (2008). Mu'ujiam Al-lugat Al-Arabiah Al-Muasirah. Alam Al 

Kotob.  
Al-Asfahani, Abu Al-Qhasim bin Muhammad. (1999). Tafsir Al-Ragib. Faculty Of Arts,Tanta University. 
Al-bagawi, Abu Muhammad Al-Hussein bin Mas'ood. (1983). Sharih Al-Sunnah. Al-Maktab al-Islami. 
Al-Razi, Ahmad bin Faris bin Zakaria. (1979). Mu'ajim Magais Al-lugat. Dar Al Fikr. 
Al-suyuti, Abdul Rahman bin Abi Bakir. (n.d). Al-durar Al-manther. Dar Al Fikr. 
Al-samrakandi, Abu Muhammad Abdullah bin Abu Rahman. (2000). Musnad Al-darami. Dar Al-

Mughni. 
Al-shinkiti, Muhammad Al-Amin bin Muhammad al-Motar. (1995). Adiwa-i Al-bayan fi Idhahi Al-

quran. Dar Al Fikr. 
Al-Shaibani, Abu Abdullah Ahmad bin Muhammad bin Hanbali. (2001). Musnad Imman Ahmad bin 

Hanbal. Muasasat Alrisala. 
Al-fairuzi Abadi, Mujadd Al-din Muhammad bin Yakoub. (2005). Al-ghamuss Al-Muhith. Muasasat 

Alrisala. 
Al-ghurtubi, Abu Abdullah Muhammad bin Ahmad. (1964). Al-Jami-i Al-quran. National Library.    
Mutawali, Tamir Muhammad Mahmood. (2004). Manhagi Al-sheik Muhammad Rashid Fi Al-Aghidah. 

Dar Majid Asiri.  
Nucbat mina Al-Ulamau. (1421H). Kitab usul Al-Iman fi dhau Al-kitab wa Sunnah. Majma’ Al-Malik 

Fahd.

 
  


