
 

JOIS PSU I 16 

อุมมะฮ์ วะสฏั – ประชาชาติตรงกลาง:  
แนวคิดการจัดวางทางอารยธรรมของมนุษย์ในอิสลาม 

รับบทความ : 21 กันยายน 2564 แก้ไขบทความ : 12 พฤศจิกายน 2564 ตอบรับบทความ : 1 ธันวาคม 2564 
*อีเมลผู้เขียนหลัก : to.tubaghuraba@gmail.com 

ทวีศักดิ์ อุปมา1 
อับดุลรอนิง สือแต2  

บทคัดย่อ 
จุดประสงค์ บทความวิจัยชิ้นนี้มีเป้าหมายเพื่อศึกษาแนวคิดการสร้างอารยธรรมในคำสอนอิสลาม ผ่านการศึกษา
โองการจากคัมภีร์อัลกุรอานว่าด้วยการสถาปนาประชาชาติตรงกลาง เพื่อเปิดพื้นท่ีใหม่ให้แก่อารยธรรมของมนุษยชาติ 

วิธีการศึกษา เป็นงานวิจัยเอกสาร โดยมีวิธีการศึกษางานอรรถาธิบายอัลกุรอานต่าง  ๆ ทั้งงานอ้างอิงจากตำราหลัก
และงานเขียนเฉพาะเกี่ยวกับเรื่องน้ี และเพื่อสรุปแนวคิด “ความเป็นตรงกลาง” ที่เป็นการจัดวางสถานะของอารยธรรม
อิสลามที่กำเนิดขึ้นมาใหม่ในยุคสมัยนั้น 

ผลการศึกษา ผลการศึกษาพบว่า แนวความคิดความเป็นตรงกลางของประชาชาติอิสลาม ได้กลายเป็นพัฒนาการใหม่
ของประวัติศาสตร์อารยธรรมมนุษยชาติ มันได้สร้างประชาชาติที่ดีเลิศและยุติธรรมขึ้นมาในหน้าประวัติศาสตร์ และทำ
ให้เกิดการแลกเปลี่ยนทางอารยธรรมอย่างกว้างขวาง 

การนำผลวิจัยไปใช้ งานวิจัยได้ช่วยสร้างทฤษฏีความเป็นประชาชาติตรงกลาง เพื่อนำไปอธิบายพัฒนาของอารยธรรม 
ผ่านบทบาทของประชาชาติอิสลาม และทำให้เกิดความเข้าใจต่อการปฏิสัมพันธ์ระหว่างอารยธรรมต่าง ๆ ได้ชัดเจนข้ึน 

คำสำคัญ : อารยธรรม, ประชาชาติอิสลาม, ประชาชาติตรงกลาง, โลกมุสลิม,  กิบละฮ ์

 

 

 

 

  

 
1 นักศึกษาปริญญาเอก ภาควิชาอิสลามศึกษา คณะวิทยาการอิสลาม มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตปัตตานี  
2 Ph.D. (West Asian Politics), ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ภาควิชาอิสลามศึกษา คณะวิทยาการอิสลาม  
มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตปัตตานี อีเมล: abdulroning.s@psu.ac.th 



 

JOIS PSU I 17 

Ummah Wasat – The Middle Nation: 
The concept of human civilization emplacement in Islam 

Received: September 21, 2021;  Revised: November 12, 2021;  Accepted: December 1, 2021 
*Author Email: to.tubaghuraba@gmail.com 

Thaweesak Uppama1 

Abdulroning Suetair 2 

 

Abstract 
Objective This research paper aims to study the concept of civilization in Islamic teachings through 
the study of the Quran's verses on building a ‘Middle Nation’ to open up new areas of human 
civilization. 

Methodology This study is a documentary research with methods for studying the various Quranic 
exegesis, both the main works and the specific writings on the subject. It wants to sum up the "Middle" 
concept that lays out the emergence of Islamic civilization.  

Research findings The study found that the concept of "Middle" of the Islamic nation has emerged 
as a new development in the history of human civilization. It has created a glorious and just nation 
in history and has brought about a wide civilization exchange. 

Applications This research has helped to create the Middle Nation theory to explain the 
development of civilization through the role of the Islamic nation. It also gave a clearer understanding 
of the interactions between civilizations. 

Keywords: Civilization, Islamic nation, Middle Nation, Muslim World, Qiblah 

 

 
1 Ph.D. (Candidate in Islamic science) Department of Islamic Studies, Faculty of Islamic Sciences, Prince of 
Songkla University, Pattani Campus. 
2 Ph.D. (West Asian Politics), Assistant professor, Department of Islamic Studies, Faculty of Islamic Sciences,  
Prince of Songkla University, Pattani Campus. Email: abdulroning.s@psu.ac.th 



วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์                                       ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 

JOIS PSU I 18 

บทน ำ 
 การประกาศศาสนาของท่านนบีมุฮัมมัด  
ในปีที่นครมักกะฮ์ ค.ศ. 610 และอพยพไปสู่นครมะดี
นะฮ์ ค.ศ. 622 ซึ่งเป็นการเริ่มต้นปีศักราชของอิสลาม
และยังถือเป็นจุดเริ่มต้นของอิสลามในฐานะรัฐหนึ่งของ
โลกเป็นครั้งแรก นั่นถือว่าเป็นการเริ ่มต้นอิสลามของ
อิสลามในการน าตัวเองเข้าสู่โลกแห่งอารยธรรมในฐานะ

หนึ่งอารยธรรมใหม่ ท่านนบีมุฮัมมัด  ได้ใช้เวลาอยู่ที่
นครมะดีนะฮ์เป็นเวลาประมาณสิบปีในการก่อร่างระบบ
ของอิสลามขึ้นมา หลังจากนั้นท่านก็เสียชีวิตไปใน ค.ศ. 
632 อารยธรรมใหม่ก็ได้ปักหลักบนพื้นที่ส่วนใหญ่ของ
คาบสมุทรอาหรับในเวลานั้นแล้ว บัดนั้นเป็นต้นมาระบบ
ของอิสลามก็ได้ขยายตัวออกไปอย่างรวดเร็วประมาณ
หนึ ่งร้อยปีต่อมาขอบเขตดินแดนของอิสลามก็ไปถึง
ภาคใต้ของฝรั่งเศสในด้านตะวันตกและแม่น ้าสินธุใน
ด้านตะวันออก ดินแดนโลกมุสลิมนั ้นกว้างใหญ่กว่า
ในช่วงสมัยที่จักวรรดิโรมันก้าวขึ้นในระดับจุดสูงสุดเสีย
อีก (Arnold, 1896) การครอบครองดินแดนดั ้งเดิม
ทั้งหมดของจักวรรดิเปอร์เซีย และการเข้าไปตั้งอารย
ธรรมในคาบสมุทรไอบีเรีย (สเปนและโปรตุเกส) ท าให้
ส่งผลกระทบต่ออารยธรรมของโลกที่ได้เปลี่ยนแปลงใน
ระดับพลิกผันไปอย่างมากมาย 

อิสลามเป็นศาสนาในมิติทางจิตวิญญาณใน
ความหมายเดียวกับศาสนาอื่น ๆ ขณะเดียวกันมันก็มี
เป้าหมายในการเข้าไปสู่การจัดวางอารยธรรมมนุษย์ใหม่  
ความสามารถในการประสานสองด ้านน ี ้ ได ้อย ่าง
กลมกลืนกันได้กลายเป็นค าอธิบายความส าเร็จของ
อิสลามในยุคแรก (al-Nadwī, n.d) แนวคิดส าคัญที่ท า
ให้สองด้านนี้บรรลุผลคือคือแนวคิด “อุมมะฮ์ วะสัฏ” 
(ประชาชาติตรงกลาง หรือ Middle Nation )1 ปรากฏ
ขึ้นในคัมภีร์อัลกุรอาน ซึ่งไม่ได้เป็นเพียงการก าหนด

 
1 ค าว่า “วะสัฏ” (Wasat)  แปลว่า “ตรงกลาง” ในบทความจะ
ใช้ค านี้เป็นค าทับศัพท์ในการอธิบายแนวคิดของบทความชิ้นนี้ 

รูปแบบอารยธรรมตนเองเท่านั้น แต่ยังสัมพันธ์กับอารย
ธรรมอื่น ๆ แนวคิดนี้มีการปฏิบัติจริงผ่านการก าหนด
ทิศทาง (direction) ตรงกลางเพื่อการสักการะบูชาต่อ
พระผู ้เป็นเจ้าที ่เร ียกในภาษาอาหรับว่า “กิบละฮ์”
(ทิศทาง) ที่ก าหนดให้อาคารกะอ์บะฮ์เป็นศูนย์กลางขึ้น
ในปีอพยพ (ฮิจญเราะฮ์) ที่สองของอิสลาม 
   แนวคิด “อุมมะฮ์ วะสัฏ” (ประชาชาติตรง
กลาง หรือ Middle Nation) ไม่ได้เป็นโลกของความ
ศรัทธาและการสักการบูชาในความเชื่อของมุสลิมเท่าน้ัน 
แต่มันกลายเป็นค าอธิบายที่คนที่ไม่ได้มีความศรัทธาใน
อิสลามสามารถท าความเข้าใจความหมายของมันได้ด้วย
เช่นกัน เพราะมันคือค าอธิบายบทบาทของชุมชนมุสลิม
ท่ามกลางชุมชนโลก หรือมันคือการเสนอตนเองในการ
เข้าไปสู่การปฏิสัมพันธ์กับอารยธรรมต่าง ๆ ในฐานะ
ตนเองเป็นอารยธรรมที่ก าหนดผ่านปรัชญา “ตรงกลาง”
(วะสัฏ) ในแง่มุมของประวัติศาสตร์มันจึงได้เห็นวิธีการ
ปฏิสัมพันธ์ในรูปแบบต่าง ๆ กับอารยธรรมใหญ่ของโลก
ในบัดนั้นทันที ไม่ว่ากับจักรวรรดิไบแซนตีนของยุโรป 
จ ักรวรรดิเปอร์เซีย จ ักรวรรดิจ ีน เป ็นต ้น รวมทั้ง
ประวัติศาสตร์ที ่ต ่อเนื ่องกันตลอดพันกว่าปีนับจาก     
ว ันท ี ่ท ่านนบีม ุฮ ัมม ัด ปรากฏต ัวข ึ ้นมาในหน้า
ประวัติศาสตร์ของโลก 

วัตถุประสงค์ของกำรวิจัย  
 1. เพื่อความเข้าใจต่อเป้าหมายของก าเนิด
ขึ้นมาของประชาชาติอิสลามในมุมมองของตัวบทจาก
คัมภีร์อัลกุรอานและความเข้าใจของงานอรรถธิบายอัลกุ
รอานโดยรวม  
   2. เพื่อให้เห็นกระบวนการวะสะฏียะฮ์ (ความ
เป็นตรงกลาง) ในแง่มุมของจัดวางผู้ศรัทธา เพื่อให้เกิด

ส่วนค าว่า “อุมมะฮ์” (Ummah) นั้นหมายถึงประชาชาติ เป็นอีก
ค าหนึ่งที่ถูกใช้ควบคู่กันเสมอ 



วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์                                       ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 

JOIS PSU I 19 

การปฏิบัติความเป็นตรงกลางตามที่เคยขึ้นมาในยุคแรก
ของอิสลาม  
  3. แสดงให้เห็นถึงการขับเคลื่อนอารยธรรมใน
ยุคแรกเริ ่ม การปฏิสัมพันธ์ระหว่างอารยธรรม ความ
พยายามรักษาความสมดุลระหว่างอารยธรรมในโลกแห่ง
ความขัดแย้ง จากประสบการณ์ในหน้าประวัติศาสตร์ 

วิธีกำรศึกษำ 
 1. ศึกษาการอรรถาธิบายอัลกุรอานที ่มีต่อ
โองการว่าด้วยประชาชาติตรงกลาง โดยเฉพาะอย่างยิ่ง
งานอรรถาธิบายอัลกุรอานที่อ้างอิงทัศนะความเข้าใจ
จากคนยุคแรกของอิสลาม เพื ่อประมวลความเข้าใจ
โดยรวมให ้กระช ับท ี ่ส ุดต ่อความหมายของค  าว่า
ประชาชาติตรงกลาง โดยมุ ่งการศึกษาไปยังค  าว่า 
ประชาชาต ิตรงกลาง (Middle Nation) ท ี ่ ใช ้บอก
ลักษณะของประชาชาติมุสลิมเป็นค าส าคัญ  
  2. ศึกษากระบวนการของการด ารงอยู่ในความ
เป็นประชาชาติตรงกลาง จากโครงสร้างค าสอนอิสลาม 
เพ ื ่อให ้ เข ้าใจการปฏ ิบ ัต ิความเป ็นตรงกลางของ
ประชาชาติมุสลิม ที ่ได้มาจากตัวบทอัลกุรอานและ     
หะดีษ นอกจากนั้นย ังเป ็นการศึกษาภาพรวมของ
ประวัติศาสตร์ในยุคแรกเริ่ม โดยมุ่งไปที่ความสัมพันธ์
ระหว่างอิสลามกับอารยธรรมในยุคสมัยนั้นโดยสังเขป 

ผลกำรศึกษำ 

1. ควำมหมำยในงำนอรรถำธิบำยอัลกุรอำน 
  การกล ่ าวถ ึ ง  “ประชาชาต ิตรงกลาง” 
(Middle Nation) ถูกกล่าวไว้ในคัมภีร์อัลกุรอาน อยู่ใน
ประเด็นเดียวกับประเด็นของการก าหนดบัยตุลลอฮ์หรือ
เร ียกอีกอย่างว่ากะอ์บะฮ์ (Kahbah) ให้เป็นทิศทาง
(Direction)ที่ใช้มุ่งส าหรับการสักการะบูชา ที่เรียกว่า 
“ก ิบละฮ์” (Qiblah) จากบ ัยต ุลม ักด ิสท ี ่ต ั ้ งอย ู ่ที่
เยรูซาเล็ม มาสู ่บัยตุลลลอฮ์หรือกะอ์บะฮ์ที ่ตั ้งอยู ่ที่      
มักกะฮ์ ซึ่งเกิดขึ้นปีสองหลังจากการสถาปนาระบบการ

ปกครองที่นครมะดีนะฮ์ หลังจากที่ได้หันหน้าไปทางบัย
ตุลมักดิสเป็นเวลา 16 เดือน (Muslim, n.d.) จุดก าเนิด
นี้จึงเป็นเรื่องเดียวกับการสถาปนาให้อุมมะฮ์อิสลามเป็น
อุมมะฮ์วะสัฏ (ประชาชาติตรงกลาง) ดังที่การกล่าวถึง
ความเป็นเหตุผลเรือ่งนี้ในอายะฮ์ (โองการ) อัลกุรอานว่า 

هُمُْعَنُُُْسَيَقُولُُ اسُِمَاُوَلََّّ فَهَاءُُمِنَُالنَّ السُّ
واُعَلَيُْ نُ تُِِكََ لَّ ا بلَْتهِِمُُ مَْشِْْقُُقِ ل ا ُ ِ لُْلِِلَّّ قُ ُ هَاُ

ُ طٍ ا صَِِ ُ لََ إِ ُ َشَاءُ ي نُْ مَ هْدِيُ يَ ُ ُ ْمَغْربُِ ل ا وَ
١٤٢ُمُسْتَقِيمٍُ

 [142: البقرة]

ความว่า:  “... บรรดาคนเขลาในหมู่มนุษย์
นั้นจะกล่าวว่า อะไรเล่าที่ท าให้พวกเขา หัน
ออกไปจากกิบละฮ์ (ทิศ) ของพวกเขา ที่
พวกเขาเคยผินไป (คือที่บัยตุลมักดิสหรืออลั
อักศอ) จงกล่าวเถ ิด (ม ุอ ัมม ัด) ว ่าทิศ
ตะวันออกและทิศตะวันตกนั ้นเป็นสิทธิ
ของอัลลอฮฺเท่านั้น พระองค์จะทรงแนะน า
ผ ู ้ท ี ่พระองค ์ทรงประสงค ์ไปส ู ่ทางอัน
เที่ยงตรง” 

(อัลบะเกาะเราะฮ์:142) 

  แนวคิดของกิบละฮ์ (Qiblah) นั้น คือทิศทาง
ในการท าอิบาดะฮ์ (การสักการะบูชาต่อผู้เป็นเจ้าเพียง
หนึ่งเดียว) แนวคิดนี้ถูกก าหนดมาใช้ทุกยุคสมัย ก่อน
หน้านี้กิบละฮ์อยู่ที่บัยตุลมักดิส (เยรูซาเล็ม) กล่าวไดอ้ีก
อย่างว่า แนวคิดกิบละฮ์ เป็นแนวคิดที ่ท าให้เตาฮีด
(ความเป็นหนึ่งของอัลลอฮฺ) มีความสะอาดบริสุทธิ์ เพื่อ
ไม่ให้หันไปยังทิศทางอื่น ๆ ที่อาจก่อเกิดการตั้งภาคี     
(ชิริก) ขึ้นมา แต่ประเด็นใหญ่เรื่องนี้เป็นเรื่องของการ
สถาปนาอาคารกะอ์บะฮ์ขึ ้นมาเป็นกิบละฮ์ (Qiblah) 
แทนอาคารอัลอักศอที่เยรูซาเล็ม ส าหรับอาคารกะอ์
บะฮ์ในความศรัทธาของมุสลิมคืออาคารหลังแรกบนโลก
นี้ที่ถูกสร้างขึ้นมาเพื่อสักการะต่อพระผู้เป็นเจ้า และถือ



วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์                                       ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 

JOIS PSU I 20 

ว่าเป็นการน าทางแต่มนุษยชาติสู ่หนทางอันเที่ยงตรง          
(al-Sa’dī, n.d.) ต่อมาได้รับการบูรณะโดยท่านนบีอิบ
รอฮีมและบุตรชายคือท่านนบีอิสมาอีล  (al-Ṭabarī , 
n.d.) จากตรงนี้เองที่ได้กลายเป็นจุดเริ่มต้นของเผ่าพันธุ์
อาหรับ เป็นการจัดวางสายของศาสนทูตเพื่อรองรับการ
มาของศาสนทูตท่านสุดท้าย คือท่านนบีมุฮัมมัด  การ
เปลี่ยนแปลงนี้จึงมีนัยยะที่มากกว่าการเปลี่ยนแปลง
ทิศทางทางการสักการะ แต่มันคือการเปลี่ยนแปลงจุด
ศูนย์กลางผู ้คนชุดใหม่มาสู ่กลุ ่มคนชุดใหม่  อายะฮ์ 
(โองการ) ถัดมาจึงได้กล่าวถึงสถานะพิเศษในการก าเนิด
ขึ้นประชาชาติอิสลามด้วยการระบุด้วยค าว่า “อุมมะฮ์ 
วะสัฏ” แปลว่า ประชาชาติตรงกลาง (Middle Nation) 
ดังนี ้

ةًُوَسَطًاُُوَكَذَلكَُِ مَّ
ُ
١٤٣ُُ... جَعَلنَْاكُمُْأ

 [143: البقرة]

ความว่า:  “...และในท านองเดียวกัน (ท่ีได้มี
การเปลี่ยนกิบละฮ์นั ้น) เราได้ให้พวกเจ้า
(ประชาชาติมุสลิม) เป็นประชาชาติตรง
กลาง ...” 

(อัลบะเกาะเราะฮ์: 143) 

อัล-กุรฏุบียฺ (al-Qurtubī , n.d.) อธิบายการ

การกล่าวเปรียบเทียบนี้ว่า “...ดังที่กะอ์บะฮ์ได้ด ารงอยู่

ตรงกลางของผืนแผ่นดิน และในท านองเดียวกัน เราได้

ให้พวกเจ้าเป็นประชาชาติตรงกลาง” ตามแนวคิดนี้  

“ผู ้คนแห่งกิบละฮ์” (อะฮ์ล ุล กิบละฮ์) จะหมายถึง

ประชาชาติอิสลาม คือทุกคนท่ีละหมาดไปยังอาคารกะอ์

บะฮ์ จากทั้งตะวันออกหรือตะวันตก กะอ์บะฮ์จึงเป็น

ศูนย์กลางแห่งมนุษยชาติ ซึ ่งท าหน้าที ่เป็นทิศทาง

ส าหรับการอิบาดะฮ์ (สักการะบูชา) และเป็นที่ซึ่งมนษุย์

ได้เคลื่อนไปรอบ ๆ ศูนย์กลางนี้ ด้วยภาพที่เป็นจริงนี้ได้

สร้างให้ประชาชาติอิสลามมีสถานะอยู่ตรงกลางของ

มนุษยชาติตามไปด้วย นี ่เป็นการเปรียบประชาชาติ

อิสลามเข้ากับการสถาปนากะอ์บะอ์ขึ้นเป็นกิบละฮ์ (al-

Shawkānī , 2004)  

  ประเด็นที่ส าคัญต่อมาเมื่ออัลกุรอานได้กล่าว 

การเป็นประชาชาติตรงกลาง (Middle Nation) คือการ

ผูกติดอยู ่กับแนวคิด “การเป็นพยาน” (Shahādah) 

ดังท่ีใจความระบุไว้ชัดเจนต่อมาว่า  

ُُشُهَدَاءَُُلِِكَُونوُاُُ... ﴿ ُ﴾١٤٣... ُالنَّاسُُِعَََ

 [143: البقرة]

ความว่า:  “...เพื่อพวกเจ้าจะได้เป็นพยานแก่
มนุษย์ท้ังหลาย...” 

(อัลบะเกาะเราะฮ์: 143) 

ความหมายของการเป็นพยาน (ชะฮาดะฮ์)
ดังกล่าว มีการอ้างอิงไปที่วันกิยามะฮ์ (วันฟื้นชีวิตเพื่อ
การพิพากษา) เมื่อศาสนทูตต่าง ๆ ได้ปรากฏขึ้นในวัน
พิพากษา และถูกถามถึงภารกิจการเผยแผ่สัจธรรม แต่
ปรากฏว่า ผู้คนในยุคสมัยของพวกเขาไม่ยอมเป็นพยาน
ให้ แต่แล้วมุฮัมมัดและประชาชาติอิสลามก็กล้าที่จะเป็น
พยานให้ รายงานท่านอบูสะอีด อัล-คุดรีย ท่านนบี  
ได้อธิบายเรื่องราวที่เกิดขึ้นในวันพิพากษานี้โดยอิงกับ
โองการอัลกุรอานดังกล่าวไว้ว่า 

  أمَُّة    جَعَلْنَاكُمْ   وكََذَلِكَ ﴿ وَهْوَ قَ وْلُهُ جَلَّ ذِكْرهُُ  ))...  
وا   وَسَط ا تَكُونُ ءَ   لِ لَى  شُهَدَا نَّاسِ   عَ ل وَسَطُ   ﴾ ا لْ   وَا
  ...((الْعَدْلُ 

 (رواه البخاري :9/136)

ความว่า:  “... (สอดคล้องกับ) พระด ารัส
ของอัลลอฮฺที่ได้ว่า “และในท านองเดียวกัน
เราได้ท าให้พวกเจ้าเป็นประชาชาติตรง
กลาง เพื่อพวกเจ้าจะได้เป็นพยานแก่มนุษย์
ทั้งหลาย”ตรงกลางคือความยุติธรรม”  



วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์                                       ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 

JOIS PSU I 21 

(al-Bukhārī, 1422 : 9/136)2   

  การเล่าเรื่องในอนาคตของวันพิพากษาจึงส่ง
นัยยะส าคัญต่อความตระหนักว่าภารกิจของการเป็น
ประชาชาติตรงกลางนั้นด านินไปกระทั่งถึงวันพิพากษา
ในม ิต ิของความศร ัทธา การเป ็นพยาน  (witness) 
หมายถ ึ งการ เป ็นพยานต ่อความจร ิ งตลอดหน้า
ประวัติศาสตร์ร่วมกัน เริ่มจากรุ่นของเศาะฮาบะฮ์ที่เป็น
พยานถึงการปรากฏความจริงให้แก่รุ่นตาบิอีน (รุ่นที่ทัน
พบเจอเศาะฮาบะฮ์) ไปจนถึงวันสิ้นโลก (al-Qurtubī , 
n.d.)  เพื่อยืนยันถึงความจริงของการน า  อิสลามไปให้
ถึงพวกเขา (al-Shawkānī, 2004) ความหมายของการ
เป็นพยานจึงมีความหมายถึงการท าให้มนุษชาติสัมผัส
และมองเห็นได้ถึงอิสลามที ่แท้จริงอันปรากฎอยู ่ใน
ประชาชาติอิสลาม ความหมายของค าว่า “วะสัฏ” (ตรง
กลาง) จ ึงถ ูกอธิบายโดยสัมพันธ ์โดยตรงกับความ
ยุติธรรม (อัดล์) เป็นการแสดงถึงความยุติธรรมที่แทจ้ริง 
ซึ่งวางอยู่บนความสามารถในการมองเห็นต่อสิ่งต่าง ๆ 
ได้อย่างถูกต้องแม่นย า มีจิตใจที่กล้าหาญในการตัดสิน
ได้ ดังนั้น ความหมายหลักของ “วะสัฏ” จึงผูกพันอยู่กับ
ค าอธิบายหลักคือ “อัดล์” (ความยุติธรรม) ท่าน นบี  
ได้ให้ความหมายนี้เป็นส าคัญตามหะดีษที่อ้างมาข้างต้น 
เช่นเดียวกับท่านอิบนุ อับบาส กล่าวว่า “และในท านอง
เดียวกัน เราได้ให้พวกเจ้าเป็นประชาชาติตรงกลาง” คือ
ได้ท าให้พวกท่านเป็นประชาชาติที่มีความยุติธรรม (al-
Ṭabarī , n.d.)  เศาะฮาบะฮ์อีกหลายท่านและคนยุค
แรกของอิสลามได้ให้ความหมายนี้ไว้ในทิศทางเดียวกัน 
ถือว่าเป็นความหมายหลักที่มีต่อค าว่า “วะสัฏ” (ตรง
กลาง) 
  อย่างไรก็ตาม ความหมายที่ตามมาของค าว่า 
“วะสัฏ” (ตรงกลาง) ถูกอธิบายอีกว่าเป็นประชาติที่ดี

 
2 ส านวนคล้ายคลึงกับที่บันทึกในมุสนัด อะหฺมัด (Ahmad , 2001: 17/ 

372)  สุนัน อัต-ติรมีซีย (al-Tirmizī, 1975: 5/207)  อัส-สุนัน อัล-กุบรอ 
(al-Nasa‘ī, 2001: 10/18) เป็นต้น 

ที่สุด (คิยาร์) ด้วยวิถีทางที่ดีงามที่สุด เที่ยงธรรมที่สุด 
และม ีความกระจ ่างช ัดท ี ่ส ุด ( Ibn Kathīr, 2002 : 
1/454)  ดังนั้น การจะก้าวไปถึงสถานะแห่งชะฮาดะฮ์ 
(การเป็นพยาน) ได้ ประชาชาตินั้นต้องมีพัฒนาการไปสู่
ความดีที่ยอดเยี่ยมนี้เท่านั้น พวกเขาจึงสามารถแสดง
ความหมายของค  าว ่ าย ุต ิ ธรรมได ้ อย ่ างแท ้ จริ ง 
ความหมายนี้ได้รับการยืนยันจากอายะฮ์ (โองการ) หนึ่ง
ที่ว่า   

ةٍُُخَيَُُْكُنتُْمُْ مَّ
ُ
خْرجَِتُُْأ

ُ
١١٠ُُُ... للِنَّاسُُِأ

 [110: عمران آل]

ความว่า:  “พวกเจ้านั้น เป็นประชาชาติที่ดี
ที่สุด ซึ่งถูกให้อุบัติขึ้นส าหรับมนุษยชาติ...” 

(อาละ อิมรอน: 110) 

  ความหมายของการเป็นประชาชาติที่ดีเลิศนั้น 
ไม่ได้เป็นการถูกเลือกเพื่อตนเอง แต่เป็นการถูกเลือก
เพื่อเป็นความสันติแก่มนุษยชาติทั ้งหมด อิบนุ กะษีร
(Ibn Kathīr, 2002) กล่าวว่า “พวกเขาเป็นประชาติที่ดี
เลิศที่สุดท่ามกลางประชาชาติต่าง ๆ และเป็นผู้คนที่ยัง
ประโยชน์อย่างที่สุด เพื่อมนุษยชาติทั้งหลาย” นั่นคือ
ผู ้คนที่อยู ่ร่วมกับท่านนบี  คือบรรดาเศาะฮาบะฮ์ 
พวกเขาอพยพ ดิ้นรน แล้วสุดท้ายได้สถาปนานครแห่ง
มะดีนะฮ์ขึ้นมา (al-Ṭabarī , n.d.) นั่นคือแบบแผนของ
ประชาชาติที ่ด ีเล ิศที ่ถ ูกน ามาออกมาสู ่มนุษยชาติ 
ความหมายของวะสัฏมีความหมายถึงพัฒนาการที่อุดม
สมบูรณ์ อัล-กุรฏุบียฺ (al-Qurtubī , n.d.) กล่าวว่า “ 
(เปรียบดั่ง) ตรงกลางแห่งหุบเขา มันคือจุดที่ดีที่เลิศที่สุด 
ซึ่งตรงนั้นจะอุดมไปด้วยพืชพันธุ ์และแหล่งน ้า” อิบนุ 
กะษีร (Ibn Kathīr, 2002) ให้นิยามความหมายวะสัฏ



วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์                                       ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 

JOIS PSU I 22 

ของความดีเลิศว่า “ดีเลิศที่สุดมีความโอบอ้อมอารีอย่าง
ที่สุด”  
  ดังนั้น ทั้งความหมายของความยุติธรรมและ
ความดีเลิศ จึงเป็นลักษณะสองด้านของเจตนารมณ์      
การด ารงอยู ่ของอุมมะฮ์ วะสัฏ  อัล-เชากานีย (al-
Shawkānī , 2004: 1/99) กล ่าวว ่า  “ตรงกลาง คือ
ยุติธรรมและดีเลิศ” อิบนุ อัล-เญาซีย (Ibn al-Jawzī, 
1984)  กล่าวว่า “คือความยุติธรรมที่สุดและดีเลิศที่สุด
ของพวกเขาท้ังหลาย (คือในมวลหมู่มนุษยชาติ)”  

2. วิธีกำรจัดวำงผู้คนแห่งศรัทธำสู่ตรงกลำง
อำรยธรรม 

อิสลามในยุคแรกเริ่มได้ขนานนามตัวตนของ
ประชาชาติอิสลามนิยมเรียกอีกชื่อหนึ่งว่า “อะลุล กิบ
ละฮ์” แปลว่าผู้คนแห่งทิศ3  ในทางศาสนาหมายถึงทิศที่
ไปยังอาคารกะอ์บะฮ์ ความหมายของ อะฮ์ลุล กิบละฮ์ 
จึงหมายถึงการเป็นผู้ศรัทธา การเป็นผู้มีเตาฮีด (ความ
เป็นหนึ่งของอัลลอฮฺ) โดยไม่มีการตั้งภาคีใด ๆ นี่เป็น
นิยามของ อะฮ์ลุล กิบละฮ์ ซึ่งมีการขยายความต่อไปอีก
ว่า อะฮ์ลุล กิบละฮ์นั้นพวกเขาละหมาดร่วมกันได้ ซึ่ง
เป็นการแสดงออกที่ส าคัญมากถึงการยอมรับความเป็น
มุสลิมระหว่างกัน รวมทั้งสามารถรับประทานเนื้อสัตวท์ี่
อีกฝ่ายเชือดได้ สามารถแต่งงานกันได้ เป็นต้น เราจะ

เห็นแนวคิดนี้ถูกกล่าวถึงไว้จากท่านนบี  เอง รายงาน
จากท่านอนัส บิน มาลิก ว่า ท่านนบี  กล่าวว่า 

نَا(( نَا، وَأَكَلَ ذَبِيحَتَ نَا    ، مَنْ صَلَّى صَلََتَ  لَتَ  قْبَلَ قِب ْ وَاسْتَ 
 ...(( فَذَلِكَ الْمُسْلِمُ 

 (رواه البخاري :87 /1)

ความว่า: “ผู้ใดก็ตามที่ละหมาดเหมือนที่เรา
ละหมาด และผินหน้าของเขาไปทางกิบละฮ์

 
3 ค าว่า “อะฮ์ล” แปลว่า ผู้คน ส่วนค าว่ากิบละฮ์ แปลว่า ทิศ, 

ทิศทาง (Direction) 

(ท ิศทาง)  เหม ือนเรา และร ับประทาน
(เนื้อสัตว์) ที่เราเชือด เขาย่อมถือเป็นมุสลิม
...”  

(al-Bukhārī, 1422 : 1/ 87)4   

วิถีทางของ “ประชาชาติตรงกลาง”(Ummah 
Wasat) ได้เคลื่อนอยู่รอบ ๆ สิ่งที่อยู่ตรงกลางคืออาคาร
กะอ์บะฮ์ ในนครม ักกะฮ์  ด ้ วยก ับการปฏ ิบ ั ต ิ ใน
ชีวิตประจ าวันผ่านการละหมาดห้าเวลาด้วยการหันหน้า
ไปทางอาคารกะอ์บะฮ์ ไปจนถึงการท าฮัจญ์ในทุก ๆ ปีที่
นครมักกะฮ์ ซึ่งก าหนดให้มุสลิมที่มีความสามารถกระท า
อย่างน้อยหนึ่งครั้งในชีวิต นี่เป็นการสร้างทิศทาง (กิบ
ละฮ์) ที ่เป็นหนึ ่งเดียว ค าว่า“อะฮ์ลุล กิบละฮ์” จึง
หมายถึงผู้คนแห่งทิศทาง (เดียวกัน) การมีหลักยึดมั่นใน
ความเป็นหนึ่งของผู้เป็นเจ้าเพียงหน่ึงเดียวเหมือนกัน ไม่
ว่าพวกเขาจะอยู่ที่แห่งใดในโลกนี้ พวกเขาก็จะถูกยึดโยง
กันโดยมีอาคารกะอ์บะฮ์อยู่ตรงกลาง  
  อบู ญะอ์ฟัร อ ัฏ-เฏาะหาวีย์ (al-Tahawī, 
1414) ได้กล่าวถึงอะฮ์ลุล กิบละฮ์ ไว้ว่า “เราให้ช่ือ
ชาวอะฮ์ลุลกิบละฮ์ของเรา ด้วยการเป็นมุสลิมที่ศรัทธา 
ตราบที่ศรัทธาในสิ่งที่ท่านนบี  ได้น าออกมาในสิ่งที่รู้
กันดีแล้ว (ว่าเป็นค าสอนอิสลามอย่างแน่นอน) ด้วย
ความเชื่อมั่นอย่างหนักแน่นในทุกสิ่งที ่ท่านนบี  ได้
กล่าวหรือเปิดเผยให้ทราบ” อย่างไรก็ตาม อะฮ์ลุล กิบ
ละฮ์อาจมีการกระท าที่บกพร่องในด้านต่าง ๆ (ที่เป็น
การกระท าที่ยังไม่ท าให้สิ้นศรัทธา) แต่อะฮ์ลุล กิบละฮ์
จะยังคงรักษาศรัทธาต่อทุกสิ่งทุกอย่างในอิสลามไว้ได้ นี่
เป็นเงื ่อนไขส าคัญที่สุดของอะฮ์ลุล กิบละฮ์ ดังเช่นที่  
อ ิบนุ ต ัยม ียะฮ์ ( Ibn Taymīyah, 1995) กล ่าวไว ้ว่า 
“แนวทางของอะฮ์ลุส สุนนะฮ์ วัลญะมาอะฮ์ ก าหนด
ชัดเจนจากสิ ่งที ่อ้างมาจากอัลกุรอานและสุนนะฮ์ว่า 

4 ส านวนคล้ายคลึงกันในบันทึกเศาะฮีฮ์อัลบุคอรีย์ จากรายงาน
ของท่านอัล-บะรออ์ (al-Bukhārī, 1422 : 7/ 102), เศาะฮีฮ์ มุสลิม 
(Muslim, n.d.: 3/1553) เป็นต้น 



วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์                                       ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 

JOIS PSU I 23 

พวกเขาจะไม่กล่าวหาคนใดคนหนึ่งจากอะฮ์ลุล กิบละฮ์ 
ว่าเป็นกาฟิร (ผู้ปฏิเสธศรัทธา) ด้วยเพราะการท าบาป
หนึ่ง ๆ ”  

พัฒนาการของการเป็นตรงกลางหรือวะสัฏนั้น 
คือการเคลื่อนให้ตัวประชาชาติจากพื้นฐานคือการเป็น 
“อะฮ์ลุล กิบละฮ์” (ผู ้คนแห่งกิบละฮ์) หรือผู ้คนที่มี    
เตาฮีด (ความเป็นหนึ่งของผู้เป็นเจ้า) นั่นคือผู้ที่สามารถ
ขจัดชิรก์ (การตั้งภาคี) ทั้งหลายทิ้งไปได้ ดังนั้น การจัด
วางกะอบะฮ์เป็นศูนย์กลางก็คือการจัดวางผู ้คนที่ มี          
เตาฮีดให้กลายเป็นผู้คนที่อยู่ในวงกลมตรงกลางอารย
ธรรมของมนุษยชาติทั ้งหมด โดยจินตนาการถึงการมี
ผู้คนที่ไม่ได้มีเตาฮีดรายล้อมพวกเขาอยู่ ถือเป็นการวง
ประชาชาติอิสลามลงตรงกลางประชาชาติทั ้งหลาย 
ดังนั ้น ค าว่า "อะฮ์ลุล กิบละฮ์" นอกจากจะเป็นการ
ก าหนดกรอบที่กว้างที่สุดที่คนหนึ่งจะอยู่ในฐานะเป็น
มุสลิมแล้ว ค าว่า "อะฮ์ลุล กิบละฮ์" ยังบอกถึงภารกิจ
ของประชาชาติอิสลามที ่เปลี่ยนแปลงไปแล้วในหน้า
ประวัติศาสตร์ เพราะทิศนี้ได้เปลี่ยนจากทิศแห่งอลักุดส์
(เยรูซาเล็ม) จากศาสนทูตก่อนหน้านี้ที่มีศูนย์กลางอยู่
ที่บนีอิสรออีล (ลูกหลานของท่านนบีอิสหาก) มาเป็นทิศ
ใหม่  ค าว่า อะฮ์ลุล กิบละฮ์ จึงเป็นทิศทางใหม่ ที่ไม่ได้
อย ู ่ท ี ่บน ีอ ิสรออ ีล แต ่อย ู ่ท ี ่อ ุมมะฮ์  วะส ัฏ หรือ 
"ประชาชาติตรงกลาง" (Middle Nation) แทน ดังที่ถูก
ระบุไว้ในอัลกุรอานว่า “... และในท านองเดียวกัน (จาก
การเปลี่ยนทิศ) เราก็ได้ท าให้พวกเจ้าเป็นประชาชาติตรง
กลาง... ” (ความหมายอัลกุรอานจากสูเราะฮ์ บะเกาะ
เราะฮ์ อายะฮ์ 143) 
  ในค าสอนอิสลามถือว่า ชาวอะฮ์ลุล กิบละฮ์
(ผู้คนแห่งทิศ) เป็นค าอุดมคติที่ยิ่งใหญ่มากของผู้คนใน
ยุคแรก ดังนั้น ทุกครั้งท่ีเข้าสู่ละหมาด ไม่เพียงแต่จะเป็น
การร าลึกถึงพระผู้เป็นเจ้าเท่านั้น แต่มันยังได้ส าทับถึง
ภารก ิจของพวกเขาเองด ้วยการห ันไปใน "ท ิศ "
(direction) เดียวกัน เพื่อจะได้ร่วมสร้างสรรค์ความดี
งามให้เกิดขึ้นในโลกนี้ พวกเขาไม่ใช่สังคมเผ่าอีกต่อไป 

แต่พวกเขาก าลังก้าวย่างไปสู ่ส ังคมแห่งอารยธรรม      
“...เพื ่อเป ็นประจักษ ์พยานท่ามกลางมนุษย ์ชาติ
ทั้งหลาย” (ความหมายอัลกุรอานจากสูเราะฮ์ บะเกาะ
เราะฮ์ อายะฮ์ 143) 
  อัล-เฏาะบะรีย์ (al-Ṭabarī , n.d.) กล่าวถึง
กระบวนการความหมายประชาชาติตรงกลางโดย
เกี ่ยวพันกับประชาชาติทั้งหมดบนโลกเอาไว้ว่า“...อา
ยะฮ์อัลกุรอานที ่ว ่า ดังที ่เรำได้ท ำให้พวกเจ้ำเป็น
ประชำชำติตรงกลำง หมายถึงดังที่เราได้ให้ทางน าแก่
พวกเจ้า โอ้ บรรดาผู้ศรัทธาทั้งหลายด้วยการปรากฏขึ้น
ของมุฮัมมัดที่ส่งมาจากอัลลอฮฺ แล้วเราได้สร้างความ
พิเศษให้แก่พวกเจ้าด้วยการบรรลุผลด้วยกับกิบละฮ์ 
(ทิศ) ของอิบรอฮีมและมิลละฮ์ (แนวทาง) ของเขา เรา
ได้ให้ความดีเลิศด้วยสิ่งนี้อย่างเปรียบไม่ได้ว่าผู้คนจาก
มิลละฮ์ (แนวทาง) ไหน ๆ เช่นเดียวกันนี้เราได้ให้ความ
พิเศษและความดีเด่นแก่พวกเขายิ ่งกว่าผู ้คนอื ่น  ๆ 
ท่ามกลางผู้สังกัดศาสนาทั้งหลาย ด้วยกับการท าให้พวก
เจ้าเป็นประชาชาติตรงกลาง”  
 ทุกครั้งที่มุสลิมละหมาดมุสลิมจะย ้าความเป็น 
“อะฮ์ล ุล ก ิบละฮ์” ด ้านหนึ ่งค ือการสักการะบูชา
ต่ออัลลอฮฺ เพียงหนึ่งเดียว อีกด้านหนึ่งคือการมองเห็น
ศูนย์กลางอารยธรรมใหม่ ที ่เคลื ่อนย้ายจากโลกเก่า
ของบนีอิสรออีล มาสู่โลกใหม่ของอุมมะฮ์วะสัฏ ซึ ่งมี
ศูนย์กลางใหม่ของชนทุกเผ่าพันธุ์ทุกภาษา แนวคิดของ 
“อะฮ์ล ุล ก ิบละฮ์” ไม ่ได ้เป ็นการสร ้างศาสนิกใน
ความหมายทั่วไป แต่เป็นการสร้างประชาติสายกลาง
(วะส ัฏ) ที ่ด  ารงอย ู ่ตรงกลางอารยธรรม แบ ่งปัน 
ช่วยเหลือ อุ ้มชู และแสดงให้เห็นถึงเมตตาธรรมและ
ยุติธรรม ดังนั้น แนวคิดของ อุมมะฮ์ วะสัฏ (ประชาชาติ
ตรงกลาง) ที ่เคลื ่อนไปเช่นนี้จึงกลายเป็นศูนย์กลางที่
ประสานระหว่างอารยธรรมต่าง ๆ บนหลักการแห่ง
ความยุติธรรม (อัดล์) ความดีเลิศ (คิยาร์) เพื่อให้สามารถ
บรรลุถึงการเป็นพยาน (ชะฮาดะฮ์) แก่มนุษยชาติ
ทั้งหลาย 



วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์                                       ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 

JOIS PSU I 24 

 3. จุดเร่ิมต้นกำรปฏิสัมพันธก์ับอำรยธรรม
ใหญ่ในยุคแรกเร่ิม 

สถานะความเป็นประชาชาชาติตรงกลาง
(Ummah Wasat) เริ่มต้นก าเนิดจากการมีกิบละฮ์เป็น
ศูนย์กลางของการอิบาดะฮ์ (สักการะบูชาต่ออัลลอฮฺ
เพียงหนึ่งเดียว) และเป็นการจัดวางผู้คนที่มีด ารงตนอยู่
บนหลักการเตาฮีด (ความเป็นหนึ่งเดียวของอัลลอฮฺ)  
จากนั้นมันได้ ถูกก าหนดให้มีสถานะตรงกลางระหว่าง
อารยธรรมของโลก ระหว่างตะวันออกและตะวันตก 
และระหว่างด้านเหนือและด้านใต้ สถานที่ตั้งของกะอ์
บะฮ์จึงยังเป็นการจัดวางในมิติของภูมิศาสตร์อารยธรรม  
อะห์มัด อับดุรเราะห์มาน อัสสายิห์ (al-Sayih, 1977) 
อธิบายว่า “... ที่ตั้งของมันยังคงมองเห็นเป็นพยานได้ถึง
ผ ู ้คนทั ้งหมดและด ารงการเป็นพยานให้แก่ผ ู ้คนได้
ทั้งหมด มันครอบคลุมชาวโลกทั้งหมด สิ่งที่เป็นดอกผล
ทางจิตวิญญาณและความคิด จึงเคลื่อนผ่านจากแห่ง
หนึ่งไปยังอีกแห่งหนึ่ง และควบคุมการเคลื่อนไหวนี้ทั้ง
ในด้านวัตถุและสิ่งนามธรรม” ความหมายของวะสัฏจึง
เป็นเรื่องของสถานะแห่งการจัดวางที่ปรากฏอยู่ระหวา่ง
สองด้าน (al-Ṭabarī , n.d.) ซึ ่งถูกห้องล้อมด้วยด้าน   
ต่าง ๆ หรือสถานะบางสิ่งที่ห้อมล้อมด้วยสิ่งต่าง ๆ (al-
Umr, n.d) การพยายามรักษาสถานะ “วะสัฏ” ได้จริง
ย่อมต้องอาศัยปัจจัยความดีเลิศ (คิยาร์) หลายอย่าง โดย
สิ่งที่ส าคัญคือความรู้ที่กว้างขวางและลึกซึ้ง จิตวิญญาณ
ที่เป็นอิสระจากสิ่งหลอกลวงและจอมปลอมจากการที่
พวกเขายึดมั่นกับเตาฮีด และมีส านึกในความเป็นมนษุย์
อย่างแท้จริง เมื ่ออยู ่ตรงกลางก็พยายามที ่จะสร้าง
สภาวะที่สมดุล แสวงหาความร่วมมือ โดยอาศัยความ
ยุติธรรม (อัดล์) เป็นเรื่องมูลฐาน ในแง่มุมนี้เองที่แนวคิด
วะสัฏได้อธิบายความหมายของมันคือการด ารงอยู่ตรง
สายกลางระหว่างความสุดขอบไปในด้านต่าง ๆ อัล-
เฏาะบะรีย์ (al-Ṭabarī , n.d.) กล่าวว่า “การที่อัลลอฮฺ 
 ได้บอกลักษณะพวกเขาด้วยกับค าว่าวะสัฏ (ตรง
กลาง) เพื่อให้เกิดการจัดวางตรงกลาง เพื่อไม่ให้พวกเขา

เป็นพวกเลยเถิด (ในด้านต่าง ๆ) ในศาสนา” อัล-กุรฏุบยี์ 
(al-Qurtubī , n.d.) กล่าวว่า “ความเป็นวะสัฏคือการ
ไม่ได้เป็นทั้งด้านที่สุดโต่งและด้านที่หย่อนยาน ดังนั้น 
มันจึงเป็นสถานะที่ได้รับการยกย่อง”   
  ท่านนบี  และเศาะฮาบะฮ์ (บรรดาสหาย)
ของท่าน เป็นกลุ่มชนที่น าหน้าที่สุดในการใช้แนวคิด
วะสัฏ พวกเขาเป็นรูปแบบชีวิตที่เคลื่อนที่หลากหลาย
มาก เช่น การอพยพ (ฮิจญเราะฮ์) ที่เป็นการผละออกไป
ที่ใหม่ เป็นการเคลื่อนไปสู่พื ้นที่ที่ดีกว่า เมื ่อแสวงหา
ความช่วยเหลือจากเมืองฏออีฟไม่ส าเร็จ ก็ไปยังนครมะ
ดีนะฮ์แทนและได้กลายมาเป็นนครแห่งศาสนทตูในที่สุด 
บางส่วนก็เคลื่อนไปท่ีอบิสสิเนีย ดินแดนที่ไม่ใช่มุสลิม ไป
อาศัยอยู่ในฐานะของชนกลุ่มน้อยที่มีความเชื่อแตกต่าง
จากคนส่วนใหญ่ ขณะเดียวกันผู้คนยังได้เห็นสมรภูมิรบ
อย่างบะดัร อุฮุด และสนธิสัญญาฮุดัยบียะฮ์ การพิชิตมัก
กะฮ์และการให้อภัย ยังได้เห็นความพยายามในการ
สมดุลทางอ านาจกับโรมันและเปอร์เซีย การส่งทูตไป
เยเมนและเม ืองอ ื ่น ๆ น ี ่ เป ็นประสบการณ ์ของ
ประชาชาติตรงกลาง (Ummah Wasat) รุ่นแรกเริ่มของ
อิสลาม 

สิ่งที่ประจักษ์ชัดจากความเป็นตรงกลาง หรือ 
“วะสัฏ” ในยุคแรกนั้น เพียงแค่เริ่มต้น ก็ได้น าสู่ความ
เกี่ยวพันกับสองจักรวรรดิที่แข็งแกร่งท่ีสุดในโลกขณะนั้น
คือโรมันและเปอร์เซีย รวมกระทั่งถึงการหยุดยั้งอิทธิพล
ของจักรวรรดิจีนที่เคลื ่อนมาทางตะวันตก ความเป็น
วะสัฏจึงเป็นการก้าวไปสู่ใจกลางโลกของอ านาจที่ทรง
อิทธิพลอย่างกว้างขวางที่สุด ท่ามกลางโลกที่ไม่เคารพ
กติการะหว่างกันจะไม่สามารถพัฒนาอารยธรรมได้ มัน
จึงจ าเป็นต้องหาหนทางให้ทุกอารยธรรมด ารงอยู่ด้วยกนั 
และสามารถแลกเปลี่ยนความก้าวหน้าทางความรู้และ
ร่วมกันพัฒนาศาสตร์ต่าง ๆ ได้ด้วยกัน 

เหตุการณ์ส าคัญในช่วงสมัยแรกเริ่มที่ท่านนบี 

 ประสบความส าคัญในการรวบรวมมักกะฮ์และมะดี
นะฮ์เข้าเป็นดินแดนเดียวกันแล้ว ท่านนบี  ก็ได้เข้าไป



วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์                                       ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 

JOIS PSU I 25 

หยุดยั้งการขยายอิทธิพลของจักรวรรดิโรมันที่สมรภูมิ

ตะบูก ( غزوة تبوك)5 ในเดือนตุลาคม ค.ศ. 630 เป็น

สมรภูมิครั้งสุดท้ายของท่านนบี  อีกด้วย ทั้งนี ้เพื่อ
ต้องการหยุดยั้งการการแพร่อ านาจเข้ามาครอบครอง
ดินแดนตะวันออกของจักรวรรดิโรมัน และถือว่าเป็น
สงครามที่จบลงด้วยการก าเนิดของอิสลามเข้าสู ่โลก
สากลอย่างเต็มตัว นักเขียนชีวประวัต ิท่านนบี   
Safiyy ar-rahmān al-Mubarakfūri (al-Mubarakfūri,  
2562) กล่าวว่า “สงครามครั ้งนี ้ส ่งผลต่อการขยาย
อิทธิพลและอ านาจของบรรดามุสลิมให้มีความเข้มแข็ง
ในคาบสมุทรอาหรับเป็นอย่างมาก ผู้คนต่างประจักษ์
แล ้วว ่าไม ่ม ีพล ังความสามารถและอิทธ ิพลใดใน
คาบสมุทรอาหรับที่เหนือกว่าอิทธิพลของอิสลาม… ก่อน
หน้านี้พวกเขาฝากความหวังไว้กับชาวโรมัน” จนกระทั่ง
ในหลายศวรรษต่อมาจึงได้ผลักดันอ านาจของโรมันให้
กลับไปสู่ยุโรปได ้ก่อนจะพิชิตนครคอนสแตนตินตโินเปลิ
ใน ค.ศ. 1453 ภายใต้การน าของมุฮัมมัด ฟาติห์ แห่งอุ
ษมานียะฮ์ ในขณะที่การขัดแย้งกับอ านาจของจักรวรรดิ
เปอร์เซียนั้นสามารถยุติได้ในเวลาอันสั้นด้วยชัยชนะ
เหนืออัล-มะดาอิน นครหลวงของเปอร์เซียใน ค.ศ. 636 
ในยุคสมัยของเคาะลีฟะฮ์ อุมัร อิบนู อัล-ค็อฏฏอบ นั่น
ท าให้จักรวรรดิใหญ่ที่สร้างความหวาดกลัวให้ผู้คนในยุค
นั้นได้เปลี่ยนทิศทางของมันไปโดยสิ้นเชิง 

ไม่เพียงแต่การสร้างสมดุลอ านาจต่อจักรวรรดิ
โรม ันและจ ักรวรรด ิ เปอร ์ เซ ียท ่าน ั ้น ในโลกด ้าน
ตะวันออกนั ้นก็มีความน่าสนใจไม่น้อย และเป็นอีก
ตัวอย่างหนึ่งในวิธีการจัดวางสมดุลของอารยธรรม เมื่อ
พิจารณาในช่วงเวลาที่ท่านนบี  ได้สถาปนานครมะดี
นะฮ์ขึ้นใน ค.ศ. 622 ซึ่งถือว่าเป็นจุดเริ่มต้นของระบบ
การปกครองอิสลาม มันเป็นช่วงเวลาที ่ตรงสมัยกับ
ราชวงศ์ถัง อันมีเมืองหลวงคือซีอานที่ก่อตั้งราชวงศ์เมื่อ 

 
5 ปัจจุบันเป็นชายแดนซาอุดิอาราเบียติดกับประเทศจอร์แดน 
ถือเป็นชายแดนของคาบสมุทรอาหรับ 

ค.ศ. 618 เพิ่งก่อตั้งราชวงศ์มาได้เพียง 4 ปี ถือว่าร่วม
สมัยกันอย่างที่สุด ราชวงศ์ถังยังถือว่าเป็นราชวงศ์ที่อยู่
ร่วมสมัยกับยุคสลัฟ (ยุคแรกเริ่ม) ของมุสลิมโดยส่วน
ใหญ่ ในช่วงแรกนั้นราชวงศ์ถังขยายตัวมาทางตะวันตก
ถึงเอเชียกลางอย่างยิ ่งใหญ่มาก แต่ก็ต้องพ่ายแพ้กับ
กองทัพของคิลาฟะฮ์อิสลามในยุคนั้นในสมรภูมิแม่น ้าตา

ลัส ( معركة نهر طلَس)6  ในเดือนกรกฎาคม ค.ศ. 751 

ท าให ้ต ้องถอยร ่นกลับไปยังถ ิ ่นของชาวจีนแต ่ดิม 
หลังจากสมรภูมินี ้ผลให้ทางฝ่ายมุสลิมสามารถครอง
อ านาจเหนือเอเชียกลางต่อไปอีกสี่ศตวรรษต่อมา และ
ได้คุมเส้นทางสายไหม รวมกระทั่งอ านาจการค้าทาง
ทะเลในมหาสมุทรอินเดีย Goodrich (2553) กล่าวว่า 
“แม้ว่านักการทหารฝรั่งจะไม่ได้ให้ความส าคัญแก่การ
รบคราวนี้ แต่สงครามครั้งนี ้ก็มีผลส าคัญมากในทาง
พงศาวดาร  ประเทศจีนสมัยราชวงศ์ถังมีอาณาจักรอัน
ยิ่งใหญ่ไพศาลที่สุดมากกว่าศตวรรษ ต้องมาเผชิญหน้า
กับอาหรับผู้ซึ่งต้องการขยายตัวออกเช่นเดียวกัน แล้วก็
เป็นใหญ่มาในระยะเวลาปาน ๆ กัน โดยได้ปกครองจาก
แถบพรหมแดนกันสูไปจนถึงสเปนและโมร็อคโค ทั้งยัง
คุมมหาสมุทรอินเดียอีกด้วย...”  

แนวคิด “อุมมะฮ์ วะสัฏ” (ประชาชาติตรง
กลาง) ในยุคแรกเริ่มของอิสลามได้เริ่มต้นขึ้นได้ครบทุก
ความหมาย ไม่เพียงแต่เป็นการสักการะบูชาที่มีกะอ์บะฮ์
เป็นศูนย์กลางเท่านั้น แต่ได้เข้าไปยืนเด่นอยู่ในโลกอารย
ธรรมทั้งทางตะวันออกและตะวันตก ได้ท าให้ทิศทางที่
ควบคุมไม่ได้ของอ านาจแห่งจักรวรรดิทั้งหลายเคารพ
กติกากันมากขึ้น ต่อมาการแลกเปลี่ยนความรู้ทั้งหลาย
ของอารยธรรมจ ึงตามมาอย ่างค ึกค ัก และโลกก็
เปล ี ่ยนไปสู ่ย ุคของการแลกเปลี ่ยนกันของความรู้ 
เส้นทางการค้าขายระหว่างดินแดนอิสลามกับจีนนั้น
เติบโตและขยายไปสู ่โลกตะวันตก ชาวมุสลิมไปท า

6 ปัจจุบันอยู่ในประเทศคีร์กีซสถาน (Kyrgyzstan) ในสงครามคร้ัง
นี้ได้มีทัพของชาวทิเบตร่วมเป็นพันธมิตรส าคัญด้วย 



วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์                                       ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 

JOIS PSU I 26 

การค้าถึงดินแดนจีนในสมัยราชวงศ์ถัง (Arnold, 1896)  
รวมทั้งการปฏิสัมพันธ์ในด้านต่าง ๆ  กล่าวได้ว่าแนวคิด
แห่งวะสัฏ ไม่ใช่แนวคิดการปลีกตัวและแยกตัว แต่เป็น
การพยายามก้าวไปอยู่ตรงกลางท่ามกลางประชาชาติ
ต่าง ๆ ค าสอนในแบบวะสัฏได้ท าให้ประชาชาติอิสลาม
เปิดกว้างสู่อารยธรมต่าง ๆ ให้ความส าคัญกับการสร้าง
สะพานของความร่วมมือกันในทุกด้าน (al- Tuwayyirī,  
n.d.)   

อภิปรำยผล 
จากการศึกษาแนวคิด “อุมมะฮ์  วะส ัฏ” 

(Middle Nation) ในการจัดวางอารยธรรมนั้น พบว่า 
มันเป็นแนวคิดการจัดวางอารยธรรมมนุษย์ผ่านการ
สถาปนาประชาชาต ิ  “อ ุมมะฮ์  วะส ัฏ” (Middle 
Nation)  มาพร้อมกับการเปลี่ยนกิบละฮ์ จากอัลอักศอ
มาย ั ง กะ อ์บะฮ์  น ั ่ น ค ื อท ิ ศ ขอ ง กา รอ ิ บ า ด ะ ฮ์  
(ส ักการะบูชา) ในยุคสุดท้าย มันมาพร้อมกับสร้าง
ประชาชาติใหม่ที่มีความมุ่งหมายเป็นแบบเดียวกับกะอ์
บะฮ์ คือการเป็นตรงกลางของมนุษยชาติ ความหมาย
ของตรงกลางนี ้คือ การสามารถสร้างความยุติธรรม 
(อัดล์) ให้กับประชาชาติทั้งหลายได้ ซึ่งมันจะท าได้จริง
นั้นจะต้องพัฒนาประชาชาติขึ้นมาเป็นประชาชาติที ่ดี
เลิศ (คิยาร์) เพื่อสามารถสร้างความยุติธรรมได้ในมิติที่
กว้างขวางอย่างแท้จริง แต่ทั ้งหมดนี้ไม่ได้เพื ่อความ
ยิ่งใหญ่ของประชาชาติอิสลามในโลกนี้ แต่เพื่อสามารถ
ท าหน้าที่เป็นพยานในวันกิยามะฮ์ (วันฟื้นชีวิตเพื่อการ
พิพากษา) ได้อย่างมั่นใจ  

ค าว่า “กลาง” (วะสัฏ) หมายความตามงาน
อธิบายอัลกุรอานยุคคลาสสิคถึง “ความยุติธรรม” คือ
การสามารถเห็นข้อเด่นข้อด้อยของทุกอารยธรรมได้ จน
น าไปสู่การจัดวางด้วยข้อเสนอของอิสลามได้ เพื ่อจะ
น าไปสู่โลกที่สันติ  ค าว่า “ตรงกลาง” นี่เองคือการให้
ความหมายต่อการจัดวางอารยธรรมมนุษย์ในอิสลาม ซึ่ง
ไม่ใช่การครอบง าอารยธรรมอื่น ๆ แต่เป็นการด ารงอยู่

ร่วมกันได้ภายใต้ข้อตกลงที่ยุติธรรม และหันมาพัฒนา
วิทยาการต่าง ๆ การค้าขาย และด้านอื่น ๆ 
  จากการศึกษาเรื่อง“อุมมะฮ์ วะสัฏ” ได้พบถึง
ความสัมพันธ์ของแก่นกลางของค าสอนอิสลามคือเตาฮีด 
(เอกภาพของอัลลอฮฺ) ที ่แสดงออกด้วยการไม่มีชิรกฺ  
(การตั้งภาคี) โดยปรากฏอยู่ในวิถีทางที่มีละหมาดห้า
เวลา ถูกประสานเข้ากับการจัดวางกิบละฮ์ (ทิศทาง) 
ใหม่ ซึ ่งได้กลายมาเป็นการสร้างประชาชาติแบบใหม่ 
เพื่อน าไปสู่การปฏิสัมพันธ์ในเชิงการเป็นพยาน (ชะฮา
ดะฮ์) ให้แก่มนุษยชาติทั้งหมด แนวคิดอุมมะฮ์วะสัฏจึง
ได้กลายเป็นมโนทัศน์ใหม่ที ่มีต่อการจัดวางทางอารย
ธรรมของมนุษย์ 

สรุปผล 
จากกา รศ ึ กษาส าม า ร ถส ร ุ ปผล ไ ด ้ ว่ า 

กระบวนการ“อุมมะฮ์ วะสัฏ” (Middle Nation) เกิดมา
จากรูปแบบที่อยู่ในทิศทางของการละหมาด นั่นคือการ
ก าหนดทิศทางใหม่ไปสู่อาคารกะอ์บะฮ์ กระบวนการนี้มี
ลักษณะเป็นการปฏิบัติจริงของปัจเจกชนมุสลิมแต่ละคน 
ความเป็นศูนย์กลางของกะอ์บะฮ์ถูกท าให้เป็นที่หลอม
รวมจิตใจของประชาชาติอิสลามในทุกวันผ่านเสาหลัก
ของการปฏิบัติศาสนานั่นคือการละหมาดวันละห้าเวลา 
ขณะเดียวกันแนวคิดนี้ได้ย ้าถึงเจตนารมณ์การปรากฎ
ขึ ้นของประชาชาติอิสลามว่าได้เป็นศูนย์กลางของ
มนุษยชาติเช่นเดียวกับอาคารกะอ์บะฮ์ โดยท าหน้าที่
เป็นพยานแก่มนุษยชาติ ซึ่งให้ความหมายว่าต้องพัฒนา
ตัวเองให้อยู่ในสภาวะที่ดีที่สุด (คิยาร์) และรักษาความ
ยุติธรรมอย่างดีท่ีสุดเช่นกัน  

แนวคิดและวิธ ีการปฏิบัต ิเช ่นนี ้ ได ้ท  าให้
ประชาชาติอิสลามพัฒนาขึ้นมาเป็น “ตรงกลาง” ของ
อารยธรรมโลก ท าการแบ่งปันระหว่างอารยธรรม 
จัดสรรทรัพยากร ถ่วงดุลย์และสร้างสมดุลระหว่าง
ประชาชาติต่าง ๆ ที่รายล้อม  เมื่อใดที่สถานะตรงกลาง
อ่อนแอลงไป ความยุ ่งเหยิงก็จะเกิดขึ ้นกับดุลยภาพ



วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์                                       ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 

JOIS PSU I 27 

ระหว่างประชาชาติต ่าง ๆ ดังนั ้น เราจึงพบว่าการ
เคลื่อนไหว ในแนวคิดแบบวะสัฏ (ตรงกลาง) เป็นสิ่งที่
อยู่กับประชาชาติอิสลามมาโดยตลอด  

ข้อเสนอแนะจำกงำนวิจัย 
1. เสนอแนะให้มีการศึกษาธรรมชาติของ

อารยธรรมต่าง ๆ ในยุคการมาของอิสลาม โดยลงลึกไป
ถึงฐานความคิดของอารยธรรมเหล่านั้น เพื่อท าความ
เข้าใจว่าแนวคิด“อุมมะฮ์ วะสัฏ” (Middle Nation) ได้
เข้าปฏิสัมพันธ์อย่างไร? จนสามารถผลักดันโลกในยุคนั้น
ให้เกิดจุดพลิกผันสู ่ความรุ ่งเรืองทางอารยธรรมได้ 

กรณีศึกษานี้จะได้เข้าใจแนวคิดของอุมมะฮ์วะสัฏได้
ช ัดเจนยิ ่งข ึ ้น โดยเฉพาะอย่างย ิ ่งในการศึกษาเชิง    
อารยธรรม 

2. เสนอแนะให้มีการน ามโนทัศน์เกี่ยวกับ 
“อุมมะฮ์ วะสัฏ” (Middle Nation) มาอธิบายบทบาท
ของโลกมุสลิมท่ามกลางการแข่งขันระหว่างมหาอ านาจ
ในยุคร่วมสมัย โดยเฉพาะอย่างยิ่งประเด็นเกี่ยวกับการ
แข่งขันอาวุธ การแย่งชิงทรัพยาการ และสงครามทาง
การค้า เพื่อจะท าให้เกิดข้อเรียกร้องของการสร้างสมดุล
อ านาจที่วางอยู่บนกรอบสันติภาพท่ีแท้จริง 

 

เอกสำรอ้ำงอิง 

Arnold, T W. (1896). Preaching of Islam. Constable.  
al-Bukhārī, Muhammad Ibn Ismā‘īl. (1422). Sahīh al-Bukhārī. Dār Tawq al-Najāh.  
Ibn Hanbal, Ahmad. (2001). Musnad al-Imām Ahmad (al-Muhaqqiq: Shu’ayb al-‘arnaūt). Muazzah al-

Risālah.  
Ibn al-Jawzī. Abū al-Faraj. (1984). Zād al-Masīd. al-Maktab al-Islāmī.  
Ibn Kathīr , Isma‘īl. (2002). Tafsīr al-Qur‘ān al-‘azīm. Dār Tayyibah.  

Ibn Taymīyah, Ahmad. (1995). Majmu‘ Fatāwa. Majma’ al-Mālik Fahd.  
Goodrich, Luther Carrington. (2553). A Short History of the Chinese People. Kledthai Publishing. 
al-Tirmidhī , Muhammad Ibn ‘Isā. (1975). Sunan al-Tirmidhī. Matba’ah al-Halabī.  

al-Mubarakfūri, Safiyy ar-rahmān . (2562). ختوم لم ا يق  رح ل  White Channel .[Ar-Raheeq Al-Makhtum] ا

Publishing. 
Muslim, Abū al-Ḥasan Ibn al-Ḥajjāj. (n.d.). Ṣahīh Muslim. Dār al-Ihya’ al-Kutub al-‘Arabiyah.  
al-Nadwī, Abul Ḥasan Alī. (n.d.) Madhā Khasir al-‘Ālam bi al-Inhiṭāṭ al-Muslimīn. Maktbah al-īmān. 
al-Nawawī, Yahya. (1392). Sharh Ṣahīh Muslim. Dār al-Turāth al-‘arabī.  
al-Nasā’ī, Muhammad Ibn Shu‘ayb . (2001). Sunan al-Kubrā. Muazazah al-Risālah.  
al-Qurtubī, Abū ‘Abdullāh. (n.d.). al-Jāmi’ li Ahkam al-Qur’ān. Dār al-Fikr.  
al-Sa‘dī, ‘Abd al-Rahmān. (n.d.). Taysīr al-Karīm al-Rahmān fī Tafsīr Kalām al-Mannān. Mu’assasat al-

Risālah.  
al-Sāyi , Ahmad abd al-Rahīm. (1977). Kitāb al-Hadhārah al-Islāmīyah. al-Jāmiah al-Islāmiyah bi al-

Madīnah al-Munawarah.  



วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์                                       ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2564 

JOIS PSU I 28 

al-Shawkānī, Mahammad Ibn Alī. (2004). Fath al-Qadīr. Dār al-Ma‘rifah.  
al-Ṭabarī , Mahammad Ibn Jarīr. (n.d.). Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āyāt al-Qur’ān. Dār al-Ma‘ārif. 
al-Tahawī, abu jafar. (1414). Matn al-Tahawiyah. Maktbah al-Islami.  
al-  Tuwayyirī ,  Abd al-Azīz Uthman. (n.d.). Wasitīyah al-Islām wa Samahtuhu wa Dahwatuhu li al-

Hiwār. Wisarah al-Awqāf. 
al- Umr , Nāsir Umar. (n.d.). Wasitīyah fi Daw’ al-Qurā’n al-Karīm. Wisarah al-Awqāf. 
 


