
JOIS PSU I 145 

 

 قاعدة الموازنة بين المصالح والمفاسد وتطبيقاتها الدعوية 
 2021 سبتمبر 23 :تاريخ قبول المقالة ، 2021 سبتمبر   22 :تاريخ تعديل المقالة ،2021سبتمبر 15: تاريخ تسليم المقالة    

 samohaa10@hotmail.comإيميل الباحث الرئيس: 

 1  علي ساموه
 2  عبدالله كابا

 3  عبد الله الأسامة 

 ملخص البحث 
يهدف البحث إلى إيضاح مفهوم قاعدة الموازنة بين المصالح والمفاسد ومشروعيتها في الإسلام، مع إبراز  أهداف البحث

 .عددٍ من التّطبيقات الدّعويةّ التي يمكن استنباطها من القاعدة

 . أسلوب المنهج الوصفي الاستقرائي والتحليليوقد استخدم الباحثون  منهجية البحث

من أبرز نتائجه: إن لقاعدة الموازنة بين المصالح والمفاسد تطبيقات دعوية متعددة، منها ما يتعلق بموضوعات    نتائج البحث
 الدعوة، ومنها ما يتعلق بالداعية، ومنها ما يتعلق بوسائل الدعوة.

ة العناية بعلم المقاصد الشرعية وبخاصة فيما يتعلق في المجال الدعوي، وقيام  يساهم البحث في بيان أهمي  مساهمة البحث
المراكز الدعوية والمؤسسات العلمية بعمل موسوعة لأهم القضايا الدعوية المعاصرة التي تتجاذب أطرافها بين المصالح والمفاسد  

  ليقوم الدعاة بمناقشتها وإبداء الرأي فيها في مجالس علمية متعددة.

 .الموازنة، المصالح، المفاسد، التطبيقات، الدعوة كلمات مفتاحية

 
 .الأستاذ المساعد بكلية العلوم الإسلامية بجامعة الأمير سونكلا فرع فطان  ,لدكتور1
   abdulai.kab@psu.ac.th إيميل .الأستاذ المساعد بكلية العلوم الإسلامية بجامعة الأمير سونكلا فرع فطان  ,لدكتور2
 abdulloh.a@psu.ac.th إيميل .محاضر بكلية العلوم الإسلاميّة بجامعة الأمير سونكلا، فرع فطان ,رالدكتو 3



JOIS PSU I 146 

 

The Rule of Balancing between Preventing Mischiefs and Bringing 
Benefits and Their Advocacy (dawah) Applications 

Received: September 15, 2021;  Revised: September 22, 2021;  Accepted September 23, 2021 
 *Author E-mail: samohaa10@hotmail.com 

Ali Samoh 1 

Abdulai M.Kaba 2 

Abdulloh Al-usamah 3      

 
Abstract 

Objective The research aims to elucidate the concept of the rule of balancing between preventing 
mischiefs and bringing benefits and its legitimacy in Islam, while highlighting a number of advocacy 
(da’wah) applications that can be deduced from the rule. 

Methodology The researchers applied the descriptive, inductive and analytical method. 

Research Finding Among its most salient findings: The rule of balancing between preventing mischiefs 
and bringing benefits has multiple advocacy applications, some of which are related to issues of 
da’wah, propagator or preacher (da’i), and means of da’wah.   

Applications The research contributes to clarifying the importance of paying attention to the science 
of legitimate purposes, especially with regard to dawah arena, and for advocacy centers and scientific 
institutions to make an encyclopedia of the most important contemporary dawah arena issues that 
overlap between preventing mischiefs and bringing benefits by dawah centers and educational 
institutions so that those tasked with endeavors to expresss their opinions and discuss them in 
multiple scientific conferences seminars and councils,.           
 
Keywords: balancing, mischiefs, benefits, applications, advocacy 

 
1 Ph.D. (Islamic Studies) Asistant Professor, Lecturer Islamic Studies (International Program) Faculty of Islamic Sciences, Prince 
of Songkla University (PSU), Pattani Campus 
2  Ph.D. (Islamic Studies) Asistant Professor, Lecturer Islamic Studies (International Program) Faculty of Islamic Sciences, Prince 
of Songkla University (PSU), Pattani Campus. Email : abdulai.kab@psu.ac.th 
3 Ph.D. (International Program) Lecturer Islamic Studies (International Program)  Faculty of Islamic Sciences, Prince of Songkla 
University(PSU), Pattani Campus. Email : abdulloh.a@psu.ac.th 



 م( 2021 ديسمبر - تموز)  2( 12)العدد                           مجلة الدراسات الإسلامية جامعة الأمير سونكلا      

147 JOIS PSU I 

 

 

 المقدمة
الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على 
أشرف الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وصحبه أجمعين، أما 

 بعد:
ا متغيراً يحمل بين طيّاتها   

ً
فإننا اليوم نعيش عالم

يّة إلخ... متشابكة   ة واجتماعيّة وأخلاق قضايا دعويّ
المصالح والمفاسد، ويصعب على متشابهة تختلط فيها  

المسلم اختيار ما يحقّق له المصالح ويدفع عنه المفاسد،  
إلا بتحقيق فقه    ، ويهديه إلى الخير ويبعده عن الشر

الموازنة بين المصالح الشّرعيّة ومفاسدها بضوابط شرعيّة  
 دقيقة منضبطة.

وبتغيّر متطلبات الحياة والانفجار المعرفي فإن 
الحاجة إلى اختيار الموضوعات الأهم    الداعية في أمس

فالمهم، وانتقاء أنسب الوسائل المعاصرة وأنجعها لتبليغ  
عيداً عن الإشكالات، وهذا الأمر   ة الإسلام ب رسال
يتطلب منه إلى فقه عميق منطلق من الكتاب والسنة،  
يوازن فيه بين المصالح والمفاسد، مدرك للواقع الذي 

ء التي قد يعترض عمله  يعيشه، حتى لا يرتكب الأخطا
الدعوي؛ ومن أجل ذلك أحببنا الكتابة حول ذلك  

)الموازنة بين المصالح والمفاسد وتطبيقاتها  ببحث عنوانه:  
 . الدعويةّ(

 أهمية الدراسة:
 تستمد أهمية الدراسة من العناصر الآتية:

. أن الدراسة تعرّف الدعاة على الواقع 1
وأن هذا الأمر الدعوي وكيفية الانفتاح للمدعوين،  

لى حاجاتهم   تعرف ع ل وا ن  وي دع لم ا طة  ال قتضي مخ ي
 ومشكلاتهم وكل ذلك مما يوفّق لنجاح العمل الدعوي.

. أن الدراسة من الوسائل التي تعين الداعية  2
على إصابة الحكمة في الدعوة إلى الله عز وجل وتقويم  

 فقه الأولويات والتدرج في العملية الدعوية.
لدراسة تعين3 اختيار أنجع . أن ا لدعاة   ا

الوسائل والأساليب الدعوية وأفضلها على ضوء الموازنة  
 بين المصالح والمفاسد بما يرفع الحرج عنهم وعن المدعوين. 

 أهداف الدراسة:
 تهدف الدراسة إلى تحقيق الآتي:

إيضاح مفهوم الموازنة بين المصالح والمفاسد   -1
 ومشروعيتها في الإسلام.

التطبيقات الدعوية المستفادة لتعرف على  -2
تعلق   يما ي لمفاسد ف ة بين المصالح وا زن لموا من قاعدة ا

 بالموضوعات التي يحتاجها المدعوون.
التعرف على التطبيقات الدعوية المستفادة    -3

تعلق   يما ي لمفاسد ف ة بين المصالح وا زن لموا من قاعدة ا
 بالداعية.

التعرف على التطبيقات الدعوية المستفادة    -4
تعلق   يما ي لمفاسد ف ة بين المصالح وا زن لموا من قاعدة ا

 بوسائل الدعوة.

 حدود الدراسة: 
تتناول الدراسة قاعدة فقه الموازنة بين المصالح  
والمفاسد وتطبيقاتها فيما يتعلق بالموضوعات التي يحتاجها 

 المدعوون والداعية ووسائل الدعوية.

 منهجية الدراسة:
ل    ا نهج  لم ا ثون  باح ل ا ستخدم  وصفي  ي

الاستقرائي؛ وذلك بجمع المعلومات حول فقه الموازنة بين 
المصالح والمفاسد، ومشروعيتها، ومن ثم تحليل المعلومات  



 م( 2021 ديسمبر - تموز)  2( 12)العدد                           مجلة الدراسات الإسلامية جامعة الأمير سونكلا      

148 JOIS PSU I 

 

 

والخروج باستنباطات تعين الداعية على تطبيق فقه الموازنة  
بين المفاسد والمصالح؛ للوصول إلى الحكمة والتوفيق في 

 العمل الدعوي.

 الدراسات السابقة:
راسات كثيرة حول فقه الموازنة ودورها  هناك د 

في الحياة المعاصرة، إلا أن هناك بحثين لهما صلة مباشرة  
للدراسة الحالية من حيث تطبيق فقه الموازنة في العمل  

 الدعوي، وهذان البحثان هما:
لمصالح  - 1 ة بين ا زن وا لم قه ا ن ف عنوا بحث ب

  والمفاسد ودوره في الرقي بالدعوة الإسلامية، للدكتور
حسين أحمد أبوعجوة، مقدم إلى مؤتمر الدعوة الإسلامية  
ومتغيرات العصر المقام في الجامعة الإسلامية بغزة، كلية  

ا بين   م فترة  ل ا ن في  دي ل لأول   8- 7أصول ا ا يع  رب
 ه.1426

احتوت الدراسة على التعريف بفقه الموازنة بين 
ن المصالح والمفاسد ومشروعيتها والمراحل التي يمر بها المواز 

لتطبيق الموازنة بين المصالح والمفاسد مع بيان مجالات فقه  
 الموازنة في الدعوة الإسلامية.

بحث بعنوان قواعد نظرية وتطبيقات عملية  -2
لفقه الموازنات الدعوية، للدكتور معاذ محمد أبوالفتح  
البيانوني، مقدم إلى مؤتمر فقه الموازنات ودوره في الحياة 

لية الشريعة وأصول الدين بجامعة أم  المعاصرة، المقام في ك 
/ 10/  30- 27القرى بمكة المكرمة في الفترة ما بين  

 هـ.1434
احتوت الدراسة على التعريف بفقه الموازنة بين 
المصالح والمفاسد ومشروعيتها وميزان رتب الأعمال 
الشرعية ودرجاتها، ومنهجية التعامل مع المسائل الخلافية 

 ملة مع الأعداء.وميزان المداراة والمجا

والفرق بين الدراسة الحالية ودراسة أبوعجوة  
والبيانوني في التطبيقات الدعوية المستفادة من قاعدة 
الموازنة بين المصالح والمفاسد؛ إذ الدراسة الحالية توسّعت  
في بيان التطبيقات الدعوية فيما يتعلق بالموضوعات التي  

وة، وهذه الأمور يحتاجها المدعوون والداعية ووسائل الدع
 لم تبيّنها الدراستان السابقتان.

المبحث الأول: التّعريف بالقاعدة )الموازنة 
 بين المصالح والمفاسد(، وأدلتها في النصوص الشرعية

تتركّب قاعدة )الموازنة بين المصالح والمفاسد(  
من عدة كلمات؛ منها )الموازنة(، وأيضاً )المصالح(،  

 تعريفها يحسن بيان معاني  وكذلك )المفاسد(، ولذا في 
كلمات القاعدة على حِدّة، ثم تعريفها باعتبارها مركّباً  

 إضافياً.
 أوّلًا: معنى )الموازنة( اللغة: 

الموازنة: مصدر من فعل وازَن الشيء موازنة،  
 ومعناه: معرفة قَدْر الشيء، وثقَِله بالشيء مثله.

يتحراّه  وقيل الموازنة: مراعاة المعادلة في جميع  
،  1997الإنسان من الأفعال ولأقوال. )ابن منظور،  

 (.294، ص9ج
وعلى ضوء المعنيين السابقين فيمكن أن يقال:  
إن الموازنة المقصودة في القاعدة هي: المفاضلة بين الأمور 

 سواءً كانت قولية أو فعلية.
 ثانياً: تعريف المصالح وأنواعها: 

للغة: المصالح جمع مصلحة، وهي   ضد في ا
المفسدة. والصلاح: الخير والصواب، وهي الأعمال  

،  3، ج 1997الباعثة على نفع الإنسان. )ابن منظور،  
 (. 335ص

وفي اصطلاح الشرع: هي المنفعة التي قصدها 
الشارع الحكيم لعباده من حفظ دينهم ونفوسهم وعقولهم  



 م( 2021 ديسمبر - تموز)  2( 12)العدد                           مجلة الدراسات الإسلامية جامعة الأمير سونكلا      

149 JOIS PSU I 

 

 

ونسلهم وأموالهم وفق ترتيب معين فيما بينها. )البوطي،  
 ( 2، ص1990

ا وعدم   تباره ع ا لمصلحة من حيث  تنوع ا ت
 اعتبارها إلى ثلاثة أنواع:

المصالح المعتبرة: وهي المصلحة    النوع الأول: 
التي دل عليها الدليل الشرعي على طلبها والحث على 
 تحصيلها، وهي على ثلاثة أنواع باعتبار حاجة الإنسان:
نفس   ل دين وا ل ة؛ كحفظ ا ضّروريّ ل لمصالح ا ا

 والمال.والعقل 
تي يحتاجها  ل ا لحاجيّة؛ كالمصالح  ا لمصالح  ا

 الإنسان لرفع الحرج والمشقة كالرخص الشّرعيّة.
تعلق   لتي ت لمصالح ا تّحسينيّة هي ا ل لمصالح ا ا

 بأخلاقيات الإنسان وآدابه؛ كالكرم والشجاعة إلخ...
المصالح الملغاة: وهي كل مصلحة    النوع الثاني:

ئها وعدم اعتبارها لما فيها قامت النّصوص الشّرعيّة بإلغا
 من تحقق الضرر، مثل: مصلحة أكل الربا في زيادة المال. 

المصالح المرسلة: وهي المصالح   النوع الثالث: 
التي سكت عنها الشارع ولم يشهد لها بالاعتبار أو 
الإلغاء بنصّ معيّن بل ترك الأمر للمجتهدين، مثل:  

 (.389، ص1998تسجيل عقود الزواج.)اليوبي، 
 ثالثاً: تعريف المفسدة في اللغة والاصطلاح: 
لضّرر  لغة: ضدّ المصلحة، وهي: ا المفسدة 
والتّلف. وقيل: خروج الشّيء عن الاعتدال قليلًا كان أو 

(. وشرعًا:  537، ص9، ج1998كثيراً. )الأصفهاني،  
ما يعود على الإنسان بالضّرر والألم ولم يكن مقصوداً  

 (.239ص، 2شرعًا. )الإيجي، د.ت، ج
 رابعاً: مفهوم الموازنة بين المصالح والمفاسد:

يقصد بالموازنة بين المصالح والمفاسد: هي 
مجموعة المعايير التي يرجّح بها بين متعارضات المصالح 

براهيم.   لتوصّل إلى حكم صحيح.)أحمد، إ والمفاسد ل
 (. 656، ص1434

وبعبارة أخرى يمكن القول: إنه إذا تعارضت  
بينها، وأمكن الجمع بينها، عُمل بالجمع؛    المصالح فيما

لأن العمل بالدليلين أولى من إلغاء الآخر، وإذا لم يستطع 
الجمع بين المصالح المتعارضة وكذا المفاسد المتعارضة ينتقل  

 إلى الموازنة بالترجيح بينها:
فإذا كانت المصلحة أعظم والمفسدة أخفّ   - 

 فهنا تقُدمّ المصلحة.
 صلحة أقلّ من المفسدة.وإذا كانت الم -
 أو تكون المصلحة مساوية للمفسدة. -
هاتين الحالتين يأتي عمل قاعدة »درء    في 

 المفاسد مقدم على جلب المصالح«.
 خامساً: أدلّة القاعدة في النّصوص الشّرعيّة

بنُِيت قاعدة »الموازنة بين المصالح والمفاسد«  
اك نصوص  على أدلّة القرآن الكريم والسنة النبوية، وهن

 شرعية تشير إلى إعمالها، ومنها:
 

 أدلّة القاعدة من القرآن الكريم: -أ
هْرِ قال الله تعالى: ) - 1 شَّ ل ا نِ  عَ كَ  ونَ سْألَُ يَ

الْْرََامِ قِتَالٍ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيٌر وَصَدٌّ عَن سَبِيلِ اللِّّ  
وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبََُ عِندَ وكَُفْرٌ بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْْرََامِ 
نَةُ أَكْبََُ مِنَ الْقَتْلِ   (.217( )سورة البقرة: اللِّّ وَالْفِت ْ

وجه الدّلالة: أن القتال في الشهر الحرام كبيٌر 
فيه مصلحة احترام الشهر، ولكن ما تفعله قريش من  
الصّد عن سبيل الله تعالى لمن أراد الإسلام وإخراجهم  

وأصحابه أكبر    المسجد كما فعلوا برسول الله  أهل  
لشّهر الحرام درءًا   لقتال في ا مفسدة وأعظم، فجاز ا



 م( 2021 ديسمبر - تموز)  2( 12)العدد                           مجلة الدراسات الإسلامية جامعة الأمير سونكلا      

150 JOIS PSU I 

 

 

- 240، ص 1، ج 1999لمفسدة أعظم. )ابن كثير،  
241.) 

عالى: )   - 2 ت ال  مْرِ  ق لَْْ ا نِ  عَ كَ  ونَ سْألَُ يَ
هُُ  ثْْ لنَّاسِ وَإِ عُ لِ نَافِ بِيٌر وَمَ ثٌْْ كَ إِ يهِمَا  فِ لْ  مَيْسِرِ ۖ قُ لْ مَا  وَا

 (.219( )البقرة:أَكْبََُ مِن ن َّفْعِهِمَا
عن الخمر والميسر؛ لأنّ   : نهى  وجه الدّلالة

مفسدتهما بذهاب العقل والمال والصدّ عن ذكر الله 
أعظم من مصلحة المتعة واللعب. يقول السعدي معلِّقًا  
على الآية: »فأخبر إنّ إثمهما ومضارهما... أكبر مما 

كان هذا البيان زاجراً للنفوس  يظنونه من نفعهما...و 
عنهما؛ لأن العاقل يرجّح ما ترجحت مصلحته، ويجتنب  

 (. 98، ص1424ما ترجحت مضرته«.)السعدي، 
وَلَا تَسُبُّواْ الَّذِينَ يَدْعُونَ قال تعالى: )   - 3  

لْمٍ  عِ غَيْرِ  بِ ا  دْوً عَ لّلَّ  ا يَسُبُّواْ   َ ف للِّّ  ا نِ  و دُ ن  (  مِ
 (.108)الأنعام:

لة: أن الله نهى المؤمنين عن سبّ وجه الدّلا 
آلهة المشركين وإن كان فيه مصلحة ذم الآلهة؛ لأنه يترتّب  
عليه مفسدة أعظم منها وهي مقابلة المشركين بسبِّ الله 

    ،1999والتنقيص من الذّات الإلهية.)ابن كثير ،
 (.315، ص3ج

نّة النّبويةّ: -ب  أدلّة القاعدة من السُّ
قال: قام أعرابي فبال   عن أبي هريرة    - 1

دَعُوهُ وَأهريِقُوا  ):  له  في المسجد، فتناوله الناس فقال  
اَ بعُِثْ تُمْ  عَلَى بَ وْلِهِ سَجْلًا مِنْ مَاءٍ، أَوْ ذَنوُبًا مِنْ مَاءٍ، فإَِنََّّ

نَ  ريِ عَسِّ مُ عَثُوا  ب ْ  ُ ت وَلََْ  نَ،  ريِ يَسِّ ، 1422( )البخاري، مُ
 (. 220ح

طلب من الصحابة    لالة: أن النّبي  وجه الدّ 
أن يتركوا تعنيف الأعرابي الذي بال في المسجد بالرغم  

أن فعله مفسدة يستدعي الإنكار عليه وتوبيخه؛ لما في 
نْهره من مفسدة أعظم وهي ضرر في صحّته وزيادة  
التنجيس في المسجد وفي ثيابه، وقد يكون سبباً في نفرته  

 (.190ص  3، ج1392عن الإسلام. )النووي، 
 وفيه امتناع النبي    حديث جابر  - 2

ثُ النَّاسُ أَنَّ قتل المنافقين معلّلاّ بقوله: ) دَعْهُ، لَا يَ تَحَدَّ
هُ  صْحَابَ أَ قْتُلُ   َ ي دًا  مَّ . مَُُ بخاري،   ( ل ا ، ج 1422)

4905.) 
نبي   ل ة: أن ا دّلال ل متنع عن قتل    وجه ا ا

المنافقين مع فيه من المصالح العظيمة للمسلمين حتى لا 
يقتل أصحابه، مما ينفّر النّاس عن   أنه  يتحدّث الناس  

معلِّقا على  يمية رحمه الله  ت ن  ب قول ا ه. ي بول دعوت ق
لعبدالله بن أبي وأمثاله من أئمة    الحديث: »إقرار النبي  

منكره بنوع من عقابه  النفاق لما لهم من الأعوان، فإزالة  
ة معروف أكبر من ذلك بغضب قومه   ل زا مستلزمة إ
قتل   ي ن محمداً  ا سمعوا أ ذ إ ناس  ل ا نفور  وحميتهم، وب

 (.219، ص2، ج1420أصحابه«. )ابن تيمية، 
نس- 3 ديث أ : أَنَّ بَنِِ سَلِمَةَ أَرَادُوا      ح

يـَنْزلُِوا قَريِبًا مِنَ  ، قَالَ:   النَّبيِّ  أَنْ يَـتَحَوَّلُوا عَنْ مَنَازِلهِِمْ فَـ
رَسُولُ اللََِّّ   كَرهَِ  قَالَ: )   فَ فَـ نَة،  َدِي

لم ا يُـعْرُوا  نْ  لَا أَ أَ
 (.655، ح1422(. )البخاري،تََْتَسِبُونَ آثَاركَُمْ 

لدّلالة: أن بنِ سلمة طلبوا السكنى  وجه ا
والاستفادة    بقرب المسجد لمصلحة القرب من الرسول  

لرسول   نكر عليهم ا ولكنّه رجّح درء   منه، فما أ
لمصلحة،   ا لى  نة ع دي لم ا ب  ن هم جوا فسدة بإخلائ لم ا
وأعلمهم أن ترددّهم إلى المسجد يقوم مقام السكنى  

 2، ج 1379بقرب المسجد أو يزيد.)ابن حجر،  
 (.141ص



 م( 2021 ديسمبر - تموز)  2( 12)العدد                           مجلة الدراسات الإسلامية جامعة الأمير سونكلا      

151 JOIS PSU I 

 

 

المبحث الثاني: التّطبيقات الدّعويةّ المستنبطة  
تي   ل ا وة  دّع ل ا ات  وضوع بم تعلّق  ي يما  ف دة  قاع ل ا ن  م

 يحتاجها المدعوون
إن لقاعدة )الموازنة بين المصالح والمفاسد( من 
البعد الدّعوي الرحيب ما يتيح الإفادة منها في مضامير  

اعدة فيما يتعلق  شتّى في حياة الدّاعية، ومن تطبيقات الق
 بموضوعات الدّعوة التي يحتاجها المدعوون:

إبراز الموضوعات التي لها علاقة بالمصالح -1
ا ن به وي دع لم ف ا عري فاسد وت لم ، حتى يكونوا ملمّين  وا

بأطرافها، مستفيدين منها، قادرين على الموازنة بينها.  
ومن المعلوم أن الأحكام الشّرعيّة لا تنفك عن تحقيق  

أو دفع المفاسد، أو الجمع بتحقيق كليهما معاً،  المصالح  
وبخاصة فيما يتعلق بالتّطبيقات الدّعويّة. يقول الأستاذ  
عبدالكريم زيدان: »إن الشّريعة الإسلامية وما جاءت به  
تنى عليها من   ب من أحكام صريحة في نصوصها وما ا
أحكام اجتهادية في ضوء موازين الاجتهاد الصحيح لا 

تضيق بحاجات الناس المشروعة، ولا تعجز    يمكن أبداً أن
ن،   ، 1987عن تحقيق مصالحهم الحقيقية«.)زيدا

 (.61ص
 ومن مقتضيات التطبيق ما يأتي:

؛ لما لها علاقة  إبراز فقه المقاصد للمدعوين-أ
بها، وتقديم المصلحة أو   بتقدير المصالح والمفاسد ورُتَ

ار  المفسدة العظمى على ما دونها، بما يعين على اختي
 الأفضل ورفع إشكالات التعارض بينهما.

؛  العناية بطرح فقه الأولويات في الدّين - ب 
فيطرح الدّاعية من الموضوعات ذات الأهم قبل المهم،  
والأحوج فالأحوج، والأنفع للمدعوين فالأنفع، وهكذا..  
وعلى سبيل المثال فإن الدّاعية يبدأ دعوته بالتوحيد قبل 

قبل الأحكام، والخوف من الله العبادات، وإلى الإيمان 
قبل النهي عن المحرّمات، ووِحْدَة الصّف مقدّمة على 

 الدّعوة إلى السنن وهكذا...
وإذا رأى أن المدعو واقع في عدة منهياتٍ ما 
بدأ بما هو أكثر الضررين، كرجل مبتلى بترك الصلاة  
وبتعاطي الدخان، فيؤمر بالصلاة أولًا وهلم جرا...  

 (.33-32، ص2005)العرعور، 
ت - ج  ا ذ ات  وضوع لم ا طرح  ب تمام  ه لا ا

،  العلاقة بذوي الهيئات والمقامات وكيفية التعامل معهم 
لما لها من مصالح عامة على المسلمين، ويظهر هذا جلياً  

في كيفية التعامل    كثرة الأحاديث الواردة عن النبي  
 مع الحكُّام، والتي منها:

معصية  السمع والطاعة لولاة الأمور في غير - 
مْعُ وَالطَّاعَةُ  :  قال   الله  )عَلَى الْمَرْءِ الْمُسْلِمِ السَّ

رَ   مِ أُ إِنْ  فَ بمَعْصِيَةٍ،  رَ  ؤْمَ  ُ ي نْ  أَ لاَّ  إِ  ، رهَِ وكََ بَّ  حَ أَ يمَا  فِ
. )النيسابوري، د.ت ح بمَعْصِيَةٍ، فَلَا سََْعَ وَلَا طَاعَةَ( 

1839.) 
 : الصبر على جور الأئمة، قال -

ئًا يَكْرَهُهُ فَ لْيَصْبَِْ، فإَِنَّهُ مَنْ    )مَنْ رأََى مِنْ أَمِيرهِِ شَي ْ
خَالَفَ الْْمََاعَةَ شِبَْاً فَمَات، فَمِيتَ تُهُ  

 (. 7054، ح1422جَاهِلِيَّةٌ(.)البخاري،
بالصلاح  -  اء لهم  دع ل مة وا لأئ نصيحة ل ل ا

ينُ النَّصِيحَةُ( قُ لْنَا: لِمَنْ؟ قاَلَ: : )والتوفيق، قال   الدِّ
تِهِمْ(  امَّ مُسْلِمِيَن وَعَ لْ ا ةِ  مَّ هِ وَلِأَئِ رَسُولِ هِ وَلِ كِتَابِ لِلَِّّ وَلِ (  .

 (.55)النيسابوري، د.ت ح 

الْمع بين الْانب الديني والمادي عند - 2
وفي هذا إسهام    عات الدّعويةّ للمدعوين، طرح الموضو 

 لتحقيق المصالح الدينية والدنيوية لهم من خلال:



 م( 2021 ديسمبر - تموز)  2( 12)العدد                           مجلة الدراسات الإسلامية جامعة الأمير سونكلا      

152 JOIS PSU I 

 

 

تحقيق التوازن والشمولية في حياة المدعوين  - أ 
مع ربهم؛ بحيث يؤدون عبادتهم بعيدين عن الغلوّ المرهِق  
الذي يمنع صاحبه من النظر في شئون الدنيا والعمل  

وفي المقابل فإنهم في منأى   المهنِ وترويح النفس بالحلال،
 عن التهاون في أداء العبادات والإعراض عن أوامرالله  

وركوب الفواحش والمنكرات؛ بما يثمر العبودية الكاملة  
 .لله 

إبراز جانب من جوانب خصائص الدين  - ب 
الإسلامي وسماته المميزة، ألا وهو خاصية الوسطية في 

كَ جَ الإسلام؛ قال تعالى: )  لِ ذََٰ ةً وَسَطاًوكََ مَّ أُ مْ  ( عَلْنَاكُ
 (.143)البقرة: 

تحقيق الاستقامة والمداومة على السلوك  - ج 
الطيّب سواءً في الجانب الدينِ أو المادي؛ إذ المسلم 
الذي جمع بين الجانبين يعبد الله على اقتصاد من دون  
يستمر على  ف فسه،  رتاح ن لبه، وت ق ينشرح  ف مشقّة، 

على نفسه بما لا يستطيعه،  الاستقامة، بخلاف ما إذا شقّ  
وتعاطى من الأعمال بتعمّق وغلو؛ فإنه سرعان ما يتركه  
كله أو بعضه أو يفعله بتكلف ومشقّة، ولا يدوم على 

 وما بعدها(. 58، ص2020ذلك. )ساموه، 
يب  - 3 ترغ ل ا ات  وضوع م رح  ط ة في  زن وا لم ا

يب تره ل لسلوكيات الخاطئة عند وا رز ا ب أ : لأنّ من 
الخاطئ في التعامل مع موضوعات    المدعوين ذلك الفهم

الترغيب والترهيب، حيث يغُلّب البعض جانب الترغيب  
والرجاء في حياته حتى يهمل القيام بالكثير من العبادات،  

 ويسُوِّف في عمل الخير، وينخرط في سلك الانحرافات.
بعض جانب  ل ا غلِّب  يُ الآخر  لجانب  وفي ا

، راهباً في الترهيب والخوف ويقنط من رحمة الله تعالى 
عباداته، لا حظّ له في الأمور الدنيوية المباحة، والحق:  

نية   دي ل ا ه  تستقيم حيات ينهما حتى  ب زن  وا ي لمسلم  ا ن  أ
 والدنيوية. 

ومن هنا فإن على الدّعاة بيان المسار الصحيح  
في موضوع الترغيب والترهيب، بإيقاعهما معاً من غير 

يغلّبوا    تغليب جانب دون آخر؛ مع تنبيهم الناس أن 
جانب الرجاء في حال المرض وجانب الخوف في حال  
الصحة؛ لأن المريض منكسر ضعيف النفس وعسى أن  
يكون قد اقترب أجله فيموت وهو يحسن الظن بالله عز 
وجل، وفي حال الصحة يكون نشيطاً مؤملًا طول البقاء 
فيحْمِله ذلك على الأشر والبطر فيغلّب جانب الخوف 

 (.60، ص1997بن عثيمين، ليسلم من ذلك.)ا
ة  ويّ دّع ل ا تّطبيقات  ل ا ث:  ثال ل ا بحث  لم ا

 المستنبطة من القاعدة فيما يتعلّق بالدّاعية:
يعيش الداعية اليوم في عصر اختلطت المصالح 
والمفاسد، بما يؤكد أن عليه أن يكون ملمًا بفقه الموازنة 
بينها، وآليات تطبيقها على المجتمع؛ حتى تؤتي دعوته 

كلها،   ة  أ دّعويّ ل تّطبيقات ا ل رز ا يانٌ لأب يما يأتي ب وف
 المستنبطة من القاعدة فيما يتعلق بالداعية:

علوم  - 1 ل صيراً با كون ب ي ن  ية أ ع دّا ل لى ا ع
: فهناك أحوال ودرجات  والفُنون المتعلّقة بفقْه الموازنات

واضحة في تقدير المصالح والمفاسد ورُجحان إحداها 
ة  على الأخرى، وأحيانًا قد يصل با  دّعويّ ل قضايا ا ل

المستجدِّة أن تتقارب المصالح والمفاسد حتى يكون أقرب  
 من الالتباس أو استحالة الموازنة بينهما.

ففي هذه الحالة يتطلب من الدّاعية أن يلمّ 
ببعض العلوم حتى يستطيع الموازنة بين المصالح والمفاسد، 

 ومن أبرزها:
ة  إضاف   الإلمام بمقاصد الشّريعة ودرجاتها: - أ 

دّاعية أن يدرك   ل لشّرعيّة فإنه يلزم على ا لعلوم ا إلى ا



 م( 2021 ديسمبر - تموز)  2( 12)العدد                           مجلة الدراسات الإسلامية جامعة الأمير سونكلا      

153 JOIS PSU I 

 

 

مقصود الشرع من التكليف حتى يعمل على تحقيقه على 
نفسه وعلى المدعوين، فيرتّب أوليات دعوته حسب أهميّة  

 درجات المقاصد.
من المعلوم كلما كان   الإلمام بفقه الواقع:-ب

الدّاعية أقرب إلى الواقع وأكثر صلة به كانت موازناته  
أصوب وأدق؛ لأن كثيراً من المصالح والمفاسد متقلبّة  
بتقلّب الزمان والمكان، فقد يكون الشيء مقصدًا تحسينياً  
في زمان أو مكان وفي وقت آخر يصير مقصداً ضرورياً،  

من الأوقات مصالح    وقد تكون المصالح الخاصة في وقت
عامة وهكذا تتغير المصالح حسب تغيرات الواقع، ولذلك  
عدم فقهه والعزلة عما يدور فيه ينتهي بالدّاعية إلى الخطأ 

 في أحكامه في قضايا الدّعوة. 
الرجوع إلى أهل الاختصاص فيما يتعلق    -ج

ة؛  وازن وضوع الم فمثلا لو كانت الموازنة بين المصالح   بم
دّاعية أن والمفاسد متعل ل قة بالاقتصاد؛ فينبغي على ا

يستفسر المختص بعلم الاقتصاد ولا يغفل ذلك؛ لأن  
الأغفال عنه يؤدّي إلى حكم غير متكامل، تكون نتيجته  

،  2005في الغالب غير صائبة. )أبوعجوة، حسين.  
 (.1103ص

يات - 2 ل اً لآ درك م كون  ن ي ية أ ع دّا ل ا لى  ع
ب  لها  ح را م تدرج في  ل ة وا زن وا لم ا طبيق  ،ت قان ت وإ ة    دق

فعملية الموازنة عبارة عن مراحل متدرجة لابدّ من المرور 
عليها كلّها، وربّما لو أهمل الدّاعية مرحلةً ما لأفسد أكثر  

 مما يصلح، وهذه المراحل كالآتي:
 : ولى لأ ا لة  رح لم صلحة    ا لم ا ن  أ ن  م د  تأكّ ل ا

 والمفسدة حقيقيّة:
فمثلا: الربا ليست مصلحة حقيقية فلا نقدّم    

با لأجل فائدة الاقتصاد مثلا، أو نسوّي بين الابن  الر 

والبنت في الميراث لأجل مصلحة البنت اقتصاديًا؛ فهذه 
 وتلك ليست مصلحة حقيقية.

 المرحلة الثانية: الْمع بين المصالح المتعارضة: 
إذا كان هناك تعارض بين المصالح فالعلماء  

ن إلغاء  يحاولون الجمع بينها؛ لأن العمل بالدليلين أولى م
الآخر، فمثلا قبل أن يفتي الدّاعية للمريض بالإفطار في 
نهار رمضان بسبب المرض عليه أن يتأكّد من تعارض 
مصلحة الدِّيْن وهي الصيام مع مصلحة النفس وهي  
الصحة حقيقة، وإن لم يجد تعارضًا بينهما ويستطيع أن 

 يجمع بينهما فلا يفتي بترك الصيام بالمرض.
صالح  لم ا ين  ب فاضلة  لم ا ثة:  ثال ل ا لة  رح لم ا

 والمفاسد المتعارضة:
إذا لم يستطع الجمع بين المصالح المتعارضة  
والمفاسد كذلك، ينتقل إلى الترجيح بينهما: باعتبار قوتها  
الشّرعيّة وأهميتها من حيث الضرورة: ويقدم الفاضل على 
المفضول والمصلحة الكبرى على الصغرى والعامة على 

 اصة.الخ
لدّاعية أن يبدأ الموازنة بين  ومن هنا على ا
المصالح باعتبار الشارع وتقسيماته من حيث الأحكام 
التكليفية الخمسة المفروض والمندوب والمحرم والمكروه  
والمباح فيقدم المفروض على المندوب والمندوب على 

 المباح ويدرأ المحرم بارتكاب المكروه ...وهكذا.
إلى الموازنة بالنظر إلى   كذلك عليه أن يرجع

اعتبارات المصالح ومن حيث أهميتها فيقدّم الضّرورة على  
 الحاجة والحاجة على التحسين.

ل  وسائ ل ا تيار  خ ا لة  رح م عة:  ب را ل ا لة  رح لم ا
 الأخرى.

لدّاعية بعد كل الجهود من   قد لا يستطيع ا
 الجمع أو الترجيح فيلجأ إلى وسائل أخرى وهي كالآتي:



 م( 2021 ديسمبر - تموز)  2( 12)العدد                           مجلة الدراسات الإسلامية جامعة الأمير سونكلا      

154 JOIS PSU I 

 

 

1 -   : ستشارة لا الاستشارة يجب و   ا عند 
 مراعاتها بما يأتي:

لا يجوز أن تكون الشورى في الأمور التي   - أ 
نتهي   ورد فيها نص شرعي محدد، كما لا يجوز أن ت
الشورى إلى مخالفة الأحكام الشّرعيّة، إنما تكون الشورى 

 في التّشريع الاجتهادي.
تكون الشورى كذلك في التصرفات ذات   -ب

فات السياسيّة، وإعلان الحرب الصفة العامة، كالتّصر 
 والهدُنة.

إن الاستشارة لا تكون لأي إنسان، بل    - ج 
 هي لأهل الخبرة والاختصاص من كلّ فنّ.

من المعلوم أن الاستخارة لا  الاستخارة:   - 2
تكون في الأمور التي يُدرى وجه الصواب فيها، وإنما 
تكون عند التعارض بين أمرين بأيهما يؤخذ به، فيستخير  

 دّاعية الله تعالى ثم بعد ذلك يمضي إلى ما يلهمه الله به. ال
والقرعة مشروعة باتفاق الفقهاء،    القرعة:  -3

وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ " ومن أدلة مشروعيتها قوله تعالى:  
ذْ   هِمْ إِ دَيْ رْيَمَ وَمَا كُنتَ لَ كْفُلُ مَ هُمْ يَ يّـُ هُمْ أَ لَامَ قْ يُـلْقُونَ أَ

 (.44)آل عمران:  "يََْتَصِمُونَ 
4 -   : تيار خ لا لوقت حتى عن    ا قد يضيق ا

القرعة، فضلا عن الاستشارة والاستخارة، فيلجأ الدّاعية 
إلى الاختيار، وهو يسأل الله أن يلهمه ويهديه للأرجح  

 وما بعدها(. 120، ص1428والأفضل. )الثبيتي، 

على الدّاعية أن يلُمّ بأدبيات الْلاف   - 3
فا لم ا قع في  ي لا  تى  فيفرّق بين المسائل القطعيّة    سد، ح

والثّوابت الكلّية والفروع الجزئيّة عند الاختلاف، فالمسائل 
القطعية والثوابت مَنْهِيّة التفرّق والاختلاف فيها، بخلاف 
إذا كانت المسألة فرعية فالأمر فيه سعة ما دام الخلاف 

منسجمًا مع وحدة الأمة واجتماعها؛ ومن هنا فإن  
لدّاعية يتن ازل عن رأيه الشّخصي قدر المستطاع في ا

المسائل الخلافيّة ويحتسب الأجر في ذلك ما دام يحقّق  
المصلحة العامة للمسلمين. ومن لوازم أدبيات الخلاف  

 أيضاً:
الأصل في التعامل مع المخالف هو الدفع    - 

ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فإَِذَا الَّذِي " بالحسنى، قال تعالى:  
يمٌ  بَـي ـْ نَهُ عَدَاوَةٌ كَأنََّهُ وَلٌِّ حمَِ يـْ (،  34)فصلت:   " نَكَ وَبَـ

تعاملوا مع  لدّعاة أن ي وتطبيقاً لهذه الآية فإن على ا
بالإحسان ولو    - الأقليات   عوبخاصة في مجتم– المخالفين  

أساءوا إليهم بالقول أو بالفعل، وعدم مقابلة الإساءة 
تزيد العداوة  بالإساءة؛ فإن ذلك لا يفيد شيئًا بل قد  

 شدة وضراوة. 
من أدق أساليب الدفع بالحسنى وأفضلها    - 

هو المداراة والمجاراة في الظاهر مع المخالف، حسب ما 
 تقتضيه المصلحة العامة وفق الخطوات المنهجية الآتية:

التأكّد من المصالح العامة والخاصة فتقدّم    - 
 لخاصة.العامّة عند المداراة، وكذا المفاسد العامة على ا

التعاون مع الحكومة غير المسلمة التي تعُطي    -
الحريّة الدينيّة للمسلمين، فيما تقتضي المصلحة العامّة،  
ومن ذلك: العمل في الدّوائر الحكوميّة، وفتح الجامعات  
الإسلامية تحت إشرافها، والمشاركة في البرلمانات وغير  

ين ذلك من الأعمال السياسيّة بما يفيد مصلحة المسلم
 أهدافهم. قويحقّ 

مداراة بعض الاتجاهات البدعية لمصلحة    - 
الإسلام في مرحلة من المراحل، فلا يدخل أهل السنة  
والجماعة في مناوشات جانبية مع بعض أهل البدع، حتى 
لا يظن المخالفون بأننا مختلفون فيما بيننا وتُشوّه صورة 

هج  الإسلام بذلك؛ ولذلك فالتعامل مع أهل البدع في من



 م( 2021 ديسمبر - تموز)  2( 12)العدد                           مجلة الدراسات الإسلامية جامعة الأمير سونكلا      

155 JOIS PSU I 

 

 

حسب المصلحة أو المفسدة المترتبة    ، أهل السنة متفاوتة 
 على ذلك.

حصر دائرة الخلاف والصراع والتقليل منه،    - 
فلا يدخل الدّعاة في خصومات ظاهرة مع كافة الجبهات 
المخالفة للإسلام في آن واحد ولا تستنفر ضدها أكثر  
من عدد واحد حتى لا تتَشتّت الجهود، فتُرتّب الأوليات  

مداراة تلك الجبهات، وتُنظر في فقه الموازنة بين   في 
المصالح والمفاسد ومدى قدرة المسلمين على المواجهة، 

 183، ص2020ومدى قدرتهم على المداراة. )ساموه،  
 وما بعدها(.

بحث لم ة   ا ويّ دّع ل ا تّطبيقات  ل ا ع:  ب را ل ا
وة   دّع ل ا ل  وسائ ب تعلّق  ي يما  ف دة  قاع ل ا ن  م ستنبطة  لم ا

 وأساليبها:
الموازنة بين أثر الوسائل على المدعوين  - 1

فيوازن الدّاعية بين الأمرين،   وتكاليفها الماديةّ والوقتيّة، 
لوقت   لمناسبة في ا لمتوفرة وا لمتاحة وا لوسيلة ا فيختار ا

الجدي   ته، فقد استخدم النبي  المناسب وفق قدرا 
لوسيلة   لدّعوي وفق ا ه ا الميت وسيلة توضيحيه لخطاب

لبيئة وتتوافق مع مدارك   ذالمتوفرة وقتئ وهي مناسبة ل
(. فعن جابر 360، ص 2005المدعوين؛ )العرعور،  

    أَنَّ رَسُولَ اِلله   ِوقِ، دَاخِلًا مِنْ بَ عْض مَرَّ بِالسُّ
كَنَ فَتَهُ، فَمَرَّ بَِدْيٍ أَسَكَّ مَيِّتٍ، فَ تَ نَاوَلَهُ الْعَاليَِةِ، وَالنَّاسُ  

بُّ أَنَّ هَذَا لَهُ بِدِرْهَمٍ؟(  الَ فَأَخَذَ بِأذُُنِهِ، ثَّْ قَ  : )أَيُّكُمْ يحُِ
هِ؟ قَالَ:   ، وَمَا نَصْنَعُ بِ نَّهُ لَنَا بِشَيْءٍ بُّ أَ : مَا نُُِ وا قَالُ فَ 

بُّونَ أَنَّهُ لَكُمْ؟( قَالُوا  بًا )أَتَُِ : وَاِلله لَوْ كَانَ حَيًّا، كَانَ عَي ْ
وَ مَيِّ  ، فَكَيْفَ وَهُ وَاِلله   تٌ؟ فِيهِ، لِأَنَّهُ أَسَكُّ فَ  ( : قَالَ فَ 

نْ يَا أَهْوَنُ عَلَى اِلله، مِنْ هَذَا عَلَيْكُمْ(  . )النيسابوري،  لَلدُّ
 (.2957د.ت ح 

دم - 2 ة، وع ويّ دّع ل ة بين الأساليب ا وازن الم
 ، ومن الأمثلة على ذلك:لآخرتغليب أسلوبٍ على ا

الجمع بين أسلوب العاطفة والقناعة العقلية،  -أ
فإن المدعوين منهم مَن أصحاب عاطفة، ومنهم مَن  
أصحاب القناعات العقلية، وعليه فإن الدّاعية يعمّم في  
خطابه الدّعوي الصنفين حتى يتأثر الجميع )العرعور،  

ونين  (، فقد استخدم القرآن هذين الل297، ص2005
أَلََْ يََْنِ قال تعالى: )  العاطفةمن الأسلوب، ففي أسلوب  

لِلَّذِينَ آمَنُوا أَن تََْشَعَ قُ لُوبُهمُْ لِذكِْرِ اللَِّّ وَمَا نَ زَلَ مِنَ  
الَْْقِّ وَلَا يَكُونوُا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِن قَ بْلُ فَطاَلَ 

قَسَتْ   دُ فَ  لَيْهِمُ الْأَمَ فَاسِ عَ هُمْ  ن ْ لُوبُهمُْ ۖ وكََثِيٌر مِّ (  قُونَ قُ 
أَمْ    " : وفي الأسلوب العقلي قال تعالى   (. 16)الحديد: 

 (.35)الطور: " خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْْاَلِقُونَ 
طيّبة،    - ب  ل ا ة  دُّعاب ل وا ة  لجدّي ا بين  الجمع 

فالدعابة تلطّف الخطاب، وتحبّب صاحبها للمدعوين،  
أن الجديةّ تعطي الموضوع أحقيته وأهميته؛ إلا أن   في حين

تغليب الجانب دون الآخر قد تذُهب بهيبة الدّاعية وتميّع  
أسلوبه، وانعدام الدعابة قد تفضي إلى الجفاء والملل،  

 الوسط والاعتدال؛ فعن أبي هريرة    لكوالحق في ذ 
ولُ إِنّيِ لَا أَقُ قال: قيل يا رسول الله، إنّك تداعبنا، قال: )

 (.8481، ح1999(. )ابن حنبل، إِلاَّ حَقًّا
الجمع بين أسلوب الإلقاء والحوار، لأن   - ج 

المدعوين متفاوتون في الفهم وإعمال الحواس، فمنهم من  
يدرك بالمحاورة، ومنهم من يناسبه الإلقاء سرداً. وبالجملة  
ليس من الحكمة الثبات على أسلوب واحد؛ لأنه يدفع 

السآمة وعدم ترسيخ المعلومة. )العرعور،  المدعوون إلى  
 (.334-333، ص2005



 م( 2021 ديسمبر - تموز)  2( 12)العدد                           مجلة الدراسات الإسلامية جامعة الأمير سونكلا      

156 JOIS PSU I 

 

 

ربط وسائل الدّعوة بالنظر إلى مصالْها - 3
، لأن الوسيلة التي تؤدي إلى مقصد ممنوع شرعاً وغاياتها

أو إلى مفسدة راجحة فهي وسيلة محرّمة؛ وحتى تتحقق  
المصلحة في استخدام وسائل الدّعوة فإنّ على الدّاعية 

 مور الآتية:مراعاة الأ
عدم المخالفة للشرع، فإذا كانت الوسيلة    - أ 

مخالفة لنصوص الشرع أو قواعده العامة فلا يشرع التوسل  
 بها إلا في حالة الضرورة وعلى قدر الحاجة.

أن يكون المقصود من الوسيلة مشروعاً،   - ب 
فإن كان ممنوعاً شرعًا فلا يتوسّل إليه بأي وسيلة؛ لأن 

 ي عن جميع وسائله المؤدية إليه.النّهي عن المقصد نه
أن تؤدّي الوسيلة إلى المقصد المشروع؛    - ج 

إمّا على سبيل القطع أو الظنّ أو الاحتمال المساوي، 
 وله أحوال:

الأولى: أن يكون الأداء إلى المقصود    الحالة
 ثابتاً قطعاً فلا إشكال في مشروعية الوسيلة.

قصود  الثانية: أن يكون الأداء إلى الم   الحالة
وسيلة؛ لأنها شرعت  ل تبار ا ع يسقط ا طعاً، ف نتفياً ق م
لتحصيل مقاصدها، فإذا انتقى المقصود كان تحصيل  

 الوسيلة عبثاً.
الثالثة: أن يكون الأداء إلى المقصود    الحالة

نتفاؤه، فهذه من مواضع   مظنونًا حصوله أو مظنونًا ا
 الاجتهاد، فيعمل الأداء من باب تغليب الظنون.

لرابعة: أن يكون الأداء إلى المقصود  ا   الحالة
وعدمه محتملًا احتمالًا متساوي الطرفين، فالوسيلة في 

 هذه الحالة على أصل المشروعية لعدم الناقل.
ألا يترتّب على الأخذ تلك الوسيلة مفسدة -د

 أكبر من المصلحة المقصودة منها.

ألا يعلّق بالوسيلة وصف ممنوع شرعاً، مثل  -ه
لكفار فتمنع مباشرتها لأجل ذلك الوصف.  كونها شعاراً ل

 وما بعدها( 347، ص1420)مخدوم، 

 :الْاتمة
بحث    الحمد ل تمام ا إ نا على  عان لذي أ لله ا

تائج   ه بعدة ن ية، وقد خرجنا من خلال ه الحال بصورت
 وتوصيات:

 : النتائج:أولا
لمفاسد:  - 1 لمصالح وا ة بين ا زن قصد بالموا يُ

بين متعارضات المصالح مجموعة المعايير التي يرجح بها  
 والمفاسد للتوصل إلى حكم صحيح.

بنُيت قاعدة الموازنة بين المصالح والمفاسد   - 2
لكثيرة، بما يؤكد أهميتها في  لنصوص الشرعية ا على ا

 التطبيقات الدعوية.
تمتاز قاعدة )الموازنة بين المصالح والمفاسد(    -3

نها في   ة م اد لإف ا تيح  ي ا  رحيب م ل دّعوي ا ل ا بعد  ل با
 التطبيقات الدعوية المتعددة:

التطبيقات الدعوية فيما يتعلق بموضوعات   - أ 
الدعوة، ومن أبرزها: إبراز الموضوعات التي لها علاقة  
بالمصالح والمفاسد وتعريف المدعوين بها، حتى يكونوا  
قادرين على الموازنة بينها، والعناية بطرح فقه الأولويات  

وضوعات ذات الأهم في الدين؛ فيطرح الدّاعية من الم 
لمدعوين    والأحوج قبل المهم،   ل فالأحوج، والأنفع 

فالأنفع، مع الجمع بين الجانب الدينِ والمادي عند طرح  
الموضوعات الدّعويةّ للمدعوين، مراعياً الموضوعات التي  

 تجمع بين الترغيب والترهيب.



 م( 2021 ديسمبر - تموز)  2( 12)العدد                           مجلة الدراسات الإسلامية جامعة الأمير سونكلا      

157 JOIS PSU I 

 

 

التطبيقات الدعوية فيما يتعلق بالداعية،   - ب 
لدّاعية أن يكون بصيراً بالعلوم  ومن أبرزها: أن على ا 

والفُنون المتعلّقة بفقْه الموازنات، ومدركاً لآليات تطبيق  
لعلم   تقان، مع ا لتدرج في مراحلها بدقة وإ الموازنة وا

 بأدبيات الخلاف.
التطبيقات الدعوية فيما يتعلق بوسائل    - ج 

لوسائل على  ر ا ث ة بين أ زن لموا لدعوة، ومن أهمها: ا ا
فها الماديةّ والوقتيّة، والموازنة بين الأساليب  المدعوين وتكالي

الدّعويةّ، وعدم تغليب أسلوبٍ على الآخر، مع العناية  
 بربط وسائل الدّعوة بمصالحها وغاياتها.

 : التوصيات:ثانياً 
الاهتمام بعلم المقاصد الشرعية وبخاصة  - 1

فيما يتعلق في المجال الدعوي باعتباره الأساس الذي يبنى  

الموازنات بين المصالح والمفاسد بإعداد دراسات  عليه فقه  
 وملتقيات ومؤتمرات وورش علمية.

قيام المراكز الدعوية والمؤسسات العلمية  - 2
لتي  لمعاصرة ا ة ا لدعوي لقضايا ا ا بعمل موسوعة لأهم 
تتجاذب أطرافها بين المصالح والمفاسد؛ ليقوم الدعاة  

 متعددة. بمناقشتها وإبداء الرأي فيها في مجالس علميّة
بناء  - 3 ة ب عناي ل تعليمية ا ل ا لمؤسسات  ا على 

المناهج العلمية في الجامعات على دراسة فقه الواقع وفقه  
 المقاصد الشرعية وفقه الأوليات وفقه الأقليات.

إجراء دراسة مثيلة بنحو هذا البحث على   -4
قواعد المقاصد الشرعية الأخرى مع تطبيقاتها الدعوية؛  

كتمل صورة   ت عمل  حتى  ل ا نها في تأصيل  م ة  اد لإف ا
 الدعوي.

 
 

References 

Abu Ajwah, Hussein bin Ahmad (2005).The jurisprudence of balancing interests and corruptions and 
its role in advancing the Islamic call , presented to the Conference on Islamic Call and the 
Changes of the Age, Islamic University, College Islamic Studies. 

Abu Nasr, Ahmad Manaha, M. (1998). Al-Da’wah Al-Islamiyyah fi Thailand. A Thesis, Islamic Call 
College. 

Abu Tawab Mustafa. (n.d.). Dawabit al-Amal bi-Fqh al-Muwazanah. Um al-Qurah: Kuliyyah al-Shariah 
Wa al-Adirasat al-Islamiyyah. 

Abu Aziz ibn Baz. (1998-1419). Fatih al-Bari bi-Sharih Sahih al-Bukhari, Li-ibn Hajar. Dar- al-Hadith. 
Ahmad, Ibrahim Ibn Ali. (1434). The jurisprudence of balances in the call to God. Presented at the 

conference on the Jurisprudence of Balancing and its Role in Contemporary Life. Umm al-
Qura University. 



 م( 2021 ديسمبر - تموز)  2( 12)العدد                           مجلة الدراسات الإسلامية جامعة الأمير سونكلا      

158 JOIS PSU I 

 

 

Al-Aroor, Adnan bin Muhammad. (2005). Advocacy approach in the light of contemporary reality. 
Prince Nayef Al Saud International Prize. 

Al-Bukhari, Muhammad Ibn Ismael. (1417). Sahih al-Bukhari. Dar al-Salam. 
Al-Bukhari, Muhammad bin Ismail. (1422). Sahih Bukhari. Investigation: Muhammad Zuhair bin Nasser 

Al-Nasser. Dar-tawq alnaja. 
Al-Raghib al-Isfahani. (1998). Vocabulary in the strange Qur'an. Arranged by: Muhammad Khalil Itani. 

Dar-al marifah. 
Ali Mahama Samo. (1433). Al-Madariss al-Islamiyyah fi-Janub Thailand wa-Dauruha fi-al-Dawat Ila 

Allah. PhD Thesis, Kuliyyah al-Da’wah wa-Usul al-Din, al-Jami’ah al-Islamiyyah. 
Al-Nawawi, Yahya bin Sharaf. (1393). Al-Minhaj Explanation of Sahih Muslim bin Al-Hajjaj. Dar Ihya al-

Turath al-Arabi. 
Al-Naysaburi, Muslim bin Al-Hajjaj. (n.d). Sahih Muslim, investigation: Muhammad Fouad Abd al-Baqi. 

Dar Ihya al-Turath al-Arabi. 
Al-Saadi, Abdul Rahman bin Nasser. (1424). Facilitate the Holy Rahman in the interpretation of the 

words of Mannan. Investigation: Abdul Rahman bin Mualla Al-Luhaiq. Ministry of Islamic 
Affairs. 

Al-Ezzu Ibn Abd Salam. (1980-1400). Qawa’id al-Ahkam fi Masalihi al-Anam. Al-Jil. 
Al-Thubaiti, Abed bin Abdullah. (1428). Rules and controls of the jurisprudence of advocacy according 

to Sheikh Al-Islam Ibn Taymiyyah. Dar-Ibn aljawzi. 
Asman Ti Ali. (2010-2011). Al-Huquq al-Siyassiah li al-aqliayh al-Muslimah fi  JunubThailand: Dirasah 

Tahqiqiyah fi al-Shari’ah al-Islamiyyah. Ph.D Thesis, IRK, IIUM. 
Ibn Hajar (1328). Al-Isabah fi Tamyiz al-Sahabah. Dar Ihya’ al-Turath al-Arabi. 
Ibn Hajar,Ahmad bin Ali. (1379). Fath Al-Bari Explanation of Sahih Al-Bukhari. Correction and 

supervision: Moheb Al-Din Al-Khatib. Dar-al marifah. 
Ibn Hanbal, Ahmad. (1999). Al-Musnad. Investigation: Shuaib Al-Anawut and others. (2nd. ed.) Al-

Risalah. 
Ibn Kathir, Ismail bin Omar. (1999). Interpretation of the Great Qur'an. Investigation: Sami bin 

Muhammad Salama. Dar Taibah for Publishing and Distribution. 

Ibn Taymiyyah, Aḥmad ibn ʿAbd al-Ḥalīm. (1420). integrity. Investigation: Muhammad Rashad Salem. 
Dar-ibnhazm. 

Ibn Kathir. (n.d.). Tafsir al-Quran al-Azhim (6th ed.). Library of Science and Governance. 
Jamal Saltan. (1992-1413 H). Fiqh al-Khilaf Madkhal Ila Wihdah al-Amal al-Islami. Islamic Center. 



 م( 2021 ديسمبر - تموز)  2( 12)العدد                           مجلة الدراسات الإسلامية جامعة الأمير سونكلا      

159 JOIS PSU I 

 

 

Makhdoom, Mustafa. (1420). Means Rules. Dar-eshbelia. 
Muhammad Ibn Issa al-Tarmiz. (1417 H). Al-Sunan. Sheik Salihi Ibn Abu Aziz al Shiek (Ed.) Dar al-Salm. 
Muath Muhammad. (n.d.). Al-Qawa’id al-Nathariah wa-Tatibiqatuhah al- Amaliah l-Fiqh al-

Muwazanat. Conference research papers, Kuliyyah al-Shariyyah al-Islamiyyah wa al-Dirasat 
al-Islamiyyah, Jami’ah Umm al-Qurah. 

Samoh, Ali. (2020). The gorgeous masterpiece in the landmarks of moderation. Pattani Press. 
Uthaymeen, Muhammad ibn al-Salih. (1997). Explain three assets. Prepared by: Fahd bin Nasser Al-

Sulaiman. Dar Al Thuraya. 
Youbi, Mohamed Saad. (1998). The purposes of Islamic law and its relationship to legal evidence. 

Dar alhijrat lilnashr waltawzie. 
Zidane, Abdul Karim. (1987). The origins of the call. (3rd. ed.). Dar-alwafaa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


