
JOIS PSU I 27 

ข้อถกเถียงว่าด้วยการเปน็ผู้นำทางการเมืองกับผู้หญิงมุสลมิในพื้นที่ชายแดนใต้ 
รับบทความ : 12 กุมภาพันธ ์2564 แก้ไขบทความ : 24 เมษายน 2564 ตอบรับบทความ : 27 เมายน 2564 

*อีเมลผู้เขียนหลัก: yasmin.s@psu.ac.th              
 

ยาสมิน ซตัตาร1์ 
อิมรอน ซาเหาะ2  
อับดุลเอาว์วัล สิด3ิ 

บทคัดย่อ 
จุดประสงค์ บทความเรื่องนี้เป็นส่วนหนึ่งของงานวิจัยเรื่องพื้นที่ทางการเมืองแบบเป็นทางการของผู้หญิงมลายูมุสลิม
ชายแดนใต้: บทบาท โอกาส และข้อท้าทาย โดยงานช้ินนี้ต้องการอภิปรายข้อถกเถียงว่าด้วยเรื่องการเป็นผู้นำของสตรี
ในอิสลาม โดยมีกรณีตัวอย่างของผู้หญิงมลายูมุสลิมชายแดนใต้ 
วิธีการศึกษา งานวิจัยช้ินนี้เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพที่ใช้วิธีการศึกษาผ่านงานวิจัยและเอกสารที่เกี่ยวข้อง ตลอดจน
การศึกษาผ่านการเก็บข้อมูลในพ้ืนท่ีสนามการเมืองชายแดนใต้ที่มีสตรีมลายูมุสลิมอยู่ในพื้นที่ 
ผลการศึกษา พบว่า ในพื้นที่ชายแดนใต้มีข้อท้าทายประการสำคัญสำหรับผู้หญิงมุสลิมในการเข้าสู่พื้นที่ทางการเมือง 

นั่นคือข้อถกเถียงเรื่องบทบาทของผู้หญิงมุสลิมในพื้นที่ทางการเมืองซึ่งมีการตีความของนักกฎหมายอิสลามและผู้รู้ใน

อดีตในบริบทที่ต่างกันไป ขึ้นอยู่กับวิธีการมองบทบาทหน้าที่ของความเป็นผู้หญิงหรือมีจารีตประเพณีในแต่ละสังคม 

และสำหรับผู้รู้ศาสนาอิสลามบางท่านก็ไม่ได้มองว่าการมีบทบาทของผู้หญิงในฐานะผู้นำไม่ว่าจะเป็นรัฐมนตรีหรือ

นายกรัฐมนตรีนั้นเป็นเรื่องที่ขัดต่อหลักการศาสนา ตราบใดที่เมื่ออยู่ในตำแหน่งนั้นแล้วผู้หญิ งคนนั้นยังคงสามารถ

รักษาการปฏิบัติตนตามหลักการศาสนาอิสลามเอาไว้ได้ ขณะเดียวกันในพื้นที่ชายแดนใต้พบว่าผู้คนส่วนใหญ่ยังคงไม่

ยอมรับในบทบาทการเป็นผู้นำของผู้หญิง ซึ่งมีผลต่อตัวนักการเมืองสตรีในพื้นท่ีที่แม้จะมีต้นทุนในเรื่องต่าง ๆ ประกอบ

กันแล้ว ก็อาจทำให้ไม่สามารถชนะการเลือกตั้งแบบแบ่งเขตได้ 

การนำผลวิจัยไปใช้ ผลของงานวิจัยช้ินนี้ได้นำไปแลกเปลี่ยนกับตัวแทนสมาชิกผู้แทนราษฎรหญิงในพื้นที่ตลอดจน

องค์กรภาคประชาสังคมที่ขับเคลื่อนในการพัฒนาศักยภาพของผู้หญิงในสามจังหวัดชายแดนภาคใต้ ซึ่งใช้ประกอบใน

การดำเนินงานต่อไป 

คำสำคัญ: ผู้หญิง มลายูมุสลิม ผู้นำทางการเมือง ชายแดนใต้ 

 

 

 
1 Ph.D. (รัฐศาสตร์และความสัมพันธ์ระหว่างประเทศ) อาจารย์ประจำคณะรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ ี 
2 M.A. (ความขัดแย้งและสันติศึกษา) เจ้าหน้าท่ี/นักวิจัย สถานวิจัยความขัดแย้งและความหลากหลายทางวัฒนธรรมภาคใต้ 
สถาบันสันติศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ อีเมล: imron.zahoh@gmail.com    
3 M.A. (ปรัชญาอิสลาม) นักวิจัย โครงการมะดีนะตุสสลาม มหาวิทยาลัยฟาฏอน ีอีเมล: siddiqabdulevvel@gmail.com 



JOIS PSU I 28 

Debate on Political Leadership and Muslim Women Politicians in  
the Deep South of Thailand 

Received: February 12, 2021;  Revised: April 24, 2021;  Accepted: April 27, 2021 
*Author E-mail: yasmin.s@psu.ac.th      

 

Yasmin Sattar1 

Imron Sahoh2  

Abdulawwal Sidi3 

Abstract 
Objective This article is a part of the research on Formal Politics of Melayu Muslim Women in the 
Deep South: Roles, Opportunities, and Challenges. This article aims to discuss about leadership of 
Muslim women with the case study of Melayu Muslim women in the Deep South.  
Methodology This is a qualitative research which has conducted through document reviewing and 
interviewing of Melayu Muslim women politicians in the Deep South.  
Research Findings The result found that in the Deep South of Thailand, main challenge for Muslim 
women to participate in politics is the debating issue regarding to the women’s roles as state’s 
leaders. Muslim lawyers and intellectuals in the past interpreted this point differently in accordance 
with the norms and the cultures in each context. Some Muslim scholars did not see that the roles 
of woman as a leader either ministers or prime minister is contradicted to Islamic principles if that 
woman could observe and fulfill other Islamic principles which woman has to follow. Apart from 
that, in the deep south, most of people do not accept the role of woman in politics which affect to 
the woman politicians though she may have more supported factors, it is hard for her to win in the 
election in many boroughs.  
Applications The finding was discussed with the women representative and civil society 
organizations in the Deep South and contributed to their projects to empower Deep South’s 
women. 
Keyword: Women, Melayu Muslim, Political Leader, Deep South 

 

 
1 Ph.D. (Political Science and International Relations) Lecturer, Faculty of Political Science, Prince of Songkla 
University, Pattani Campus 
2 M.A. (Conflict and Peace Studies) Researcher, Center for Conflict Studies and Cultural Diversity, Institute 
for Peace Studies, Prince of Songkla University. Email: imron.zahoh@gmail.com 
3 M.A. (Islamic philosophy) Academics, Madinatussalam Project, Fatoni University.  
Email: siddiqabdulevvel@gmail.com  



วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์                                      ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2564 

JOIS PSU I 29 

บทนำ 
 ในห้วงเวลาของความขัดแย้งที่ ยาวนาน
ต่อเนื่องมากว่า 16 ปีนับจากเหตุการณ์ความไม่สงบ
ระลอกใหม่หรือหากมองย้อนไปในประวัติศาสตร์ความ
ขัดแย้งนี้ก็ฝังรากลึกมานานหลายทศวรรษ ท่ามกลาง
สถานการณ์ เช่นนี้ เป็นที่ทราบกันดีว่าขณะที่ เกิด
เหตุการณ์ความไม่สงบ มีกลุ่มผู้หญิงมลายูมุสลิมใน
พื้นที่ชายแดนใต้จำนวนหนึ่งที่ต้องกลายเป็นผู้ที่ได้รับ
ผลกระทบทั้งทางตรงและทางอ้อม กระทั่งทำให้มี
ผู้หญิงหลาย ๆ คนที่เปลี่ยนบทบาทตัวเองไปสู่การ
ขับเคลื่อนเพื่อช่วยเหลือผู้ได้รับผลกระทบด้วยกัน มี
งานวิจัยหลายช้ินที่ได้ เคยศึกษาถึงการเปลี่ยนผ่าน
บทบาทของการเป็ นผู้ ได้ รับผลกระทบมาสู่ การ
ขับเคลื่อนเพื่อสังคมและช่วยเหลือผู้ที่ได้รับผลกระทบ
เ ช่ น เดี ย ว กั น  (Buranajaroenkij et al., 2 0 1 7 ; 
Pluemjai & Sungkhara, 2015 ) หนึ่ งใน ช้ินงานที่
น่าสนใจคืองานของฮาฟิสสา สาและ (Salae, 2010) 
ซึ่งช้ีให้เห็นว่า “บริบทเง่ือนไขสำคัญทางสังคมและ
วัฒนธรรมที่นำไปสู่การเปลี่ยนผ่านสู่การทำงาน
สันติภาพของผู้หญิงมุสลิมในพ้ืนท่ีชายแดนใต้คือ การใช้
ทุนที่มีอยู่เดิมจากการยึดถือและปฏิบัติตามหลักคำสอน
ของศาสนาอิสลาม และการมีความสัมพันธ์อันแนบ
แน่นระหว่างสมาชิกในครอบครัวและชุมชน การใช้ทุน
ทางสังคมใหม่ที่เกิดขึ้นจากการมีปฏิสัมพันธ์ระหว่าง
ผู้คนต่าง ๆ ท่ามกลางความรุนแรง อันนำไปสู่การเป็น
เครือข่ายทางสังคมกับกลุ่มองค์กรภายนอก และการ
ได้รับ โอกาสหรือมีพื้นที่ สาธารณะเพื่ อให้ผู้ ได้ รับ
ผลกระทบสามารถตระหนักและแสดงศักยภาพของ
ตนเอง” ขณะเดียวกันอีกช้ินงานที่สำคัญซึ่งถ่ายทอด
ผ่านการเล่าเรื่องของผู้ได้รับผลกระทบเองอย่างหนังสือ
เรื่ อ ง เสี ย งขอ งค วาม ห วั ง : เรื่ อ ง เล่ าผู้ ห ญิ ง เพื่ อ
กระบวนการสันติภาพชายแดนใต้ (Civic Women, 
2012) ก็ได้สะท้อนแง่มุมของผู้คนท่ีเปลี่ยนผ่านบทบาท
ของตน เองมาสู่ พื้ นที่ ส าธารณ ะอย่ างเห็ น ได้ ชั ด 

นอกจากนั้น ยังมีอีกกลุ่มของผู้หญิงในพื้นที่ที่แม้จะ
ไม่ได้รับผลกระทบโดยตรงจากเหตุการณ์ แต่ก็นับได้ว่า
ได้รับผลกระทบทางอ้อม ก็เริ่มมีการขับเคลื่อนอย่าง
เป็นรูปร่าง 

ท่ามกลางสถานการณ์ความขัดแย้งที่เกิดขึ้น

อย่างต่อเนื่อง ส่งผลให้เกิดการก่อร่างของพื้นที่ในการ

ออกมาทำงานในพื้นที่สาธารณะของผู้หญิง จนทำให้

เป็นที่รู้จักมากข้ึน เรื่องนี้จึงเป็นมิติที่น่าสนใจ เนื่องจาก

การตีความอัตลักษณ์แบบใหม่ที่มองว่าไม่ใช่เรื่องแปลก

ที่ผู้หญิงจะทำงานเป็นผู้นำในพื้นที่สาธารณะค่อย ๆ 

กลายเป็นที่พูดถึงในสังคมมากขึ้น เรื่องราวเดียวกันนี้ก็

เกิดขึ้นในอีกหลาย ๆ ประเทศมุสลิมหรือไม่ใช่มุสลิมก็

ตาม รวมถึงประเทศมาเลเซียซึ่งก็เป็นพื้นที่ของมลายู

มุสลิมด้วยเช่นกัน ตลอดช่วงเวลาที่ผ่านมา มีอุปสรรค

สำคัญสำหรับการมีส่วนร่วมทางการเมืองของผู้หญิงใน

มาเลเซียที่ประกอบด้วยทั้งปัจจัยเชิงค่านิยมของสังคม

ต่อบทบาทของผู้หญิง ไปจนถึงการถกเถียงต่อที่ทาง

ของผู้หญิ งในกรอบวัฒนธรรมและศาสนา รวมถึง

โครงสร้างของพรรคการเมืองบางพรรคที่ไม่เอื้อต่อ

ผู้หญิง (Ramli & Hassan, 1998) ในอดีตผู้หญิงมาเลย์

ได้มีบทบาทสำคัญในพื้นที่สาธารณะมาก เช่น การเป็น

ผู้ปกครองบางเมืองในอดีต แต่ต่อมาค่านิยมแบบนี้เริ่ม

หายไปและกลับมาอีกครั้งผ่านการขับเคลื่อนของ

นักปฏิรูปมุสลิมที่ เป็นนักการศาสนาซึ่งช้ีให้เห็นถึง

ความสำคัญของการให้ผู้หญิงได้รับการศึกษาไม่ต่างจาก

ผู้ชาย ด้วยเหตุนี้เอง นับตั้งแต่ก่อนสถาปนาเป็นรัฐ

มาเลเซีย ผู้หญิงก็กลับมามีบทบาทที่หลากหลายใน

สังคม (Azizah, 2002) อย่างไรก็ตามเมื่อพิจารณาถึง

สัดส่วนของผู้หญิงในสภาแล้วพบว่ามาเลเซียมีผู้หญิงใน

สภาเพียง 14.4% แต่ก็นับได้ว่าเป็นตัวเลขที่เห็นถึงการ

พัฒนาจาก 13.9% ในปี ค.ศ. 2018 และ 10.4% ในปี 

ค .ศ . 2014 (The Inter-Parliamentary Union, 2019)



วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์                                      ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2564 

JOIS PSU I 30 

ซึ่งจะเห็นว่ามีการเริ่มเปิดพื้นที่ให้กับผู้หญงิในระดับที่สูง

มากขึ้น 

  หากมองในภาพรวมของสั งคมไทย เอง 

งานวิจัยหลายชิ้นก็ให้ข้อสรุปตรงกันว่าประเทศไทยยังมี

ข้อจำกัดในพื้นที่ทางการเมืองของผู้หญิง ข้อจำกัดหนึ่ง

ก็มาจากทัศนคติและค่านิยมที่มองว่าผู้หญิงไม่ควร

ทำงานทางการเมือง หน้าที่นี้ควรเป็นของผู้ชาย ซึ่งเป็น

หนึ่งในปัจจัยที่ทำให้สัดส่วนของพื้นที่ทางการเมืองของ

ผู้ ห ญิ งยั ง ค งมี น้ อ ย  (Local Development King 

Prajadhipok's Institute, 2008 ; Chindaphrom & 

Kaewkrong, 2013) ในปี พ.ศ. 2562 องค์การรัฐสภา

ระหว่างประเทศ (IPU) ช้ีให้เห็นถึงสัดส่วนการมีส่วน

ร่วมในพื้นที่ทางการเมืองของผู้หญิง โดยพิจารณาจาก

จำนวนที่นั่งทั้งในสภาผู้แทนราษฎรและวุฒิสภา ซึ่ง

พบว่า สภาล่างของไทยมีสัดส่วนผูห้ญิงท่ีนั่งในสภาเพียง 

5.4% เท่านั้น ซึ่ งอยู่ ในอันดับสุดท้ายของประเทศ

อ า เซี ย น  แ ล ะ อ ยู่ ใ น อั น ดั บ ที่  181 ข อ ง โล ก 

(Manochanphen, 2018; The Inter-Parliamentary 

Union, 2019) อย่างไรก็ตาม ในการสำรวจปี  พ.ศ. 

2563 พบว่าสัดส่วนของผู้หญิงในทั้งสองสภาของไทย

นั้นสูงขึ้น โดยขยับมาอยู่ในอันดับที่ 130 ของโลก และ

มีจำนวนผู้หญิงที่เป็น ส.ส. ร้อยละ 16.2 (81 คนจาก 

500 คน) และมี ส.ว.หญิงอีก 26 จาก 250 คน (The 

Inter-Parliamentary Union, 2020) แม้ว่าจำนวนจะ

เพิ่มขึ้นแต่ก็นับว่ายังคงอยู่ในอัตราส่วนที่ไม่มากนักหาก

เทียบกับอีกหลายๆ ประเทศทั่วโลก โดยที่งานวิจัยของ

เมทินี พงษ์เวช (Pongwech, 2001) ระบุสาเหตุที่ทำให้

ผู้หญิ งมีส่วนร่วมทางการเมื องน้อย 2 ปัจจัย  คือ

วัฒนธรรมทางการเมือง พรรคการเมืองที่ปิดกั้นสังคม

ไม่ให้โอกาสผู้หญิง และไม่ได้ให้การสนับสนุนผู้หญิง 

และปัจจัยที่สองคือ ศักยภาพในตัวผู้หญิงเองที่ยังขาด

ความมั่นใจและความรู้ทางการเมือง รวมถึงไม่สนใจทาง

การเมืองเพราะมองว่าไม่ใช่บทบาทของตน 

ด้วยเหตุนี้เอง จึงทำให้เห็นถึงสถานการณ์ใน

พื้นที่ทางการเมืองของชายแดนใต้ในช่วงการเลือกตั้งปี 

พ.ศ. 2562 ที่ผ่านมามีความน่าสนใจ เนื่องจากนอกจาก

จะเห็นการเมืองเชิงอัตลักษณ์ที่ เข้มข้นขึ้นผ่านการ

ขับเคลื่อนของพรรคประชาชาติแล้วยังมีจำนวนผู้สมัคร

ผู้แทนที่เป็นผู้หญิงมากขึ้นอย่างเห็นได้ชัด หลายคนที่

เปลี่ยนผันตัวเองจากการทำงานภาคประชาสังคมใน

การช่วยเหลือผู้คนมาสู่พื้นที่ทางการเมือง บางท่านมี

อาชีพเป็นแพทย์หากแต่ในขณะเดียวกันก็ทำงานอย่าง

ใกล้ชิดกับชุมชน ในขณะที่บางท่านเป็นนักศึกษาใน

ระดับปริญญาเอกที่ทำงานร่วมกับชุมชน สองสิ่งที่

สังเกตเห็นคือ ผู้หญิงที่ก้าวเข้าสู่การเมืองมักจะมีความรู้

และทำงานร่วมกับชุมชนมาก่อน แม้ว่าสุดท้ายแล้วจะ

ไม่มีตัวแทนที่เป็นผู้หญิงที่ได้รับการคัดเลือกในระบบ

แบ่งเขต แต่ก็มีให้เห็นในระบบบัญชีรายช่ือ 1 คน ซึ่ง

นับได้ว่าเป็น ส.ส. คนที่ 2 หลังจากท่ีก่อนปี พ.ศ. 2547 

เคยมีผู้หญิงที่ได้รับเลือกตั้งในเขต 1 จังหวัดนราธิวาส 

ซึ่งฐานเสียงส่วนใหญ่เป็นชาวพุทธในเมืองเสียมากกว่า 

และ เป็ น ผู้ ส มั ค รจากพรรคป ระชาธิปั ตย์  ซึ่ งมี

นักวิเคราะห์การเมืองในพื้นที่มองว่า “ในช่วงเวลานั้น

กระแสของพรรคประชาธิปัตย์มีสูงหลังจากการมี

นายกรัฐมนตรีเป็นคนใต้ทำให้คนในพื้นที่มีแนวโน้มจะ

เลือกพรรคประชาธิปัตย์ในหลาย ๆ พื้นที่ของภาคใต้ 

และในเขตตัวเมืองของพื้นที่จังหวัดชายแดนใต้” 

(Sahoh & Sattar, 2020) ดังนั้นแล้วการที่มีผู้หญิงเริ่ม

หันมาสนใจพื้ นที่ การเมืองมากขึ้น  จึ งนับว่าเป็น

สัญญาณที่ดี แต่ก็ยังถือว่าเป็นสัดส่วนที่น้อยมากทั้งใน

แง่ของผู้หญิงที่ได้รับเลือกตั้งและผู้หญิงที่ลงสมัคร ซึ่ง

พบว่ามีผู้สมัครผู้หญิงโดยรวมแล้ว 71 คน คิดเป็น



วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์                                      ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2564 

JOIS PSU I 31 

สัดส่วน 18.30 เปอร์เซ็นต์ ขณะที่มีเพียง 1 ท่านที่ได้

เข้าสู่สภาด้วยระบบบัญชีรายชื่อ  

เมื่อมองถึงกรอบคิดในเรื่องของพื้นที่ทาง

การเมืองแบบเป็นทางการและการมีส่วนร่วมทางการ

เมืองของผู้หญิง จะพบว่า ผู้หญิงอาจมีบทบาทในพื้นที่

ทางการเมืองหลายระดับ นับตั้งแต่การเข้าร่วมโดยตรง 

นั่นคือการเข้าร่วมในกระบวนการทางการเมืองอย่าง

จริงจังและเข้มแข็ง ลงเลือกตั้ ง  ทำงานกับพรรค

การเมืองโดยตรง และทำงานทางการเมืองไม่ว่าจะ

ระดับชาติหรือท้องถิ่น นอกจากนั้นยังมีการเข้าร่วมทาง

การเมืองระดับกลางหรือการเข้าไปมบีทบาทเคลื่อนไหว

ทางการเมืองในสังคม การรวมกลุ่มเพื่อผลักดันนโยบาย

ต่าง ๆ การเรียกร้องทางการเมือง การจัดตั้ งกลุ่ม

ผลประโยชน์ต่างๆ และสนใจติดตามการเมืองอย่าง

สม่ำเสมอ ไปจนกระทั่งการเข้าร่วมทางการเมืองใน

ระดับต่ำหรือกลุ่มที่เกือบจะไม่ค่อยสนใจเข้าร่วมทาง

การเมือง ได้แก่ กลุ่มที่เข้าร่วมลงคะแนนเสียงเลือกตั้ง 

เพราะถือว่าเป็นหน้าที่  รวมถึงผู้ที่ ไม่สนใจติดตาม

การเมืองเลย (Women and Youth Studies Project 

Thammasat University, 2000) 

ทว่าท่ามกลางสถานการณ์ที่ผู้หญิงเข้ามามี

ส่วนร่วมในทางการเมืองมากข้ึนกลับมีข้อถกเถียงขึ้นมา

ในพื้นที่ชายแดนใต้ ว่าด้วยเรื่องผู้หญิงสามารถเป็นผู้นำ

ได้หรือไม่ รวมถึงการมองว่าบทบาทในพื้นที่สาธารณะ

ของผู้หญิงในเชิงของหลักการอิสลามได้กำหนดไว้

อย่างไร บทความช้ินนี้จึงจะหยิบยกข้อถกเถียงสำคัญ

ของงานวิจัยช้ินนี้ออกมาถ่ายทอดเป็นหลัก  

 

วิธกีารศึกษา 

 งานวิจัยช้ินนี้เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ โดย

วิธีการเก็บข้อมูลผ่านการศึกษาเอกสารและวรรณกรรม

ที่เกี่ยวข้อง ตลอดจนการสัมภาษณ์เชิงลึกด้วยการใช้

แนวทางการสัมภาษณ์แบบกึ่งโครงสรา้ง ขณะเดียวกันก็

มีการศึกษาผ่านการสังเกตอย่างมีส่วนร่วมในกิจกรรมที่

เกี่ยวข้องจัดขึ้นระหว่างการศึกษาวิจัย โดยผู้วิจัยจะ

รักษาความลับของผู้ให้ข้อมูล ขณะเดียวกันหากผู้ให้

ข้อมูลไม่มีความพร้อมทางร่างกายและจิตใจ รวมถึงไม่

ประสงค์ให้ข้อมูลสามารถยุติหรือปฏิเสธการให้ข้อมูลได้ 

 หลังจากได้รวบรวมข้อมูลทั้งหมด ได้นำเอา

ข้อมูลจากเอกสารและการสัมภาษณผ์ู้ให้ข้อมูลหลักและ

ผู้ให้ข้อมูลรองมาประมวลข้อมูลผ่านกรอบแนวคิดหลัก

ในเรื่องพื้นที่การเมืองแบบเป็นทางการ โดยในการ

วิเคราะห์ผลนั้นได้ดำเนินการผ่านการจัดหมวดหมู่และ

กำหนดประเด็นแล้วนำไปสู่ข้อค้นพบ จากน้ันจึงสรุปผล

การศึกษาก่อนจะจัดทำข้อเสนอแนะต่อผู้ที่เกี่ยวข้อง

ต่อไป โดยในส่วนข้อถกเถียงในประเด็นที่เกี่ยวข้องกับ

บทความช้ินนี้จะเน้นวิธีการวิจัยผ่านเอกสาร และบท

สัมภาษณ์บางส่วนเป็นสำคัญ 

ความเป็น ผู้หญิ งมลายู มุ สลิม ใน พ้ืนที่

การเมืองในประวัติศาสตร์ของพ้ืนที่ชายแดนใต้ 

 แน่นอนว่ามีผู้ศึกษาค้นคว้าเกี่ยวกับเรื่อง

ประวัติศาสตร์ของพื้นที่ชายแดนใต้มากมาย โดย

เฉพาะงานบันทึกประวัติศาสตร์ของพื้นท่ีที่รู้จักกันในช่ือ

ของ ฮิกายัต ปาตานี  (Hikayat Patani) ที่ถ่ายทอด

เรื่องราวทางประวัติศาสตร์ที่สำคัญ  ๆ ของพื้นที่

ชายแดนใต้ปัจจุบันนี้เอาไว้ อย่างไรก็ตามในงานวิจัยชิ้น

นี้จะทบทวนวรรณกรรมในเชิงประวัติศาสตร์ที่เกี่ยวข้อง

กับผู้หญิงในพื้นที่ทางการเมืองเท่านั้น  

 จากข้อมูลในประวัติศาสตร์ ระบุว่าในช่วงปี 

ค .ศ . 1584 - 1686 พื้ นที่ ปาตานี ใน เวลานั้ น ได้ ถูก

ปกครองโดยรายา (ราชินี) 4 พระองค์ ประกอบด้วย

ราชินีฮิเยา (1584-1616),  ราชินีบีรู (1616-1624),  



วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์                                      ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2564 

JOIS PSU I 32 

ราชีนีอูงู  (1624-1635)  และราชินีกูนิง  (1635-1686) 

ในเวลานั้นเช่ือว่า สาเหตุที่สตรีสามารถปกครองได้นั้น

เนื่องจากมีปัญหาภายใน และมีการฆาตรกรรมระหว่าง

พี่น้องเกิดขึ้นภายใน ทำให้เช้ือพระวงศ์ที่สามารถสืบ

ทอดอำนาจได้สิ้นพระชนม์ ดังนั้นบรรดาขุนนางจึงมี

การปรึกษาหารือว่าจะเลือกใครเป็นผู้ปกครองต่อไป 

และได้พิจารณาเลือกพระธิดา คือ ราชินีฮิเยา ในเวลา

นั้นปาตานีจึงเป็นอาณาจักรแรกในภูมิภาคแถบนี้ที่มี

ผู้ปกครองเป็นหญิง ก่อนจะมีขึ้นตามมาเช่นกันใน 

อาเจะห์ (Binji et al, 2015) บทความของ รัตติยา สา

และ เรื่อง ปฏิสัมพันธ์ใหม่ : ชาวพุทธ-มุสลิมจังหวัด

ชายแดนภาคใต้  ในหนั งสือแผ่นดินจินตนาการ  

(Satha-Anand, 2008) ช้ีให้เห็นว่า รายาหรือราชินี

หญิ งทั้ งสี่พระองค์นั้นเป็นที่ยอมรับจากทั้ งในและ

ต่างประเทศถึงความสามารถในการปกครองจาก

หลักฐานบันทึกของชาวต่างขาติในช่วงเวลานั้น  

นิธิ  เอียวศรีวงศ์  (Eoseewong, 2007) ได้

ระบุประเด็นที่สอดคล้องกันนี้ ไว้ในบทความเรื่อง 

“สังเขปประวัติศาสตร์มลายูปัตตานี” ในหนังสือมลายู

ศึกษา: ความรู้พื้นฐานเกี่ยวกับประชาชนมลายูมุสลิมใน

ภาคใต้ ถึงเรื่องราวทางประวัติศาสตร์ในช่วงเวลานั้นว่า 

“ปัตตานีในอดีตนั้นเป็นเมืองท่าที่สำคัญสำหรับการค้า

ระหว่างประเทศเพราะอ่าวปัตตานีมีสันทรายงอกเกือบ

รอบ จึงสามารถกำบังลมได้ดี ชนช้ันนำของรัฐมลายูเช่น

ปัตตานีประกอบด้วยสุลต่านและญาติวงศ์ เป็นกลุ่มคน

ที่มีอำนาจและผลประโยชน์สูงสุด แต่อำนาจของคน

กลุ่มนี้ไม่เด็ดขาดอยู่กลุ่มเดียว ยังมีสมาชิกของชนช้ันสูง

อีกกลุ่มหนึ่งซึ่งร่วมแบ่งปันอำนาจและผลประโยชน์จาก

การค้าและกำลังผู้คนอยู่ด้วย นั่นก็คือคนที่มีกำลังคน

ของตนเอง อาจเป็นเพราะได้อพยพจากที่อื่นมาเป็น

กลุ่มก้อน หรือเป็นผู้ที่ได้ความภักดีจากประชาชนซึ่งอยู่

ส่วนในของแผ่นดินอันเป็นบริเวณที่อำนาจของสุลต่าน

เข้าไปได้แต่ เพียงในนาม กลุ่มคนดังกล่าวนี้ เข้ามา

แบ่งปันผลประโยชน์ที่ได้จากการค้าร่วมกับสุลต่านและ

ญาติวงศ์ เรียกรวมๆ กันในภาษามลายูว่า Orang Kaya 

(คนรวย คนมีบารมี)”  

นิธิ เอียวศรีวงศ์ ยังอธิบายต่อว่า ในตอน

ปลายของราชวงศ์ศรีวังสา เข้าใจว่ากลุ่มโอรังกายา

แก่งแย่งอำนาจกันด้วยการสนับสนุนญาติวงศ์ของรายา

ที่อยู่ในอาณัติของตนให้ขึ้นครองราชสมบัติ จนในที่สุดก็

เสี่ยงที่จะเกิดจลาจลวุ่นวายขึ้นได้ ในยามที่การค้า

ระหว่างประเทศกำลังรุ่งเรือง ความวุ่นวายอาจทำให้ทุก

ฝ่ายเสียผลประโยชน์ไปโดยสิ้นเชิงได้ หากเรือต่างชาติ

เลือกที่จะไปจอดแวะในเมืองท่าอื่น จึงทำให้มีการ

ประนีประนอมกันโดยยกเอาเจ้านายผู้หญิงขึ้นดำรง

ตำแหน่งรายาต่อกันถึง 4 องค์ เพราะรายาผู้หญิงจะ

เป็นหลักประกันได้อย่างหนึ่งว่าโอรังกายาจะมีสิทธิ์มี

เสียงในการสืบราชสมบัติอย่างมากต่อไป อีกทั้งไม่เปิด

โอกาสให้ฝ่ายหนึ่งฝ่ายใดได้เข้าไปใช้รายาเป็นเครื่องมือ

ในการมีอำนาจเหนือฝ่ายอื่นแต่ผู้ เดี ยว ในช่วงนี้

นอกจากปาตานีจะมีความสงบเรียบร้อยแล้ว ยังเป็นยุค

สมัยที่ปาตานีประสบความรุ่งเรืองทางการค้าสูงสุด มี

พลังทางทหารที่จะป้องกันตนเองจากการรุกรานของ

อยุธยาได้ และมีประชากรจากแหล่งต่างๆ อพยพเข้ามา

ตั้งภูมิลำเนาในปาตานีจำนวนมาก...ฮีกายัตปะตานี

กล่าวถึงช่วงรายากุนิงว่า แม้ได้อภิเษกสมรสกับสุลต่าน

แห่งยะโฮร์แล้ว แต่อนุชาของสุลต่าน   ยะโฮร์ซึ่งยังอยู่ที่

ปาตานีพร้อมกำลังผู้คน เพื่อรักษาอำนาจของยะโฮร์ ซึ่ง

ได้มีพฤติกรรมที่ไม่พึงประสงค์จนภายหลังชาวปาตานี

สามารถขับไล่อนุชาออกไปได้ แต่ก็มีเหตุการณ์ที่ขุนนาง

ปาตานีเองคนหนึ่งพยายามบุกรุกเข้าวังเพื่อสถาปนา

ตนเองเป็นพระสวามีของรายากุนิง เพราะการเป็นพระ



วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์                                      ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2564 

JOIS PSU I 33 

สวามีจะทำให้ได้อำนาจเทียบเท่าสุลต่าน ดังเช่นที่พระ

อนุชาของสุลต่านยะโฮร์ เคยได้มาแล้ว แต่ความ

พยายามของขุนนางคนดังกล่าวไม่ประสบความสำเร็จ 

ฉะนั้นแม้ว่าในช่วงที่มีรายาหญิงสืบต่อกันนี้ แม้ว่าจะ

ระงับความบาดหมางของโอรังกายาลงได้บ้าง ทว่าก็

ไม่ได้มีความมั่นคงทางการเมืองนัก 

งานของ อัมพร หมาดเด็น (Mardent, 2017) 

เรื่ อ ง “ Women political participation in peace 

building in Southern Thailand”  ก็ ไ ด้ ก ล่ า ว ถึ ง

ประเด็นนี้  โดยระบุ ว่าแม้ ว่ าจะมี การระบุ ใน เชิ ง

ประวัติศาสตร์ถึงการมีอยู่ของสุลตานะห์ หรือรายาหญิง

ในช่วงปี พ.ศ. 1584-กลางปี พ.ศ. 1600 ซึ่งถือว่าเป็น

ยุคทองของปาตานีในเวลานั้นด้วยเช่นกัน โดยมองว่า

การมีผู้ปกครองหญิงในครั้งนั้นนับเป็นบริบทการเมือง

แบบเป็นทางการที่ผู้หญิงมลายูมุสลิมมีบทบาท ซึ่งงาน

ช้ินนี้ยังอ้างถึงงานของ ดันแคน แมคคาร์โก้ ที่ได้ระบุไว้

ในหนั งสือ  “Tearing Apart the Land: Islam and 

Legitimacy in Southern Thailand” (McCargo, 

2015) ที่ฉบับพิมพ์ภาษาไทย คือเรื่อง ฉีกแผ่นดิน 

อิสลามและปัญหาความชอบธรรมในภาคใต้ประเทศ

ไทย ในประเด็นที่เกี่ยวข้องกับเรื่องผู้ปกครองหญิงทั้งสี่

ว่ามีหลักฐานหลายชิ้นท่ีระบุถึงการปกครองของสุลต่าน

หญิงชาวมาเลย์ในพ้ืนท่ีปาตานี  

จากการทบทวน เอกสารที่ เกี่ ย วข้ องใน

ประเด็นนี้ พบว่าในประวัติศาสตร์นั้นมีหลักฐานปรากฏ

ให้เห็นถึงการมีส่วนร่วมทางการเมืองในฐานะผู้ปกครอง

ของผู้หญิงมลายู แต่อย่างไรก็ตาม ก็มีการวิเคราะห์จาก

นักประวัติศาสตร์หลายท่านว่าการเข้าสู่พื้นที่ทาง

การเมืองในเวลานั้นมีนัยทางการเมืองที่เหล่าขุนนาง

ผู้ชายมองว่าผู้หญิงจะสามารถควบคุมและทำให้เหล่า

ขุนนางได้รับผลประโยชน์มากกว่า ในแง่นี้แล้วจึงอาจ

มองได้ว่าการปรากฏให้เห็นถึงการปกครองของผู้หญิง

ในอดีตเองก็ไม่ได้เป็นเครื่องสะท้อนถึงฐานคิดของสังคม

มลายูที่ยอมรับการเป็นผู้ปกครองของผู้หญิงอย่าง

ชัดเจนได้มากนัก แต่ก็เป็นประเด็นที่จำเป็นต้องทบทวน

ข้อมูลเหล่านี้เพื่อช้ีให้เห็นว่าหลังจากผู้ปกครองหญิงทั้ง

สี่ กระทั่งเข้าสู่การปกครองของสยาม ไปจนถึงเมื่อ

สยามเปลี่ยนแปลงการปกครอง พื้นที่จังหวัดชายแดน

ใต้นี้ก็ ไม่ เคยมีผู้หญิ งเข้าสู่พื้นที่การเมืองอย่างเป็น

ทางการอีกเลย จนกระทั่ งในการ เลือกตั้ งปี  พ .ศ. 

2535/2 

ผู้แทนที่เป็นผู้หญิงซึ่งมาจากพื้นที่ชายแดนใต้

ที่สามารถได้รับชัยชนะจากการเลือกตั้งและเข้าสู่สภา

ผู้แทนราษฎร เริ่มมีครั้งแรกหลังจากการเลือกตั้งปี พ.ศ. 

2535 ครั้ งที่  2 ซึ่ ง เป็ นการเลื อกตั้ งหลั งจาก เกิ ด

เหตุการณ์เคลื่อนไหวประท้วงรัฐบาลในปี 2535 กระแส

ของพรรคประชาธิปั ตย์ เริ่ ม ขึ้ นมาภ ายใต้ ก ารมี

นายกรัฐมนตรีคนใต้ อย่างคุณชวน หลีกภัย ส.ส. ผู้หญิง

คนแรกของจังหวัดชายแดนใต้ คือ แพทย์หญิงพรพิชญ์ 

พัฒนกุลเลิศ ซึ่งเคยลงเลือกตั้งแล้วก่อนหน้าแต่ไม่ชนะ 

ทว่าในการเลือกตั้ งปี  พ.ศ. 2535 ครั้งที่  2 ก็ได้รับ 

ชัยชนะจากการเป็นตัวแทนของพื้นที่จังหวัดนราธิวาส 

และได้เป็น ส.ส. หญิงที่อยู่กับพื้นที่ชายแดนใต้ต่อมา

จนถึงปี พ.ศ. 2548  นับตั้งแต่เกิดสถานการณ์ความไม่

สงบระลอกใหม่เป็นต้นมาจึงอาจกล่าวได้ว่า ไม่มีผู้แทน

ในสภาผู้แทนราษฎรจากจังหวัดชายแดนภาคใต้ที่เป็น

ผู้หญิงอีก มีเพียงแต่การสมัครของผู้สมัครหญิงบางท่าน 

กระทั่งการเลือกตั้งในปี พ.ศ. 2562 ที่มีผู้หญิงเข้ามาสู่

พื้นที่ทางการเมืองมากยิ่งขึ้น ซึ่งแพทย์หญิงเพชรดาว 

โต๊ะมีนา ก็ได้เข้ามาสู่พื้นที่การเมืองแบบเป็นทางการ

และนับว่า เป็น  ส .ส . มลายูมุสลิมหญิ งคนแรกที่



วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์                                      ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2564 

JOIS PSU I 34 

แสดงออกถึงอัตลักษณ์ของความเป็นมุสลิมผ่านการแต่ง

กายในสภาผู้แทนราษฎร 

งานวิจัยเรื่อง “พลวัตการเคลื่อนไหวของ

นักการเมืองมลายูมุสลิมท่ามกลางความรุนแรงในพื้นที่

ชายแดนใต้” (Sahoh & Sattar, 2020) ได้วิเคราะห์ถึง

เรื่องการเลือกตั้งในปี พ.ศ.2562 กับประเด็นผู้หญิงไว้

ว่า ในการเลือกตั้งครั้งนี้มีความน่าสนใจหลายประการ 

ประการแรกคือ “การที่มีจำนวนผู้สมัครที่เป็นผู้หญิง

มากขึ้นในทุกเขตอย่างเห็นได้ชัด แม้ว่าโดยมากแล้วจะ

เป็นผู้สมัครจากพรรคเล็ก ๆ ก็ตาม แต่ในแง่หนึ่งเริ่มทำ

ให้เห็นว่าผู้หญิงสามารถเข้ามาสู่พื้นที่ทางการเมืองได้

เช่นกัน ในจังหวัดนราธิวาสมีผู้หญิงลงสมัครทั้งสิ้น 26 

คน จาก 147 คน ซึ่งนับเป็น 17.68 เปอร์เซ็นต์ ขณะที่

จังหวัดยะลามีผู้หญิงลงสมัครทั้งสิ้น 19 คน จาก 105 

คน ซึ่งนับเป็น 18.09 เปอร์เซ็นต์ และจังหวัดปัตตานีมี

ผู้หญิงลงสมัครทั้งสิ้น 26 คน จาก 139 คน ซึ่งนับเป็น 

18.70 เปอร์เซ็นต์ โดยรวมแล้วในการเลือกตั้งปี พ.ศ.

2562 มีผู้หญิงลงสมัครทั้งสิ้น 71 คน คิดเป็นสัดส่วน 

18.30 เปอร์เซ็นต์” ประเด็นนี้จึงอาจกล่าวได้ว่า การ

เลือกตั้งที่เปิดโอกาสให้พรรคเล็กมากขึ้น ทำให้ต้อง

แสวงหาผู้สมัครมากขึ้น จนเป็นโอกาสให้ผู้หญิงเข้าสู่

การเมืองมากขึ้น แต่อย่างไรก็ตามในพรรคใหญ่จะเห็น

ผู้สมัครผู้หญิงที่ลงในระดับเขตที่เห็นชัดเพียงพรรคพลัง

ประชารัฐซึ่งก็มีเพียงเขตเดียวเท่านั้น และถึงที่สุดแล้ว

ในระดับเขตไม่มีผู้สมัครหญิงที่ได้รับชัยชนะเลย มี

เพียงแต่แพทย์หญิงเพชรดาว โต๊ะมีนา ซึ่งได้เป็นสมาชิก

ผู้แทนราษฎรแบบบัญชีรายชื่อ  

ประเด็นผู้หญิงกับการเมืองในพื้นที่ชายแดน

ใต้เป็นประเด็นที่มีการถกเถียงในสังคมมลายูตลอด

มาถึงเรื่องความเหมาะสมตามหลักการศาสนาของการ

เข้าสู่พื้นที่ทางการเมืองของผู้หญิง หรือบางท่านอาจ

มองว่าเป็นประเด็นในเชิงวัฒนธรรมซึ่งสังคมมลายูถูก

มองว่าเป็นสังคม “ชายเป็นใหญ่” จึงทำให้เกิดความ

เช่ือบางประการถึงบทบาทในพื้นที่ทางการเมืองของ

ผู้หญิง หรือกระทั่งบางท่านเองก็มองว่าการมีส่วนร่วมที่

น้อยของผู้หญิงนั้นไม่ได้มีเฉพาะในพื้นที่ชายแดนใต้ 

หากแต่เป็นข้อท้าทายที่สังคมเมืองไทยโดยรวมต้อง

เผชิญเช่นกัน นักการเมืองหญิงท่านหนึ่งมองว่าทัศนคติ

ที่ยึดอยู่กับการมองว่าผู้หญิงไม่ควรเป็นผู้นำและผู้แทนก็

เสมือนกับผู้นำยังคงปรากฏให้เห็นอยู่ในการเมืองพื้นที่

ชายแดนใต้ เพราะต้องเผชิญกับแรงกดดันที่ถูกตั้ง

คำถามระหว่างการหาเสียงด้วยเช่นกันและหลายครั้งที่

การหาเสียงสามารถทำได้เพียงกับกลุ่มผู้หญิงเท่านั้น 

(สัมภาษณ์, 27 มกราคม และ 8 สิงหาคม 2563) แต่

อย่างไรก็ตามอดีตนักการเมืองหญิงในพ้ืนท่ีให้ความเห็น

ถึงประเด็นนี้อย่างน่าสนใจว่าเพศไม่สำคัญเท่ ากับ

ศักยภาพในการเป็นนักการเมือง (สัมภาษณ์ , 26 

มกราคม 2562) 

อิมรอน ซาเหาะ และยาสมิน ซัตตาร์ (2563) 

ได้ตั้งข้อสังเกตในประเด็นผู้หญิงกับการเมืองในพื้นที่

ชายแดนใต้ว่า “ถึงที่สุดแล้ว จึงเป็นเรื่องที่ยังคงเป็นข้อ

ท้าทายไม่น้อย แต่ด้วยกระแสของโลกที่มีผู้หญิงเข้าสู่

การเมืองมากข้ึนและปัจจัยของการเมืองภายใน ในการ

เลือกตั้งปี พ.ศ.2562 จึงนับได้ว่าเริ่มเห็นถึงสัญญาณ

ของการเข้ามามีส่วนร่วมทางการเมืองมากข้ึน  แม้ว่าใน

พรรคประชาชาติที่ถูกมองว่าเป็นพรรคของคนในพื้นที่ก็

ยังไม่มีผู้แทนที่เป็นผู้หญิงเลยก็ตามที” ดังนั้นแล้ว ผล

จากการวิจัยของอิมรอน ซาเหาะ และยาสมิน ซัตตาร์ 

รวมถึงอีกหลายชิ้นที่กล่าวมาทั้งหมดข้างต้นทำให้พบว่า

ยังมีข้อท้าทายหลายประการที่ปรากฏสำหรับผู้หญิง

มลายูมุสลิมเมื่อเข้าสู่พื้นที่การเมือง โดยข้อท้าทาย

ประการสำคัญคือ เรื่องที่เกี่ยวข้องกับหลักการศาสนา

นั่นเอง 



วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์                                      ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2564 

JOIS PSU I 35 

ผลการศึกษาและอภิปรายผล 

 จากการวิจัยครั้งนี้ ได้ข้อค้นพบว่าบทบาท

ของนักการเมืองหญิงมลายูมุสลิมที่เข้าสู่พื้นที่การเมือง

ยังมีน้อย ที่ผ่านมามีนักการเมืองหญิงมลายูมุสลิมที่

สามารถเข้าสู่พื้นที่การเมืองแบบทางการได้เพียง 2 

ท่านนั่นคือแพทย์หญิงพรพิชญ์ พัฒนกุลเลิศ และแพทย์

หญิงเพชรดาว โต๊ะมีนา เท่านั้นแต่จะพบว่าการเลือกตั้ง

ปี พ.ศ. 2562 นับได้ว่าเริ่มเห็นผู้สมัครที่เป็นผู้หญิงที่เข้า

สู่การเมืองมากขึ้น งานวิจัยช้ินนี้ได้สอบถามผู้ให้ข้อมูล

อีกกลุ่มเพื่อสะท้อนการมองถึงโอกาส และข้อจำกัดของ

นักการเมืองหญิงมลายูมุสลิม ที่สร้างอัตลักษณ์ตัวตน

ด้วย “ความเป็นผู้หญิง” “ความเป็นมลายู” และ 

“ความเป็นมุสลิม” ไปพร้อม ๆ กัน โดยมองว่ามีปัจจัย

ที่ เกื้อหนุนทำให้ เป็นโอกาสในการเข้าสู่พื้ นที่ทาง

การเมืองแบบทางการ คือ ปัจจัยเอื้อหนุนที่มีอยู่เดิม ท่ี

ประกอบสร้างเข้ากับสถานการณ์ทางการเมืองและ

บริบททางสังคมที่เปลี่ยนไป และข้อจำกัดที่เกี่ยวข้อง

กับ “การตีตรา” ที่มาจากความเป็นผู้หญิงภายใต้

สังคมไทย สังคมมลายู และสังคมมุสลิม ท่ีเป็นข้อจำกัด

สำหรับผู้หญิงมลายูมุสลิมในการเข้าสู่พื้นที่การเมือง

แบบทางการ โดยข้อท้าทายสำคัญของบทบาทผู้หญิงใน

พื้นที่การเมืองสำหรับพ้ืนท่ีชายแดนใต้ พบว่า ยังคงเป็น

ประเด็นท่ีเกี่ยวข้องกับมิติหลักการศาสนาท่ียังคงเป็นขอ้

ถกเถียงอยู่ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน 

ข้อถกเถียงเชิงหลักการว่าด้วยเร่ืองผู้หญิง

กับการเป็นผู้นำในอิสลาม 

 การเป็นผู้หญิงในพื้นที่การเมืองแบบทางการ

ของผู้หญิงมลายูมุสลิมทำให้ข้อท้าทายของการเป็น

ผู้หญิงและเข้าสู่พื้นที่การเมืองของพื้นที่ชายแดนใต้ที่

ต่างจากพื้นที่อื่นและมีการนำไปใช้เป็นประเด็นการ 

หาเสียงของฝ่ายตรงข้ามรวมถึงผูกยึดเข้ากับความคิด

ของผู้คนในพื้นที่ส่วนใหญ่ คือเรื่องราวการถกเถียงว่า 

ถึงที่สุดแล้วผู้หญิงจะสามารถเข้าไปเป็นผู้แทนในพื้นที่

การเมืองแบบทางการเช่นนี้ได้หรือไม่ เพราะในแง่หนึ่ง

แล้วมีข้อถกเถียงที่ยึดโยงกับหลักการศาสนาอิสลามทีไ่ม่

อนุญาตให้ผู้หญิงเป็น “ผู้นำ” ได้ ข้อถกเถียงที่กล่าวถึง

นี้หลายครั้งที่มาพร้อมกับการตั้งคำถามถึงสิทธิของสตรี

ในอิสลาม ซึ่งหลายๆ งานที่ช้ีชวนให้มองว่าหลักการ

ศาสนาอิสลามนั้นเป็นศาสนาที่ปกป้องและยกสถานะ

ของผู้หญิงของสังคมอาหรับในช่วงเวลานั้น รวมไปถึง

การให้สิทธิเพิ่มเติมแก่ผู้หญิง เช่น สิทธิการครอบครอง

ทรัพย์สิน มรดก การซื้อขาย หรือการออกความเห็นต่อ

กฎหมายที่ ส่ งผลกระทบต่อสั งคม (Salae, 2012; 

Settamalinee & Binlateh, 2014; Salae, 2010) ซึ่ง

งานของชลิตา บัณฑุวงศ์ (Bundhuwong, 2017) ก็

มองว่าการตีความหลักการศาสนาอิสลามในแง่นี้เป็น

การมองว่า “หญิงและชายมีความเท่าเทียมกัน ต่อ

ความรับผิดชอบท่ีมีต่ออัลลอฮฺ” เพื่อมาสร้างความชอบ

ธรรมให้กับตัวตนทางศาสนาของพวกเธอภายใต้ระบอบ

สังคมแบบชายเป็นใหญ่ 

 อย่างไรก็ตามข้อถกเถียงทางหลักการอิสลาม

ว่าด้วยสิ่งที่เกี่ยวข้องกับสิทธิและหน้าที่ของสตรีนั้นมี

ความเช่ือมโยงกับภูมิหลังของแหล่งที่มาของหลักการ

และการวินิจฉัยของผู้รู้อิสลาม(อุลามาอ์)ในอดีตและ

ปัจจุบันอย่างแยกจากกันไม่ได้ ด้วยเหตุนี้จึงมีความ

จำเป็นที่จะต้องนำเสนอธรรมชาติของคำตัดสิน(หุก่ม)ใน

หลักการอิสลามพอสังเขป โดยพื้นฐานคำตัดสินใน

ภาคปฏิบัติของหลักการอิสลามจะถูกศึกษาและวินิจฉัย

ในวิชาฟิกฮ์เป็นหลัก ซึ่งเป็นการแยกแขนงทางวิชาการ

เกี่ยวกับบทบัญญัติของอิสลามภาคปฏิบัติออกจาก

บทบัญญัติที่เกี่ยวกับหลักศรัทธาซึ่งจะถูกศึกษาในกลุ่ม

วิชาด้านเทววิทยา (เตาฮีด/อะกีดะฮ์/อิลมุลกะลาม) 



วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์                                      ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2564 

JOIS PSU I 36 

วิชาฟิกฮ์จึงถูกใช้เป็นเครื่องมือสำคัญในการบัญญัติ

กฎหมายอิสลาม  ถึ งแม้ ว่ าฟิ กฮ์ จะมี คำนิ ยามที่

ครอบคลุมมากกว่ากฎหมายก็ตาม ดังคำนิยามที่เป็นที่

ยอมรับโดยทั่วไปในหมู่ผู้รู้อิสลามว่า “ฟิกฮ์คือความรู้

เกี่ยวกับคำตัดสินที่มีอยู่ในบัญญัติของอัลลอฮ(ชะรีอะฮ์)

ด้านการปฏิบัติซึ่งมีการวินิจฉัยมาจากเนื้อหาสาระของ

บทบัญญัติดังกล่าว” (al-Baghdādī, 1980: 45)  

ด้วยเหตุนี้ผู้รู้อิสลามจึงเห็นพ้องและยอมรับ

โดยทั่วกันว่าคำตัดสินในหลักการอิสลามที่กลายเป็นกฎ

ภาคปฏิบัติของมุสลิมย่อมมีคุณสมบัติที่ประกอบด้วย

องค์ประกอบสำคัญอยู่สองประการ ประการที่หนึ่งคือ

บทบัญญัติที่พระเจ้าได้ประทานแก่ศาสนทูต(รอซู

ลุลลอฮ์)ซึ่งเปลี่ยนแปลงไม่ได้ (ษะวาบิต) ประการที่สอง

คือคำตัดสินของผู้วินิจฉัยในเนื้อหาสาระของบทบัญญัติ

ซึ่งมีการเปลี่ยนแปลงได้ตามสภาวการณ์ที่ เหมาะสม

และเป็นไปตามเงื่อนไขที่ถูกกำหนด (มุตะฆัยยิรอต) ณ 

จุดนี้นักวิชาการอิสลามในแต่ละยุคสมัยจึงมีความ

จำเป็นที่จะต้องแสวงหาความสมดุลของหลักการด้วย

เหตุผลที่ว่าความเปลี่ยนแปลงเป็นปรากฏการณ์ของ

ความเป็นจริงทางประวัติศาสตร์และสังคมซึ่ งไม่

สามารถท่ีจะปฏิเสธได้ อย่างไรก็ตามความเปลี่ยนแปลง

โดยตัวมันเองแล้วไม่ใช่แหล่งอ้างอิงของความถูกต้อง

และความชอบธรรม ด้วยเหตุนี้ทุกความเปลี่ยนแปลงจึง

ไม่ใช่ตัวช้ีวัดความชอบธรรมและความถูกต้อง ดังนั้น

หากพิจารณาตามหลักการที่กล่าวมาทั้งหมดในคำ

ตัดสินและกฎที่ถูกวางไว้เกี่ยวกับสิทธิและหน้าที่ของ

สตรี จึงสามารถกล่าวโดยสรุปได้ว่าข้อถกเถียงใน

รายละเอียดที่เกี่ยวกับเรื่องสตรีกับการทำงานในพื้นที่

สาธารณะนั้นอยู่ในกรอบการวินิจฉัยของนักวิชาการ

อิสลามว่าสิ่งใดเป็นส่วนที่เปลี่ยนแปลงได้และไม่ได้บ้าง

ในคำตัดสินของบทบัญญัติศาสนาในเรื่องนี้ (Karaman, 

1997)  

 สำหรับผู้รู้อิสลามที่นำเสนอแนวคิดที่อิงคำ

ตัดสินในการห้ามผู้หญิงเป็นผู้นำได้ถูกวินิจฉัยมาจาก

บทบัญญัติศาสนาจากคัมภีร์อัลกุรอ่านและหะดีษ

เกี่ยวกับการรักษาความสำรวมตนของสตรีด้วยการ

พำนักอยู่ ในบ้านและการป้องกันเรื่องร้ายที่จะเกิด

ตามมาต่อเพศหญิงเป็นหลัก โดยรวมแล้วเรื่องนี้จึงจัด

อยู่ในกรอบการวินิจฉัยของผู้รู้อิสลามที่เกี่ยวข้องกับ

สภาพแวดล้อมของสถานที่และความปลอดภัยไม่ใช่ที่

ความเป็นผู้หญิง ด้วยเหตุนี้ผู้รู้อิสลามมีความเห็นพ้อง

กันว่าบทบัญญัติไม่ได้ห้ามในเรื่องการทำงานของผู้หญิง

ที่แต่งงานแล้วทั้งในบ้านและนอกบ้านเพื่อช่วยเหลือ

สามีของนางในการหารายได้เลี้ยงครอบครัวตามความ

จำเป็น ข้อถกเถียงในเรื่องการช่วยเหลือสามีทำงาน

เกิดขึ้นในกรอบของคำถามว่ามีความจำเป็นหรือไม่

สำหรับนาง ด้ วยเหตุนี้ อบูหะนีฟะฮ์  มาลิก และ 

อัชชาฟีอีย์ ผู้รู้อิสลามช้ันนำซึ่งเป็นผู้ก่อตั้งสามจากสี่

สำนักคิดทางด้านนิติศาสตร์อิสลามที่ทรงอิทธิพลที่สุด

จึงมีความเห็นในการยึดการกำหนดหน้าที่ตามสัญญา

การแต่งงาน(นิกะห์)ว่าผู้หญิงไม่มีหน้าท่ีที่จำเป็น(วาญิบ)

ต้องทำงานช่วยเหลือสามีทั้งในบ้านและนอกบ้าน ด้วย

เหตุนี้ตัวบทหะดีษที่รายงานว่าท่านนบีมูฮัมมัดได้แบ่ง

งานระหว่างคู่สามีภรรยาที่กล่าวถึงท่านอาลีให้ทำงาน

นอกบ้านและท่านหญิงฟาฏิมะฮ์ให้ทำงานในบ้านนั้นถือ

เป็นคำแนะนำเพื่อการไกล่เกลี่ยระหว่างสามีภรรยา ซึ่ง

คำแนะนำในลักษณะนี้เป็นการแก้ปัญหาในเง่ือนไขของ

ความจำเป็นตามสภาพแวดล้อมของขนบธรรมเนียมที่

ยึดถือปฏิบั ติ และรับทราบโดยทั่ วกัน (อุ รฟ์ )และ

วัฒ นธรรม (อาดะฮ์ ) ไม่ ถื อ ว่ า เป็ นข้ อบั งคั บจาก

บทบัญญัติแต่อย่างใด  (al-Jawziyya, 1987 : 186) 



วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์                                      ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2564 

JOIS PSU I 37 

ดังนั้นหากเราพิจารณาหลักการโดยรวมของอิสลาม

เกี่ยวกับการทำงาน อิสลามได้ให้นิยามทุกการกระทำที่

เกิดจากการเจตนาของมนุษย์(อะมัล)ตัง้แต่การประกอบ

พิธีทางศาสนา(อิบาดาต)การทำงานบ้านไปจนถึงการทำ

สงครามในสนามรบล้วนอยู่ในกรอบการทำงานในนิยาม

ที่บทบัญญัติอิสลามได้กำหนดไว้ท้ังสิ้น ดังนั้นในแง่มุมนี้

จึงไม่สามารถกล่าวได้ว่าอิสลามห้ามผู้หญิงทำงาน 

ในทางตรงข้ามอิสลามสนับสนุนให้ชายและหญิงทำงาน

ตามความสามารถของตน ด้วยเหตุนี้คำแนะนำของ

ศาสนาจึงลำดับความสำคัญของงานในสถานที่ที่

ปลอดภัยคือในบ้านไว้สำหรับผู้หญิงและการทำงานที่

ต้องอาศัยความแข็งแรงของร่างกายไว้สำหรับผู้ชาย 

อย่างไรก็ตามหากมีความต้องการ(ฮาญะฮ์)หรือความ

จำเป็น(ฎอรูเราะฮ์)การแลกเปลี่ยนการทำงานระหว่าง

ชายหญิงไม่ได้ถูกห้ามแต่อย่างใด    

 ด้วยเหตุผลข้างต้นข้อถกเถียงเกี่ยวกับการ

เป็นผู้นำของผู้หญิงจึงยังคงอยู่ในกรอบของการทำงาน

ซึ่ ง เกี่ ย วกั บพื้ นที่ ส าธารณ ะ อย่ างไรก็ ต ามยั งมี

รายละเอียดสำคัญที่ถูกถกเถียงเกี่ยวกับคุณสมบัติของ

การทำงานบางอย่างซึ่งได้ถูกกำหนดไว้ในรูปแบบของ

ข้อห้ามสำหรับผู้หญิงไว้ในตำราทางนิติศาสตร์อิสลาม

ดังท่ีจะนำเสนอในเนื้อหาถัดไปจากวรรคนี้ ตัวอย่างที่จะ

กล่าวถึงคือมีงานหลายๆ ช้ินที่นำพาไปสู่ข้อถกเถียงใน

เรื่องระหว่าง “ความเป็นผู้นำ” และ “ความเป็น

ผู้แทน” ของผู้หญิงที่ เช่ือมโยงเข้ากับหลักการของ

ศาสนาอิสลาม ตามคำอธิบายของนักวิชาการศาสนา

อิสลามหลาย ๆ คนทั้งในอดีตและปัจจุบันมักจะมองว่า

ไม่อนุญาตให้ผู้หญิงเป็นผู้นำ โดยยกหลักฐานตัวบทที่

เป็นวจนะของศาสนทูตมูฮัมมัดถึงเรื่องนี้ความว่า “เมื่อ

ท่ านศาสนทูตมูฮัมมัด ได้ทราบข่าวว่าจักรวรรดิ

เปอร์เซียได้เลือกพระธิดาของจักรพรรดิกิสรอ(คุสโร)ขึ้น

เป็นจักรพรรดินี ท่านได้กล่าวว่า  “กลุ่มชนซึ่งมอบการ

ปกครองแก่สตรี พวกเขาจะไม่ประสบความสำเร็จ” 

(al-Bukhari, 1944) จึงเป็นข้อถกเถียงกันว่าเมื่อผู้หญิง

เข้าสู่การเป็นผู้แทนหรือผู้นำแล้วจะสามารถกระทำได้

หรือไม่  ซึ่งในที่น้ี ยูซุฟ อัลเกาะเราะฎอวี นักคิดและผู้รู้

ทางด้านศาสนาอิสลามร่วมสมัยได้เขียนวิเคราะห์ใน

ป ระ เด็ น “Women’s candidacy for election to 

parliament: between permission and 

prohibition” รวมถึงในประเด็นที่ว่าด้วย “Debate 

with a legal opinion that denies women their 

political rights” โดยมองว่าเมื่อผู้หญิ งมีสิทธิและ

หน้าที่เดียวกันกับผู้ชายในแง่มุมของอิสลามซึ่งยกเว้น

สิทธิบางประการที่อาจมีความต่างไป เช่น เรื่องการ

แต่งงานและการหย่า หรือเรื่องมรดกแล้ว ในสิทธิและ

หน้าที่อื่น ๆ ซึ่งรวมไปถึงสิทธิในทางการเมือง ก็มีความ

เสมอเหมือนกันด้วย หากแต่ผู้หญิงจะต้องปฏิบัติตาม

กรอบแนวทางศาสนาที่มีไว้สำหรับผู้หญิงในมิติอื่นๆ ไป

ด้วย สำหรับยูซุฟ อัลเกาะเราะฎอวี แล้วในแง่นี้ผู้หญิง

จึงเข้าสู่การเป็นสมาชิกรัฐสภาไดห้ากจะนำพาประโยชน์

มาสู่สังคม (Shaham, 2018) อย่างไรก็ตามในคำตัดสิน

ของการวินิ จฉั ยปัญ หา(ฟั ตวา)โดยกลุ่ ม ผู้ รู้ และ

นักวิชาการสายจารีตนิยมจากหลายสำนักยังคงเห็นได้

ว่ามีความคิดเห็นร่วมกันในการห้ามผู้หญิงเป็นผู้นำ 

 สำหรับในจังหวัดชายแดนใต้ของประเทศไทย

จากการสัมภาษณ์ผู้รู้ทางศาสนาชายท่านที่หนึ่ง ได้ให้

ข้อถกเถียงในมิติศาสนาที่น่าสนใจต่อประเด็นเรื่องการ

เป็นผู้นำของผู้หญิงว่า “เราอาจจะต้องแยกระหว่างผู้นำ

สูงสุดกับผู้นำในระดับอื่น ๆ สำหรับผู้หญิงแล้วอาจไม่

สามารถเป็นผู้นำในระดับสูงสุดได้ อาจเนื่องมาจาก

จุดอ่อนบางอย่างในความเป็นผู้หญิงเอง แต่อย่างไรก็

ตามหากเป็นผู้นำในระดับอื่น ๆ มองว่าเป็นได้เพราะ



วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์                                      ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2564 

JOIS PSU I 38 

ผู้หญิงมีความรับผิดชอบสูง ทั้งนี้หากว่ามีความจำเป็น 

ไม่มีผู้ชายที่มีความสามารถพอจะเข้าไปเป็นผู้นำแล้วก็

สามารถให้ผู้หญิงที่มีความสามารถเข้าไปตรงนั้นได้ แต่

เมื่อเข้าไปแล้วก็ต้องทำตามหลักการศาสนาที่ระบุไว้ใน

ประเด็นที่ผู้หญิงในอิสลามจะต้องพึงปฏิบัติ ในแง่หนึ่ง

แล้วผู้หญิงก็อาจสามารถนำเสนอประเด็นของผู้หญิงได้

ดีกว่าผู้ชาย ตามหลักการของศาสนาจะเน้นเรื่อง

ความสามารถและความรู้เป็นหลักเกณฑ์สำคัญในการ

ม อ งถึ ง เรื่ อ งผู้ น ำ  ฉ ะ นั้ น ห าก ผู้ ห ญิ งมี ค ว าม รู้

ความสามารถและทำให้การเข้าไปในพื้นที่ของการเป็น

ผู้นำไม่เกิดฟิตนะห์ (สิ่งที่ไม่ดี/เสื่อมเสีย) กับผู้หญิงเองก็

ย่อมเป็นเรื่องที่ทำได้” (สัมภาษณ์, 8 กันยายน 2563)  

 เช่นเดียวกับผู้นำศาสนาอิสลามชายท่านที่

สองที่ให้ความเห็นเพิ่มเติมว่า “ในประเด็นเรื่องผู้นำนั้น

ไม่ได้มีการกำหนดในตัวบทที่ชัดเจนว่าเป็นเพศอะไร แต่

มี ก า ร ร ะบุ เพี ย งว่ า เป็ น ผู้ ที่ มี ค ว าม พ ร้ อ ม แ ล ะ

ความสามารถที่เหมาะสมจะเข้าไปเป็นผู้นำ ฉะนั้นใน

เชิงหลักการแล้วอิสลามไม่ได้มีตัวบทที่ชัดเจนในเรื่องนี้ 

แต่อย่างไรก็ตาม ผู้หญิงเองได้ถูกกำหนดบทบาทที่

ชัดเจนในอิสลามในเรื่องการดูแลครอบครัว ซึ่งหากไป

ทำงานในการเป็นผู้นำแล้วก็อาจกระทบกับบทบาทใน

ครอบครัวของผู้หญิ งได้” (สัมภาษณ์ , 9 กันยายน 

2563)  

 ขณะเดียวกันหากมีการรวบรวมประเด็นนี้

ทางด้านกฎหมายอิสลามจะพบว่าในบรรดาผู้รู้อิสลามมี

การถกเถียงเรื่องบทบาทของผู้หญิงในประเด็นหลักอยู่ 

3 เรื่อง คือ เรื่องการเป็นพยานของผู้หญิง การเป็นผู้

พิพากษาของผู้หญิง และอีกเรื่องคือเรื่องการเป็นผู้นำ

ประเทศ หากจะมองในประเด็นสุดท้ายนี้แทบจะไม่มขี้อ

ถกเถียงเกิดขึ้นในอดีตในการกำหนดเพศชายให้เป็น

คุณ สมบั ติ หนึ่ งสำหรับการเป็นผู้ นำประเทศอัน

เนื่องมาจากความเห็นของนักวิชาการทางด้านกฎหมาย

อิสลามในอดีตได้อ้างอิงตัวบทของวจนะศาสนทูตมุฮัม

มัดเกี่ยวกับการขึ้นครองราชย์ของจักรพรรดินีแห่ง

เปอร์เซียที่ ได้กล่าวไว้ข้างต้น ซึ่งโดยหลักแล้วจะมี

ความคิดเห็นในเชิงลบว่าผู้หญิงจะสามารถเป็นผู้นำได้

หรือไม่ แต่หากมีการศึกษาเชิงลึกลงไปเกี่ยวกับตัวบทที่

ถูกอ้างอิงในประเด็นนี้จะเห็นได้ว่ายังเป็นการตีความ

และวินิจฉัยของนักกฎหมายอิสลามและผู้รู้ในอดีตบน

พื้นฐานของบริบทและสภาวการณ์ของยุคสมัย ดังนั้น

นักวิชาการอิสลามร่วมสมัยจึงมีการตั้งคำถามและ

ข้อสังเกตที่เริ่มจากการไม่พบข้อห้ามใด ๆ เกี่ยวกับเรื่อง

นี้ ในคัมภีร์อัลกุรอ่านและการที่อัลกุรอ่านซูเราะฮ์

อันนัมล์ 23-44 ได้เล่าเรื่องราวในอดีตเกี่ยวกับราชินี

ผู้ปกครองอณาจักรซาบาอ์ท่ีมีนามว่าบัลกิสโดยนำเสนอ

ในมุมมองที่เป็นบวกปราศจากข้อความใด ๆ ที่บ่งช้ีว่า

ไม่เห็นด้วยกับการเป็นผู้ปกครองของเธอ ด้วยเหตุนี้

หลักฐานที่เกี่ยวข้องในการอ้างอิงเพื่อการห้ามที่ชัดเจน

ที่สุดคือวจนะของท่านศาสนทูตมูฮัมมัดที่พูดถึงกรณี

ของจักรพรรดิเปอร์เซียที่เสียชีวิตแล้วให้ลูกสาวเป็น

จักรพรรดิต่อ และโดยทีท่่านศาสนทูตกล่าวว่ากลุ่มคนท่ี

ให้ผู้หญิ งมาเป็นผู้ปกครองประเทศจะไม่ประสบ

ความสำเร็จ แต่ในเรื่องนี้หากดูบริบทในห้วงเวลานั้นจะ

พบว่าท่านศาสนทูตได้ส่งทูตไปยื่นหนังสือกับจักรพรรดิ

ของเมืองต่าง ๆ แต่เมื่อส่งไปยังเปอร์เซียกลับถูกฉีก

จดหมายทิ้ง หลังจากนั้นไม่นานเมื่อจักรพรรดิเสียชีวิต 

บรรดาผู้ มี อำนาจได้ ยกบั ลลั งก์แก่พระธิดาของ

จักรพรรดิผู้ล่วงลับ เมื่อท่านศาสนทูตได้ทราบข่าวนี้จึง

กล่าวประโยคข้างต้น ฉะนั้นแล้วนักวิชาการบางคนจึง

อธิบ ายว่ าวจนะนี้ ศ าสนทู ตอาจหมายความถึ ง

เฉพาะเจาะจงกลุ่มขุนนางชาวเปอร์เซียในเวลานั้นก็

เป็นได้ อย่างไรก็ตามสหายสาวก(เศาะฮาบะฮ)์ผู้รายงาน 

หะดีษน้ีที่มีนามว่าอบูบักเราะฮ์ได้อ้างวจนะตรงนี้ในการ



วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์                                      ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2564 

JOIS PSU I 39 

ไม่ เห็นด้วยกับชุมนุมของท่านหญิ งอาอิชะฮ์ภริยา  

ศาสนทูตมุฮัมมัดที่เป็นแกนนำการรวมกลุ่มต่อต้านท่าน

อาลีในเหตุการณ์ขัดแย้งที่เกิดขึ้นในประวัติศาสตร์หลัง

ท่านศาสนทูตได้จากโลกนี้ไปแล้วหลายปี ถึงแม้ว่าการ

นำของท่านหญิงอาอิชะฮ์จะถูกยอมรับโดยทั่วไปในหมู่

ผู้รู้อิสลามกระแสหลักท่ีเป็นซุนนี่ว่าคือการวินิจฉัย(อิจญ์

ติฮาด)ของท่าน  

อย่างไรก็ตามการวินิจฉัยของผู้รู้อิสลามโดย

หลักแล้วในเรื่องนี้จะยึดตามอบูบักเราะฮ์ดังท่ีได้กล่าวไว้ 

โดยหากมองในเรื่องของผู้นำแล้วสำหรับผู้รู้อิสลามใน

อดีตได้กำหนดคุณสมบัติสำคัญที่เกี่ยวข้องกับความเป็น

ชายไว้นั่นคือการนำทัพและการนำละหมาดวันศุกร์ร่วม

อยู่ด้วย การกำหนดให้ผู้ชายเป็นผู้นำในบริบทดังกล่าว

จึงเป็นเรื่องที่เหมาะสมตามคุณสมบัติการนำละหมาด

วันศุกร์อย่างชัดเจน อย่างไรก็ตามคุณสมบัติดังกล่าว

ได้รับการผ่อนปรนโดยหลักการ หมายความว่าผู้นำไม่

จำเป็นจะต้องทำทุกเรื่องและไม่ได้หมายความว่าผู้นำ

จะต้องเป็นผู้นำละหมาดหรือผู้นำทัพเองเสมอ ผู้นำ

สามารถมอบหมายให้คนที่เหมาะสมและมีความรู้ความ

เช่ียวชาญมากกว่าเขาในบทบาทที่ต่างกันไปได้ ดังนั้น

แล้วเมื่อไม่มีการกำหนดที่มีผลเชิงบังคับ นักวิชาการ

อิ ส ล าม ห ลายท่ าน ใน โล กจึ งม อ งว่ าผู้ ห ญิ งที่ มี

ความสามารถเหมาะสมกับตำแหน่งผู้นำในระดับต่างๆ 

แม้กระทั่งระดับประเทศก็สามารถจะทำได้โดยไม่ผิด

หลักการ (al-Sallabi, 2014; al-Qaradawi, 1997)   

ดังเช่นในอดีตที่ผู้รู้อิสลามเคยมีความเห็นและ

คำตัดสินจากการวินิ จฉัยที่ แตกต่ างกัน เกี่ ยวกับ

คุณสมบัติของการเป็นผู้พิพากษา(กอฎี)ว่าไม่จำเป็นต้อง

เป็นผู้ชายปรากฏอยู่ในตำราที่สำคัญทางด้านกฎหมาย

อิสลามจากการวินิจฉัยของผู้รู้อิสลามมัซฮับหะนะฟีย์ที่

อนุญาตให้ผู้หญิงเป็นผู้พิพากษาได้สำหรับกรณีการ

ตัดสินคดี เกี่ ยวกับทรัพย์สินและการวินิจฉัยของ  

อิบนุญะรีร์  อัฏเฏาะบะรีย์ ในการ ให้ผู้หญิ งเป็นผู้

พิพากษาได้ในทุกคดีความ (al-Zuhayli, 1985: 482-

483) หากว่ามีการรักษาระเบียบทางศีลธรรมและ

เงื่อนไขให้อยู่ในกรอบการวางตัวแบบอิสลาม และมีการ

ป้องกันไม่ให้เกิดความเสื่อมเสีย หากสังคมมีความ

จำเป็นและบุคคลมีความเช่ียวชาญและความสามารถก็

สามารถทำได้ ซึ่งหลายๆ ครั้งในภาคปฏิบัติสังคมก็

มักจะเอากรอบคิดจารีตหรือวัฒนธรรมเข้ามาใช้ในการ

ตัดสินใจในเรื่องนี้เป็นส่วนใหญ่อยู่แล้ว ดังท่ีจะเห็นได้ว่า

มีการบันทึกไว้ว่าในสมัยท่านศาสนทูตมุฮัมมัดเองท่าน

ได้แต่งตั้งผู้หญิงในการดูแลกิจการส่วนหลังของกองทัพ

ซึ่งผู้หญิงเหล่านี้ทำหน้าที่เป็นแพทย์พยาบาลและเป็น

นักรบในเวลาที่จำเป็น ท้ังนี้สาวกหญิงที่มีนามว่าอุมมุอุ

มาเราะฮ์ นะซีบะฮ์ บินติกะอับ อัลมาซินียะฮ์หนึ่งใน

สตรีจากชาวอันซอร์ผู้เข้าร่วมการให้สัตยาบันต่อท่าน 

ศาสนทูตในบัยอะฮ์อัลอะกอบะฮ์ครั้งที่สอง เธอได้แสดง

วีรกรรมสำคัญในสงครามอุฮุดในขณะที่กองทัพของ

ท่านศาสนทูตถูกตีพ่ายจนทำให้ท่านหลงออกจาก

กองทัพพร้อมกับนักรบไม่กี่คนซึ่งเธอเป็นหนึ่งในนั้น เธอ

ได้จับดาบร่วมรบใกล้ชิดท่านศาสนทูตจนได้รับบาดเจ็บ

เป็นอันมาก นอกจากนี้เธอยังร่วมรบในสงครามยะมา

มะฮ์ที่นำทัพโดยคอลิด บิน อัลวะลีดแม่ทัพคนสำคัญ

ของศาสนทูตอีกด้วย (al-ʿAsqalānī, n.d.) ดังนั้นต้อง

ยอมรับว่าการตัดสินของผู้รู้อิสลามก็มีเรื่องของการมอง

บริบท รวมถึงการมองเรื่องวัฒนธรรมการเป็นอยู่ของ

ผู้คนที่เมื่อมีการตัดสินออกมาจะทำให้ไม่เกิดความ

ขัดแย้งที่รุนแรงและความวุ่นวายโกลาหลในสังคมด้วย

เช่นกัน  

  หากมองจากผู้รู้ศาสนาอิสลามในพื้นที่ที่ให้

มุมมองทั้งสองท่านข้างต้นก็จะพบว่าในเชิงของตัวบท



วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์                                      ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2564 

JOIS PSU I 40 

หลักฐานนั้นไม่ได้มีการระบุที่ ชัดเจนว่าผู้หญิงจะไม่

สามารถเป็นผู้นำได้ แต่ด้วยบทบาทหน้าที่ของความ

เป็นผู้หญิง หรือกระทั่งเรื่องการตัดสินทางศาสนาที่อยู่

บนฐานของการมองเรื่องจารีตประเพณีในแต่ละสังคม 

ก็ทำให้บทบาทหน้าที่ในความเป็นผู้นำของผู้หญิงอาจมี

ได้ในบางระดับ และสำหรับผู้รู้ศาสนาอิสลามบางท่าน

เฉกเช่น ยูซุฟ อัลเกาะเราะฎอวี ในโลกร่วมสมัยเองก็

ไม่ได้มองว่าการมีบทบาทของผู้หญิงในฐานะผู้นำไม่ว่า

จะเป็นรัฐมนตรีหรือนายกรัฐมนตรีนั้นเป็นเรื่องที่ขัดต่อ

หลักการศาสนาแต่อย่างใด  ตราบใดที่ เมื่ ออยู่ ใน

ตำแหน่งนั้นแล้วผู้หญิงคนนั้นยังคงสามารถรักษาการ

ปฏิบัติตนตามหลักการศาสนาอิสลามเอาไว้ได้ แม้ว่าจะ

มีผู้รู้อีกหลายท่าน เช่น ดร.วะฮ์บะฮ์ อัซซุฮัยลีย์ เป็นต้น 

ทีอ่าจจะยังมองและตัดสินว่าไม่เหมาะสมที่ผู้หญิงจะไป

มีบทบาทนั้นแม้ว่าจะเป็นท่ีอนุญาตตามหลักการศาสนา 

เพราะอาจทำให้กระทบต่อบทบาทหลักที่ควรเป็นของ

ผู้หญิง 

บทสรุป: ข้อท้าทายในการเข้าสู่การเมืองของผู้หญิง

มลายูมุสลิม  

แม้ว่าจากการพิจารณาในเชิงวิชาการตาม

การศึกษาจากหลักฐานบนฐานของศาสนาอิสลามที่

อธิบายถึงบทบาทของผู้หญิงในพื้นที่สาธารณะที่มีการ

ให้คำอธิบายที่หลากหลายนับตั้งแต่การไม่อนุญาต ไป

จนกระทั่งอนุญาตภายใต้กรอบเง่ือนไขที่จะไม่นำมาซึ่ง

การเป็นอันตรายต่อผู้หญิงคนนั้นเองและไม่เกิดความ

เสียหายกับครอบครัวและสังคมในภาพรวม อย่างไรก็

ตาม เมื่ออัตลักษณ์ของความเป็นผู้หญิงมุสลิมได้เข้าไป

ปะทะต่อรองกับคุณค่าหลักในสังคมของความเปน็มลายู

เอง หลายครั้งที่บทบาทของผู้หญิงในพื้นที่การเมืองจะ

ถูกมองว่าเป็นเรื่องที่ไม่สมควร และเมื่อมองถึงผู้หญิงกบั

การเมืองหลายครั้งที่ผู้หญิงถูกเหมารวมว่าไม่เหมาะหรอื

กระทั่งห้ามในการที่ผู้หญิงจะเข้าไป ซึ่งเป็นความคิดที่

ถูกถ่ายทอดต่อมาเรื่อย ๆ กระทั่งอาจนำไปสู่การตีตรา

ของบางสังคมดังเช่นในชายแดนใต้เองว่าหากผู้หญิงเข้า

ไปในพื้นที่การเมืองแล้ว ดูเหมือนว่าเขาจะเป็นผู้หญิงที่

อาจไม่สามารถมีบทบาทอื่นที่ควรเป็นในบทบาทของ

ผู้หญิงตามที่สังคมมอง ซึ่งทำให้ถึงที่สุดแล้ว ทำให้มี

ผู้หญิงไม่มากนักที่จะเข้าไปพื้นที่การเมืองแบบทางการ

นี้ อย่างไรก็ตามจะพบว่าข้อท้าทายหลักของผู้หญิง

มุสลิมมลายูชายแดนใต้ในการเข้าสู่พื้นที่การเมืองอาจ

ไม่ใช่เพียงแต่การมองด้วยฐานคิดของศาสนา หากแต่มี

ปัจจัยอื่นๆ ที่ประกอบรวมทั้งศักยภาพส่วนบุคคล และ

ค่านิยมหรือคุณค่าในสังคมนั้นๆ ในการกำหนดที่ทาง

ของผู้หญิงก็เป็นอีกปัจจัยสำคัญที่ทำให้มีข้อท้าทาย

สำหรับผู้หญิงมลายูมุสลิมในการมีบทบาทในพื้นที่

การเมืองเช่นกัน 

 

เอกสารอ้างอิง 

al-ʿAsqalānī, I. (n.d.). Al-Iṣābah fī Tamyīz al-Ṣahābah [The morning in the company of the 

companions]. n.p. 

al-Baghdādī, A. (1980). Al-Faqih wa Al-Mutafaqqih. n.p. 

al-Bukhari, M. (1944). Sahih al-Bukhari. n.p. 

al-Jawziyya, I. (1987). Zad al-Ma'ad [Provision of the hereafter]. n.p. 

al-Qaradawi, Y. (1997). Min fiqh al-dawlah fī al-Islām. Dār al-Shurūq. 



วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์                                      ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2564 

JOIS PSU I 41 

al-Sallabi, A. (2014). Barlaman fi al-Dawlah al-Hadithah al-Muslimah. Dar ibn Kathir. 

al-Zuhayli, W. (1985). Al Fiqh Al-Islami wa Adillatuhu [Islamic Jurisprudence and its Proofs]. n.p. 

Azizah, W. (2002). Women in Politics: Reflections from Malaysia. International IDEA, 191-202. 

Binji, A. et al. (2015). pa ̄ ta ̄nī prawattisāt læ kānmư ̄ang nai lōk malāyu ̄ [Patani History and Politics 

of Malay people in Malay World]. Islamic Culture in South Foundation. 

Bundhuwong, C. (2017). Religious Life and Status and Role of “Kampong Women” in a Melayu-

Muslim village of Southernmost Thailand.  Thammasat Journal, 36(3), 217-241. 

http://tujournals.tu.ac.th/thammasatjournal/detailart.aspx?ArticleID=2863 

Buranajaroenkij, D., Suwanbubbha, P. & Yimyong, M. (2017). Women at a Periphery of the Deep 

South Peace Process: A perspective of Female Victims of Violent Conflict. Journal of MCU 

Peace Studies, 5(1), 14-27. https://doi.org/10.14456/jmcupeace.2017.2 

Chindaphrom, S & Kaewkrong, C. (2013). Political Participation of Thai Women in the Western Local 

Government Area. Journal of Politics and Governance, 3(2), 118-133.  

Civic Women. (2012). si ̄ang khō̜ng khwām wang: rư ̄ang lao phūying phư̄a krabūankān santiphāp 

chāidǣn tai [Voice of Hope: Stories of Women for Peace Process in the Deep South]. 

Pattani: Project of Women Civil Societies under the Project of Food Security and Jobs for 

Men and Women in the Deep South of Thailand. 

Eoseewong, N. (2007). mala ̄yu ̄ sưksā: khwāmru ̄ phư̄nthān ki ̄eokap prachon chonma lāyu ̄ Mutsalim 

nai phāk tai [Malay Study: Introduction to Malay Muslims in the South]. Amarin Press. 

Karaman, H. (1997). Modernist Proje ve İçtihâd, İslam ve Modernizm ‘Fazlurrahman Tecrübesi’. 

Istanbul Metropolitan Municipality Cultural Services. 

Local Development King Prajadhipok's Institute. (2008). sattri ̄ kap kānmư̄ang : khwāmpen čhing 

phư̄nthī thāngkān mư ̄ang læ ka ̄n khapkhlư̄an [Women and Politics: Fact, Political Space 

and Mobilization]. King Prajadhipok's Institute. Retrieved from 

http://www.kpi.ac.th/media_kpiacth/pdf/M10_184.pdf  

Manochanphen, N. (2018). pœ̄t sathiti phūying kap phư̄nthī nai kānmư̄ang lo ̄k [Open the women in 

world’s politics statistics]. Retrieved from https://thestandard.co/women-in-politics/ 

Marddent, A. (2017). Women political participation in peacebuilding in Southern Thailand. Al Albab, 

6(2), 229-246. https://doi.org/10.24260/alalbab.v6i2.861 

McCargo, D. (2015). Tearing apart the land: Islam and legitimacy in Southern Thailand. Cornell 

University Press. 



วารสารอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์                                      ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2564 

JOIS PSU I 42 

Pluemjai, S. & Sungkhara, U. (2015). Peace Development in Southern Border Provinces: The Women’s 

Story. Journal of Humanities and Social Sciences, Thaksin University, 10(1), 225-243. 

https://so02.tci-thaijo.org/index.php/HUSOTSU/article/view/43627/36060 

Pongwech, M. (2001). nǣothāng ka ̄nsāng krasǣkhwām samœ̄phāk rawāng ying chāi [Approaches 

to Promote Gender Equality between Male and Female]. Gender and Development 

Research Institute. 

Ramli, R & Hassan, S.  (1998) .  Trends and Forms of Women's Participation in Politics. In Sharifah 

Zaleha Syed Hassan (Ed.), Malaysian Women in the Wake of Change (pp. 88-104). Gender 

Studies Programme, Universiti Malaya. 

Sahoh, I & Sattar, Y. (2020). phonlawat kān khlư̄anwai khō̜ng nakkānmư̄ang malāyu ̄ Mutsalim 

thāmklāng khwāmrunrǣng nai phư̄nthī chāidǣn tai [Dynamic of Melayu Muslim 

Politicians’ Movements amidst the Violence in the Southern Border Provinces of Thailand]. 

Thailand Science Research and Innovation Fund.  

Salae, H. (2010). Muslim Women amidst Conflict: The transition from victims to peace activist. 

(Master dissertation). Chulalongkorn University. 

Salae, Y. (2012). phūying nai ʻItsalām [Women in Islam]. in Ali, I., Japakiya, I, et al. (Eds.). ʻItsalām kap 

khwām thāthāi nai lōk samai mai mummō̜ng c ̌hāk nakwichāka ̄n chāidǣn tai [Islam and 

Challenges in the Modern World: Perspectives from Deep South’s Scholars]. Social 

Research Center Chulalongkorn University.  

Satha-Anand, C. (2008). phǣndin čhintanākān: rat læ ka ̄nkǣkhai panhā khwāmrunrǣng nai phāk 

tai [Imagined land: Solving southern violence and the state in Thailand]. Matichon. 

Settamalinee, S. & Binlateh, W. (2014). khon num sāo Mutsalim kap lōk samai mai [Young Muslims 

and Modern World]. Social Research Center Chulalongkorn University. 

Shaham, R. (2018). Rethinking Islamic Legal Modernism: The Teaching of Yusuf al-Qaradawi. Brill. 

The Inter-Parliamentary Union. (2019). Women in National Parliaments. Retrieved from  

http://archive.ipu.org/wmn-e/classif.htm 

The Inter-Parliamentary Union. (2020). Women in National Parliaments. Retrieved from 

https://www.ipu.org/resources/publications/infographics/2020-03/women-in-politics-2020  

Women and Youth Studies Project Thammasat University. (2000). "phu ̄ying kap khwāmru ̄ [Women 

and Knowledge]. In the 1st Conference on Women Studies of Thailand. Thammasat 

University.  


	Abstract ข้อถกเถียงว่าด้วยการเป็นผู้นำ
	ดร.ยาสมิน ซัตตาร์

