
 

ความสัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์บริเวณชายแดนประเทศไทย-มาเลเซีย 
 

 

อับดุลรอนิง  สือแต1 , นิอับดุลรากิบ๊  บินนิฮัสซัน2 , ซาวาวี  ปะดาอามีน3 

 
บทคัดยอ่ 

 

  การวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาความสัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์ระหว่างชาวไทยพุทธกับชาว
มลายูมุสลิม  ในด้านการผสมกลมกลืนและการยอมรับทางวัฒนธรรม   ด้านการเมือง  ด้านการศึกษา   
และผลกระทบของความสัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์ที่มีต่อความมั่นคง ความสงบสุขของสังคมบริเวณชายแดน
ประเทศไทย-มาเลเซีย  ด าเนินการวิจัยโดยการสังเกตแบบมีส่วนร่วม  การสนทนากลุ่ม  และการ
สัมภาษณ์แบบเจาะลึก  จากชุมชนมุสลิมและชุมชนไทยพุทธที่อยู่บริเวณชายแดนประเทศไทย-มาเลเซีย   
ผลการวิจัยพบว่า  1) ความสัมพันธ์ระหว่างชาติพันธ์ุไทยพุทธกับมลายูมุสลิมมีการผสมกลมกลืนและเกิด
การยอมรับวัฒนธรรมของกันและกัน เช่น การกิน การยืมค ามาใช้ในการพูดประจ าวัน และการแต่งงาน
ข้ามเผ่าพันธุ์  จึงท าให้มีความเข้าใจและช่วยเหลือกัน  2) ด้านการเมือง  พบว่าความสัมพันธ์ทาง
การเมืองระดับท้องถิ่นจะเป็นความสัมพันธ์ทางบวกและมีความร่วมมอืเป็นกลุม่เดียวกันมากกว่าการเมือง
ระดับชาติ  3) ด้านการศึกษา  พบว่าการศึกษามีความส าคัญมากต่อการสร้างและการปลูกฝัง
ความสัมพันธ์ระหว่างชาติพันธุ์  โดยเริ่มตั้งแต่ช้ันอนุบาลเพราะท าให้เด็กมีความใกล้ชิดสนิทกันซึ่งเป็น
การปูพื้นฐานในการยอมรับวัฒนธรรมระหว่างกัน  ส่วนการศึกษาระดับอุดมศึกษาช่วยส่งเสริมให้
นักศึกษาทั้งสองฝ่ายมีความรับผิดชอบต่อตนเอง และสังคมสูงขึ้น  เข้าใจวิถีชีวิตรู้จักน าหลักวิชาการ  
ต่าง ๆ มาพัฒนาความสัมพันธ์ระหว่างชาติพันธ์ุและชุมชนได้ดี และ 4) ผลกระทบที่เกิดจากความสัมพันธ์
ระหว่างชาติพันธุ์นั้นความอคติทางชาติพันธุ์ยังคงมีอยู่  สิ่งเหล่านี้สามารถท าให้เกิดช่องว่างระหว่างกัน  
แม้มีอยู่เป็นส่วนน้อยเท่าน้ันแต่ก็ยังสัมผัสได้  จึงส่งผลต่อความสงบสุขของสังคมในบริเวณดังกล่าว  และ
อาจท าให้เกิดผลกระทบต่อความมั่นคงของประเทศชาติได้ 
 
 

ค าส าคัญ: ความสัมพันธ์เชิงชาติพันธ์ุ, ชายแดน, ประเทศไทย, มาเลเซีย 

                                                           
1 Ph.D. (West Asian Studies), ผู้ช่วยศาสตราจารย์ วิทยาลัยอิสลามศึกษา   มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขต

ปัตตานี 
2 M.A. (Malay Studies), คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตปัตตานี 
3 M.A. (Malay Studies), คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตปัตตานี 



ความสัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์บริเวณชายแดนประเทศไทย-มาเลเซีย 
 

19 

 

Ethnic Relations in the Border of Thailand-Malaysia 
 

 
Abdulroning  Suetair

1
,  Nik Abdul Rakib Bin Nik Hassan

2
,  Sawawee  Padaamin

3 

 

Abstract 

 

  The objectives of the research on Ethnic Relations in Border of Thailand – Malaysia 

are to study the process of cultural assimilation and acceptance of culture, polity, education, 

and the impact of ethnic relations on the stability, security and peace of Thailand –Malaysia 

border areas. The research methodology adopted in this research are direct observation, focus 

group discussion, and interview. with the Malay Muslim  and Thai Buddhist communities of  

Thailand–Malaysia border areas. The findings of this research are as follows ; a) The 

relations between Thai Buddhist and Malay Muslim have been generated between them in 

certain aspects such as food, language in daily life and inter-ethnic marriage  that has led to 

their mutual understanding and cooperation. b) The political relations are different in various 

levels namely, more positive and cooperative in political activities at local level than national 

one. c) Education can be an important part in building the two ethnic communities. At 

kindergarten level the inculcation of bilateral relation between the two ethnic communities is 

the best in the sense that it can be easier to make way for their intimate friendship and mutual 

cultural acceptance in the future. At graduate level, education is able to bring a high level 

inter-ethnic relations between the two groups into existence.  It can also create the sense of 

responsibility for them and their societies to understand their ways of life better that can 

further help widen their vision and apply various sciences which they have learnt in 

developing good relations between ethnic and social groups. d) The existence of prejudice 

still have an impact on the relationships between the two groups that has created a gap 

between them, hence, sometimes can make an impact on the society in that area and the 

security of the country at. 

 

 

Keywords: Ethnic Relations, Border, Thailand, Malaysia 

 

 
 

                                                           
1 Ph.D. (West Asian Studies), Assistant Professor, College of Islamic Studies, Prince of Songkla 

University Pattani Campus 
2 M.A. (Malay Studies), Lecturer , Department of  Eastern  Language, Faculty of Humanities and 

Social Sciences ,Prince of  Songkla University Pattani Campus 
3 M.A. (Malay Studies), Lecturer , Department of  Eastern  Language, Faculty of Humanities and 

Social Scienes ,Prince of  Songkla University Pattani Campus 



ความสัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์บริเวณชายแดนประเทศไทย-มาเลเซีย 
 

20 

 

บทน า 
สังคมในจังหวัดปัตตานี ยะลา และ

นราธิ ว าสนั้ น  จั ด ว่ า เป็ นสั งคมที่ มี ค วาม
หลากหลายทางชาติพันธุ์กล่าวคือ ในพื้นที่นี้
ไม่ได้มีเฉพาะชาวมลายูมุสลิมซึ่งเป็นคนส่วน
ใหญ่เท่านั้น หากแต่ยังประกอบด้วยชาวจีน
และชาวไทยพุทธอยู่ด้วย จึงมีความหลากหลาย
ทางวัฒนธรรม (culture diversity) ซึ่งความ
หลากหลายนี้ครอบคลุมถึงเรื่องชาติพันธ์ุ ภาษา 
ความเป็นอยู่ วิถีชีวิต ศาสนา และความเช่ือ 
นับแต่อดีตความสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มชนมลายู
มุสลิมและกลุ่มชนไทยพุทธอยู่ร่วมกันดว้ยความ
สงบสุข มีการให้การช่วยเหลือซึ่งกันและกัน 
ตามประสาเพื่อนบ้าน และความสัมพั นธ์
ระหว่างชาติพันธ์ุทั้ง 2 ในสังคมบริเวณชายแดน
ประเทศไทย-มาเลเซีย ก็สามารถเห็นได้อย่าง
ชัดเจน ไม่เพียงทางวัฒนธรรมเท่านั้นแต่ยังมี
ความสัมพันธ์ทั้งในทางการเมืองและเศรษฐกิจ
ร่วมกันอีกด้วย 

อย่างไรก็ตามหลังเกิดเหตุการณ์ไม่
สงบในจังหวัดชายแดนภาคใต้ในปี พ.ศ. 2547 
อันน าไปสู่เหตุความรุนแรง สูญเสียชีวิตและ
บาดเจ็บเป็นจ านวนมาก  ความสูญเสียและ
ความเจ็บปวดซึ่งเป็นผลกระทบจากเหตุการณ์
ส่งผลให้เกิดความห่างเหิน ความไม่เข้าใจ ความ
หวาดระแวง และความอคติระหว่างชาติพันธุ์
ทั้งสอง โดยเฉพาะอย่างยิ่งในเขตพื้นที่ที่อยู่
บริเวณชายแดนของประเทศไทย และมาเลเซีย
น่าจะเป็นบริเวณที่มีความเปราะบางที่สุด 
ดังนั้นประเด็น ความสัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์

บริเวณชายแดนประเทศไทย-มาเลเซีย จึงเป็น
ประเด็นที่น่ าสนใจ สังคมที่มีลักษณะพหุ
วัฒนธรรมเช่นนี้จะมีความสัมพันธ์และมีการ
ผสมกลมกลืน มีการยอมรับทางวัฒนธรรม
อย่างไร โดยไม่ให้ฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งเกิดความรู้สึก
ต่อต้าน และมีผลกระทบต่อความมั่นคง  และ
ความสงบสุขของสังคมและประเทศหรือไม่
อย่างไร 
 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
  1. เพื่อศึกษาการผสมกลมกลืนและ
การยอมรับทางวัฒนธรรมระหว่างชาวไทยพุทธ
กับชาวมลายูมุสลิม 
   2. เพื่อศึกษาความสัมพันธ์ระหว่าง
ชาวไทยพุทธกับชาวมลายูมุสลิม ในด้ าน
การเมือง  
   3. เพื่อศึกษาความสัมพันธ์ระหว่าง
ชาวไทยพุทธกับชาวมลายูมุสลิม ในด้ าน
การศึกษา  
  4. เพื่อศึกษาผลกระทบของความ 
สัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์ที่มีต่อความมั่นคง   ความ
สงบสุขของสังคมบริเวณชายแดนประเทศไทย-
มาเลเซีย 
 

สมมติฐานของการวิจัย 
    ความสัมพันธ์ระหว่างชาติพันธุ์ไทย
พุทธและมลายูมุสลิมในบริ เวณชายแดน
ประเทศไทย-มาเลเซีย ตั้งอยู่บนพื้นฐานของ
การผสมกลมกลื นและการยอมรั บทา ง
วัฒนธรรม  มีความสัมพันธ์ด้านการเมืองและ



ความสัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์บริเวณชายแดนประเทศไทย-มาเลเซีย 
 

21 

การศึกษา ร่วมกันอย่างเข้าใจระหว่างชนต่าง
เช้ือชาติ  ซึ่งจะเป็นผลดีต่อความมั่นคง   และ
ความสงบสุขของสังคมในบริเวณชายแดน
ประเทศไทย-มาเลเซีย 
 

ขอบเขตของการวิจัย 
    การวิจัยในครั้งน้ีเป็นการวิจัยทางชาติ
พันธุ์วรรณนา (Ethnography)  ใช้ระยะเวลา
ในการศึกษา 1 ปี โดยก าหนดพื้นที่ศึกษาเป็น
ชุมชนชาวมลายูมุสลิมและชุมชนชาวไทยพุทธ
ในอ าเภอตากใบ   จังหวัดนราธิวาส   และ
อ าเภอตุมปัต  รัฐกลันตัน  ประเทศมาเลเซีย  
ส่วนขอบเขตเนื้อหาของการวิจัย ผู้วิจัยมุ่ง
ศึกษาเฉพาะเรื่ องความสัมพันธ์ทางด้ าน
วัฒนธรรม   ด้านการเมือง   ด้านการศึกษา  
และผลกระทบของความสัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์ 
ที่มีต่อความมั่นคง ความสงบสุขของสังคม
บริเวณชายแดนไทย-มาเลเซีย 
 

วิธีการวิจัย 
 การวิจัยเรื่องความสัมพันธ์เชิงชาติ
พันธุ์บริเวณชายแดนไทย-มาเลเซียนี้ใช้วิธีการ
เชิงคุณภาพ (Qualitative  Research)  โดย
การสังเกตแบบมีส่วนร่วม  การสนทนากลุ่ม  
และการสัมภาษณ์แบบเจาะลึก การสังเกตแบบ
มีส่วนร่วมได้ก าหนดชุมชนมลายูมุสลิมเละ
ชุมชนไทยพุทธ  เพื่อท าการศึกษาชุมชนทั้งสอง
ที่มีความสัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์  โดยเลือกชุมชน
มลายูจ านวน  3  ชุมชน  และชุมชนไทยพุทธ  
3 ชุมชนบริเวณชายแดนประเทศไทยและ
ประเทศมาเลเซีย  การเลือกชุมชนมลายูมุสลิม

และชุมชนไทยพุทธนั้น  จะเลือกชุมชนที่ตั้งอยู่
ในบริ เวณที่ ใกล้ เคียงกัน  โดยการศึกษา
ความสัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์ระหว่างกลุ่มชาติ
พันธุ์มลายูมุสลิมกับกลุ่มชาติพันธุ์ไทยพุทธ  ใน
หมู่บ้านกูบู (ชุมชนมลายูมุสลิม)  กับหมู่บ้าน
เกาะสวาด  (ชุมชนไทยพุทธ) ต าบลไพรวัน  
อ าเภอตากใบ  จังหวัดนราธิวาส  และหมู่บ้าน
ฮูมอลานัส – ท่าแพรก  (ชุมชนมลายูมุสลิม) 
กับหมู่บ้านบางน้อย (ชุมชนไทยพุทธ) ต าบล
เจ๊ะเห  อ าเภอตากใบ  จั งหวัดนราธิวาส  
ส าหรับกลุ่มชาติพันธุ์ไทยพุทธและมลายูมุสลิม
ในประเทศมาเลเซียนั้น  ได้ท าการเลือกพื้นที่
การวิจัย  คือหมู่บ้านเตอร์เบาะ   หรือตือรือ
เบาะ (ชุมชนไทยพุทธ)  กับหมู่บ้านเกอลาโบรัน 
(ชุมชนมลายูมุสลิม)  ตั้งอยู่ในต าบลเตอร์เบาะ  
อ าเภอตุมปัด  รัฐกลันตัน  ประเทศมาเลเซีย 
 การเก็บรวบรวมข้อมูลนั้นในการ
สังเกตแบบมีส่วนร่วมจะมีผู้ ช่วยวิจัยเข้าไป
อาศัยอยู่ในชุมชนตลอดเวลา  เพื่อศึกษาและ
รวบรวมข้อมูลตามกรอบที่ก าหนดไว้  โดย
นักวิจัยที่รับผิดชอบ  1  คน  จะลงไปรวบรวม
ข้อมูลด้วยตนเองอย่างน้อยเดือนละ  1 ครั้ง  
หรือในกรณีที่มีกิจกรรมต่าง ๆ เกิดขึ้นในชุมชน 
 การสนทนากลุ่ม  นักวิจัยจัดสนทนา
กลุ่มกับประชาชนในชุมชนที่ก าหนดเป็นพื้นที่
การศึกษา  ครั้งละ  7-10  คน  โดยก าหนด
ชุมชนมลายูมุสลิมและชุมชนไทยพุทธใน
ประเทศไทย  4  ชุมชน  และชุมชนมลายู
มุสลิมและชุมชนไทยพุทธในประเทศมาเลเซีย  
2  ชุมชน  แต่ละชุมชนท าการสนทนากลุ่ม



ความสัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์บริเวณชายแดนประเทศไทย-มาเลเซีย 
 

22 

อย่างน้อย  3  ครั้ง  แต่ละครั้งห่างกันอย่าง
น้อย  1 เดือน   โดยก าหนดผู้เข้าร่วมสนทนา
กลุ่มแต่ละครั้งมีผู้ที่เคยเข้าร่วมครั้งก่อนอยู่ด้วย  
1/3  เพื่อตดิตามการเปลี่ยนแปลงความคิดเห็น
ที่เกิดขึ้น  ซึ่งจะต้องท าการสนทนากลุ่มทั้งหมด  
9 ครั้ง ตลอดระยะเวลาการวิจัย 
 การสัมภาษณ์แบบเจาะลึก  นักวิจัย
ท าการสัมภาษณ์แบบเจาะลึกผู้น าชุมชนทุก
สาขาอาชีพอย่างน้อยชุมชนละ  20  ราย  ใน
ประเด็นที่เกี่ยวข้องตามกรอบการสัมภาษณ์ที่
ก าหนด 
 ข้อมูลจากการสังเกตแบบมีส่วนร่วม  
การสนทนากลุ่ม  และการสัมภาษณ์แบบ
เจาะลึกได้น ามาประมวล  วิเคราะห์เนื้อหาจน
ได้ข้อสรุปในแต่ละประเด็นค าถาม  เพื่อตอบ
วัตถุประสงค์การวิจัยที่ก าหนดไว้ 
 
นิยามศัพท์เฉพาะ 
  ความสัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์  คือ  การ
สร้างและพัฒนาความสัมพันธ์รวมถึงการ
ติดต่อสื่อสารระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ที่มีถิ่นฐาน
อยู่ในสังคมเดียวกัน 
  ชาวไทยพุทธ  คือ กลุ่มชาติพันธุ์ไทย
ที่นับถือศาสนาพุทธ  ที่ตั้งถิ่นฐานในบริเวณ
ชายแดนประเทศไทยและประเทศมาเลเซีย  
โดยมีทั้งสัญชาติไทยและสัญชาติมาเลเซีย 
  ชาวมลายูมุสลิม คือ กลุ่มชาติพันธุ์
มลายูที่นับถือศาสนาอิสลามที่ตั้งถิ่นฐานใน
บริเวณชายแดนประเทศไทยและประเทศ

มาเลเซีย โดยมีทั้งสัญชาติไทยและสัญชาติ
มาเลเซีย 
  

สรุปผลการวิจัย 
  1. ความสัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์ระหว่าง
ช า ว ไ ท ย พุ ท ธ กั บ ช า ว ม ล า ยู มุ ส ลิ ม เ ป็ น
ความสัมพันธ์ที่ตั้งอยู่บนพื้นฐานของความเป็น
เพื่อนบ้าน  มีความสัมพันธ์ที่ยาวนาน  ท าให้
เ กิ ดก ารผสมกลมกลื นและกา รยอมรั บ
วัฒนธรรมของกันและกัน  แม้จะมีภาษา  
ศาสนา  วัฒนธรรมที่แตกต่างกัน  แต่ทั้งสอง
ชาติพันธุ์มีการยืมค าในภาษาของแต่ละฝ่ายใช้
ในการพูดประจ าวัน  ชาวไทยพุทธได้ยืมค า
ภาษามลายูมาใช้ในการสื่อสารระหว่างกัน  
ส่วนชาวมลายูมุสลิมเองก็มีการยืมค าภาษาไทย
มาใช้ในการสื่อสารระหว่างกันด้วย  ท าให้เกิด
การยอมรับภาษาของอีกชาติพันธุ์ได้  มีการให้
เกียรติซึ่งกันและกัน  ท าให้เกิดความเป็นหนึ่ง
เดียวบนความหลากหลายทางวัฒนธรรม   ชาว
มลายูมุสลิมมีการรับวัฒนธรรมการกินของไทย
พุทธ  ไม่ว่าจะเป็นการรับประทานอาหารด้วย
ช้อน  หรือการรับประทานอาหารไทย  เช่น  
ต้มย า  ลาบ  น้ าตก      มีการแต่งงานข้าม
เผ่าพันธุ์  โดยการแต่งงานข้ามชาติพันธ์ุระหว่าง
ชาวมลายูมุสลิมกับชาวไทยพุทธเป็นส่วนหนึ่ง
ของการท าให้มีการด าเนินชีวิตร่วมกัน  มี
ทัศนคติที่ดี  และท าให้เกิดเป็นการประสานใจ
ในหมู่ญาติมิตรเป็นจ านวนมาก   ชาวมลายู
มุสลิมเป็นชาติพันธุ์ที่ยึดถือในหลักการศาสนา
อิสลาม  ซึ่งห้ามการแต่งงานกับคนต่างศาสนา  



ความสัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์บริเวณชายแดนประเทศไทย-มาเลเซีย 
 

23 

เมื่อเกิดการแต่งงานระหว่างทั้งสองชาติพันธุ์  
จึงต้องมีการเปลี่ยนศาสนาของอีกฝ่ายมานับถือ
ศาสนาของอีกฝ่ายหนึ่ง  เพื่อท าให้สามารถ
แต่งงานกันได้ 
 2. ความสัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์ระหว่าง
ชาวไทยพุทธกับชาวมลายูมุสลิมด้านการมีส่วน
ร่วมทางการเมือง  การปกครองนั้น  ปรากฏว่า
ความสัมพันธ์ทางการเมืองในระดับชาติจะมี
ความสัมพันธ์ที่แตกต่างจากความสัมพันธ์ทาง
การเมืองในระดับท้องถิ่น  โดยความสัมพันธ์ใน
ระดับท้องถิ่นจะเป็นความสัมพันธ์ทางบวก  มี
การร่วมมือกัน  มีการเข้าร่วมเป็นกลุ่มเดียวกัน
ม า ก ก ว่ า ก า ร เ มื อ ง ใ น ร ะ ดั บ ช า ติ แ ล ะ
ความสัมพันธ์ในระดับท้องถิ่นสามารถเป็นส่วน
หนึ่งในการสร้างความร่วมมือ    ความเข้าใจซึ่ง
กันและกัน  ด้วยเป็นสิ่งที่ชุมชนสามารถสัมผัส
ได้ 
 3. ความสัมพันธ์ระหว่างชาวไทยพุทธ
และชาวมลายูมุสลิมด้านการศึกษามีส่วนส าคัญ
อย่างมากต่อการปลูกฝังความสัมพันธ์ระหว่าง
ชาติพันธุ์ และการเริ่มปลูกฝังความสัมพันธ์
ระหว่างชาติพันธุ์ตั้งแต่อนุบาลเป็นสิ่งที่ดีที่สุด  
ท าให้ได้มีโอกาสสัมพันธ์ใกล้ชิดกัน  มีความ
สนิทสนมกันเป็นการปูพื้นฐานในการยอมรับ
วัฒนธรรมระหว่างกันและกัน  และการสร้าง
ความสัมพันธ์ระหว่างชาติพันธุ์ในการศึกษา
ระดับอุดมศึกษา  ท าให้นักเรียนไทยพุทธและ
มลายูมุสลิมเกิดความสัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์ใน
ระดับสูง  ซึ่งจะเป็นฐานของการท างานด้วยกัน
ในอนาคต  มีบทบาทต่อสังคมต่อไป 

 4. ความมีอคติทางชาติพันธุ์ระหว่าง
ชาวไทยพุทธและมลายูมุสลิมยังคงมีอยู่  ซึ่ง
ความมีอคติเหล่านี้  เป็นความรู้สึกที่แสดงออก
เมื่อกลุ่มชาติพันธุ์ดังกล่าวอยู่ด้วยกันในกลุ่ม
เดียวกัน  ความมีอคตินี้แม้มีอยู่เป็นส่วนน้อย
เท่านั้น  แต่ยังสามารถสัมผัสได้  ท้ังในกลุ่มชาติ
พันธุ์ไทยพุทธที่มีต่อชาวมลายูมุสลิม  และชาว
มลายูมุสลิมที่มีต่อชาวไทยพุทธ  สิ่งเหล่านี้
สามารถท าให้เกิดช่องว่างระหว่างกัน  ซึ่งเมื่อ
เกิดช่องว่างแล้วสามารถท าให้เกิดผลกระทบต่อ
ความมั่นคงของประเทศชาติได้ 
 

การอภิปรายผลการวิจัย 
  การวิจัยในครั้งนี้คณะผู้วิจัยได้มีการ
ค้นพบหลายอย่าง  ซึ่งการค้นพบในการวิจัย
ครั้งนี้สามารถน ามาอภิปรายผลการวิจัยได้ดังนี้ 
   1. ความสัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์ระหว่าง
ช า ว ไ ท ย พุ ท ธ กั บ ช า ว ม ล า ยู มุ ส ลิ ม เ ป็ น
ความสัมพันธ์ที่ตั้งอยู่บนพื้นฐานของความเป็น
เพื่อนบ้าน  ด้วยความสัมพันธ์ที่มีมาอย่าง
ยาวนาน  ท าให้เกิดการผสมกลมกลืนและการ
ยอมรับวัฒนธรรมของกันและกัน  แม้ว่าแต่ละ
ชาติพันธุ์จะมีภาษา  ศาสนา  วัฒนธรรมที่
แตกต่างกัน  แต่ทั้งสองชาติพันธุ์มีการยืมค าใน
ภาษาของแต่ละฝ่ายใช้ในการพูดประจ าวัน  
ชาวไทยพุทธได้ยืมค าภาษามลายูมาใช้ในการ
สื่อสารกันระหว่างกัน  ส่วนชาวมลายูมุสลิมเอง
ก็มีการยืมค าภาษาไทยมาใช้ในการสื่อสาร
ระหว่างกันด้วย  ท าให้เกิดการยอมรับในภาษา
ของชาติพันธุ์อื่น  มีการให้เกียรติซึ่งกันและกัน  



ความสัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์บริเวณชายแดนประเทศไทย-มาเลเซีย 
 

24 

ท าให้เกิดเป็นความเป็นหนึ่งเดียวบนความ
หลากหลายทางวัฒนธรรม  ชาวมลายูมุสลิมมี
การรับวัฒนธรรมการกินของไทยพุทธ  ไม่ว่าจะ
เป็นการรับประทานอาหารด้วยช้อน  หรือการ
รับประทานอาหารไทย  เช่น  ต้มย า  ลาบ  
น้ าตก  มีการแต่งงานข้ามเผ่าพันธุ์  โดยการ
แต่งงานข้ามชาติพันธุ์ระหว่างชาวมลายูมุสลิม
กับชาวไทยพุทธเป็นส่วนหนึ่งของการท าให้มี
การด าเนินชีวิตร่วมกัน  มีทัศนคติที่ดี  และท า
ให้เกิดเป็นการประสานใจในหมู่ญาติมิตรเป็น
จ านวนมาก   ชาวมลายูมุสลิมเป็นชาติพันธุ์ที่
ยึดถือในหลักการศาสนาอิสลาม  ซึ่งห้ามการ
แต่งงานกับคนต่างศาสนา  เมื่อเกิดการแต่งงาน
ระหว่างทั้งสองชาติพันธุ์  จึงต้องมีการเปลี่ยน
ศาสนาของอีกฝ่ายมานับถือศาสนาของอีกฝ่าย
หนึ่ง  เพื่อท าให้สามารถแต่งงานกันได้  ซึ่งการ
ปฏิ สั มพันธ์ ดั งกล่ าวนี้ เ องที่มี ส่ วนในการ
ปรับเปลี่ยนทางวัฒนธรรม และสร้างอัตลักษณ์
ทางชาติพันธุ์     สิ่งเหล่านี้สะท้อนให้เห็นว่า
กลุ่มชาติพันธุ์ทั้งสองกลุ่มมีการผสมกลมกลืน
และยอมรับวัฒนธรรมของกันและกัน  ซึ่ ง
สอดคล้องกับ Nik Abdul Rakib Bin Nik 
Hassan (2003) ที่ค้นพบว่าการผสมกลมกลืน
ทางวัฒนธรรมในสังคมมลายูจังหวัดชายแดน
ภาคใต้นั้น   ความสัมพันธ์ระหว่างชุมชนมลายู
และชาวไทยพุทธนั้นเกิดจากการแต่งงานข้าม
เผ่าพันธุ์  กลุ่มคนที่แต่งกันเหล่านี้บางส่วนได้
กลายเป็นตัวเช่ือมระหว่างชุมชนไทยพุทธกับ
ชุมชนมลายูมุสลิม ให้มีความสัมพันธ์ที่ใกล้ชิด
มากขึ้น สอดคล้องกับ Mek Kerin Eh Kan 

(2001)  ที่ค้นพบว่าชาวมาเลเซียเช้ือสายไทย
พุทธที่ชาวมาเลเซียเรียกว่า “ออรังเซียม” นั้น 
มีความสัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์ที่ดีกับชาวมลายู
มุสลิมในประเทศมาเลเซีย   ทั้งสองกลุ่มชาติ
พันธุ์มีการช่วยเหลือซึ่งกันและกัน   เมื่อมีงาน
ทางสั งคมใน ชุมชนชาวมลายูมุ สลิมชาว
มาเลเซียเชื้อสายไทยพุทธก็จะเข้ามามีส่วนร่วม
ด้วย   ในทางกลับกันเมื่อชุมชนชาวมาเลเซีย
เช้ือสายไทยพุทธมีการจัดงานขึ้นในกรณีที่งาน
นั้นไม่ขัดหลักการของศาสนาอิสลามชุมชนชาว
มลายูมุสลิมก็จะเข้าไปมีส่วนร่วมหรือร่วมงาน
ด้วย และสอดคล้องกับ Chanthira Kunthong 
(1991)   ที่ค้นพบว่า  ชุมชนไทยในประเทศ
มาเลเซียยอมรับเป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรม
มลายู  วิถีชีวิตมลายู   ชุมชนชาวไทยกับชุมชน
ชาวมลายูในพ้ืนท่ีที่ท าการศึกษานั้นสามารถอยู่
ร่วมกันด้วยความเข้าใจซึ่งกันและกัน ส าหรับ
กิจกรรมทางสังคมนั้น   ปรากฏว่าชุมชนชาว
ไทยพุทธมีส่วนร่วมในกิจกรรมบางกิจกรรมของ
ชาวมลายูมุสลิม       และในทางกลับกันชุมชน
ชาวมลายูมุสลิมก็ได้มีส่วนร่วมในบางกิจกรรม
ของชุมชนชาวไทยพุทธที่ไม่ขัดกับหลักการ
ศาสนาอิสลาม 
 2. ความสัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์ระหว่าง
ชาวไทยพุทธกับชาวมลายูมุสลิมด้านการมีส่วน
ร่วมทางการเมือง  การปกครองนั้น มีการ
ค้นพบว่า  ความสัมพันธ์ทางการเมืองใน
ระดับชาติจะมีความสัมพันธ์ที่แตกต่างจาก
ความสัมพันธ์ทางการเมืองในระดับท้องถิ่น  
โดยความสัมพันธ์ในระดับท้องถิ่นจะเป็น



ความสัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์บริเวณชายแดนประเทศไทย-มาเลเซีย 
 

25 

ความสัมพันธ์ทางบวก  มีการร่วมมือกัน  มีการ
เข้าร่วมเป็นกลุ่มเดียวกันมากกว่าการเมืองใน
ระดับชาติ    โดยทั้งสองกลุ่มชาติพันธุ์ได้เข้าไป
มีส่วนร่วมในการสมัครเลือกตั้งเป็นสมาชิก
บริหารองค์การส่วนต าบล (อบต.) หรือว่า
เทศบาลเมือง    และที่ส าคัญกลุ่มการเมืองที่
เข้าร่วมในการเลือกตั้งนั้น  มีการสร้างเครือข่าย  
โดยการรับสมาชิกของกลุ่มที่เป็นคนจากอีกชาติ
พันธุ์หนึ่ง  ซึ่งในแต่ละกลุ่มการเมืองที่เข้าร่วม
ในการเลือกตั้ง ต้องมีสมาชิกหรือผู้สนับสนุนที่
คละกันระหว่างชาวไทยพุทธกับชาวมลายู
มุสลิม   ดังนั้นความสัมพันธ์ทางการเมืองใน
ระดับท้องถิ่นสามารถเป็นส่วนหนึ่งในการสร้าง
ความร่วมมือ  ความเข้าใจซึ่งกันและกัน  ความ
สามัคคีปรองดอง ที่ชุมชนทั้งสองมีผลประโยชน์
โดยตรง  และชุมชนทั้งสองสามารถสัมผัสได้ 
ซึ่งถือได้ว่าเป็นการส านึกทางชาติพันธุ์ของ
ตนเองที่น าไปสู่การปฏิสัมพันธ์กับชนชาติพันธุ์
อื่น ๆ ดังที่ Thomas Fredrik Weybye Barth 
(1969) ที่ได้เสนอว่าลักษณะของชาติพันธุ์ควร
จะมีลักษณะดังนี้คือ  สมาชิกของกลุ่มต้อง
ส านึกตนเองว่าเป็นสมาชิกของกลุ่มนั้น ๆ ด้วย
เ ช่ นกั น  ลั ก ษณะ เ ช่ นนี้ แ ส ด ง ใ ห้ เ ห็ น ถึ ง
กระบวนการที่สัมพันธ์กันสองด้านคือ   ปัจเจก
บุคคลจะต้องมีส านึกและรู้สึกร่วมต่อกลุ่ม   
ตระหนักอยู่เสมอว่าตนเองเป็นสมาชิกของกลุ่ม
นั้น ๆ ในขณะเดียวกันกลุ่มชาติพันธุ์อื่น ๆ ต่าง
ยอมรับว่าคน ๆ นั้นมีคุณสมบัติและลักษณะที่
รวมเข้ากับกลุ่มนั้น ๆ ได้ 

 3.  ส าหรับความสัมพันธ์ระหว่างชาว
ไทยพุทธกับชาวมลายูมุสลิมด้านการศึกษานั้น  
นับว่าการศึกษามีส่วนส าคัญอย่างมากต่อการ
ปลูกฝังความสัมพันธ์ระหว่างชาติพันธ์ุ  โดยการ
เริ่มปลูกฝังความสัมพันธ์ระหว่างชาติพันธ์ุตั้งแต่
ช้ันอนุบาลเป็นสิ่งที่ดีที่สุด  ท าให้นักเรียนใน
ระดับอนุบาลเริ่มรู้จัก  เริ่มมีเพื่อนต่างชาติพันธุ์  
สิ่ ง เหล่านี้สามารถสร้างโอกาสด้านความ 
สัมพันธ์ที่ใกล้ชิดกัน  ในฐานะที่มีบุตรหลาน
เรียนอยู่ในโรงเรียนเดียวกัน  ไม่เพียงเท่านั้นยัง
สามารถสร้างความสัมพันธ์ระหว่างครูบา
อาจารย์กับลูกศิษย์ตลอดไปอีกด้วย  ดังนั้นการ
สร้างความสัมพันธ์ในระดับอนุบาล  หรือ
ประถมศึกษาสามารถสร้างความสนิทสนมและ
เป็นการปูพื้นฐานในการยอมรับวัฒนธรรม
ระหว่างกันและกัน ทั้งการสร้างความสัมพันธ์
ระหว่างชาติพันธุ์ในการศึกษาระดับอุดมศึกษา
เป็นสิ่งที่ส าคัญยิ่ง เพราะเป็นการสร้างความ 
สัมพันธ์ในช่วงก่อนการออกสู่ตลาด แรงงาน  
ท าให้นักศึกษาไทยพุทธและมลายูมุสลิมเกิด
ความสัมพันธ์เชิงชาติพันธ์ุในระดับสูงขึ้น  ซึ่งจะ
เป็นฐานของการท างานด้วยกันในอนาคต  ซึ่ง
เมื่อฝ่ายหนึ่งฝ่ายใดเข้าสู่ตลาดแรงงาน  ย่อมท า
ให้เกิดการช่วยเหลือซึ่งกันและกัน  มีการพึ่งพา
อาศัย ทั้งในด้านส่วนตัวและด้านหน้าที่การงาน  
อันจะเป็นการพัฒนาสังคมในอนาคตต่อไป   
สอดคล้องกับแพร  ศิริศักดิ์ด าเกิง (2546) ที่
ค้นพบว่า  การปฏิสัมพันธ์ระหว่างชาติพันธุ์ท า
ให้เกิดการสร้างส านึกทางชาติพันธุ์ขึ้นภายใน
กลุ่มชาติพันธ์ุที่มีปฏิสัมพันธ์กัน  มีกระบวนการ



ความสัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์บริเวณชายแดนประเทศไทย-มาเลเซีย 
 

26 

ให้ความหมายและสร้างตัวตนของกลุ่มเพื่อ
จ าแนกกลุ่มตนจากกลุ่มอื่นอย่างชัดเจน โดย
การใช้ประวัติศาสตร์ความเป็นมา   วัฒนธรรม
ทางภาษาและความเ ช่ือที่แสดงออกผ่าน
ประเพณีและพิธีกรรม  ซึ่งกระบวนการสร้าง
ส านึกทางชาติพันธ์ุนี้คนท้ังสองกลุ่มชาติพันธุ์ได้
กระท าผ่านสถาบันและองค์กรต่าง ๆ ทางสังคม   
เช่น  ครอบครัว  สถาบันทางศาสนา  โรงเรียน  
และองค์กรต่าง ๆ ทั้งที่เป็นทางการและไม่เป็น
ทางการ 
 4.  ความมีอคติทางชาติพันธุ์ระหว่าง
ไทยพุทธและมลายูมุสลิมยังคงมีอยู่  ซึ่งความมี
อคติเหล่านี้ เป็นความรู้สึกที่แสดงออกเมื่อกลุ่ม
ชาติพันธ์ุดังกล่าวอยู่ในกลุ่มเดียวกัน ความอคติ
นี้แม้มีอยู่เป็นส่วนน้อยเท่านั้นแต่ยังสามารถ
สัมผัสได้  ทั้งในกลุ่มชาติพันธุ์ไทยพุทธที่มีต่อ
ชาวมลายูมุสลิม และชาวมลายูมุสลิมที่มีต่อ
ชาวไทยพุทธ  สอดคล้องกับ Chaiwat Satha-
Anand. (1992) ที่ ได้ ให้ความเห็นเกี่ยวกับ
วิทยานิพนธ์  ของฉวีวรรณ   ประจวบเหมาะ 
ในงานเรื่อง Pattani in the 1980s : 
Academic Literature and Politics stories  
ไว้ว่างานของฉวีวรรณมีเรื่องเล่าซึ่งแฝงด้วยอคติ  
ยกตัวอย่าง เช่น เรื่องราวของช่างตัดผมผู้อาศัย
ในปัตตานีเป็นเวลากว่า 20 ปี ที่ไม่สามารถมี
ปฏิสัมพันธ์กับเพื่อนบ้านซึ่งเป็นมุสลิมของเธอ
ได้  และกลุ่มพ่อค้าแม่ขายชาวไทยที่อาศัยใน
ย่านคนไทยที่แวดล้อมโดยหมู่บ้านของชาว
มุสลิม “เกลียดชังชาวมุสลิมอย่างไม่มีเหตุผลที่
ชัดเจน   นอกจากความแตกต่าง” (Chavivun 

Prachuabmoh 1980: 202 อ้างถึงใน 
Chaiwat Satha-Anand. 1992:4)   โดยที่ชาว
มลายูมุสลิมจะเรียกชาวไทยพุทธว่า คนสยาม  
หรือ  ออแฆซีแย  ซึ่งเป็นค าเรียกที่แบ่งแยก
ความเป็นชาติพันธุ์  ในทางกลับกันชาวไทย
พุทธจะเรียกชาวมลายูมุสลิมว่า คนแขก  ซึ่ง
เป็นค าเรียก  คนมุสลิม  หรือคนไทยมุสลิมใน
ขณะที่อยู่ต่อหน้ากลุ่มชาติพันธุ์มลายู   ซึ่ ง
ความรู้สึกอคติแปลกแยกเหล่านี้  นับเป็นสิ่งที่
อันตรายเป็นอย่างมาก สามารถท าให้ เกิด
ช่องว่างระหว่างกลุ่มพันธุ์ทั้ งสองได้  ค าว่า 
“แขก” นี้ส าหรับชาวมุสลิมที่อยู่นอกพื้นที่สาม
จังหวัดชายแดนใต้  หรือชาวมุสลิมภาคใต้
ตอนบน และภาคกลาง  ชาวมุสลิมเหล่านั้น
สามารถรับได้เมื่อคนอื่นเรียกพวกเขาว่า  แขก 
และบางครั้งเมื่อบุตรหลานไปเรียนศาสนา  มี
ผู้ปกครองบางส่วนจะเรียกว่า ไปเรียนหนังสือ
แขก  แต่ส าหรับสามจังหวัดชายแดนใต้  ชาว
มุสลิมไม่สามารถรับค าว่า “แขก” ได้  เพราะ
เกิ ด จ ากกา ร โ ย ง เ ข้ า กั บก า ร เ มื อ ง  และ
ประวัติศาสตร์  ดั งนั้น  เมื่ อมีกลุ่มบุคคลที่
ต้องการสร้างความแตกแยกระหว่างกลุ่มชาติ
พันธุ์ทั้งสอง  จึงเป็นสิ่งที่ง่าย  และเปราะบาง
ความรู้สึกเป็น “พวกเขา  พวกเรา”  สามารถ
สร้างความห่างของช่องว่างระหว่างกัน  ท าให้
เกิดความรู้สึกกลุ่มชาติพันธุ์นิยม  ความรู้สึกว่า
ชาติพันธุ์ตนเองมีความเหนือกว่าอีกชาติพันธุ์
หนึ่ง  เมื่อกลุ่มชาติพันธุ์หนึ่งมีความรู้สึกในกลุ่ม
ชาติพันธุ์ เดียวกันว่าเป็น “พวกเรา”  และ
ความรู้สึกว่าอีกกลุ่มชาติพันธุ์หนึ่งเป็น “พวก



ความสัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์บริเวณชายแดนประเทศไทย-มาเลเซีย 
 

27 

เขา” แล้ว  สิ่งเหล่านี้สามารถท าให้เกิดผล
กระทบต่อความมั่นคงของประเทศชาติได้ 
 

ข้อเสนอแนะจากการวิจัย 
  การวิจัยนี้ ได้พบความจ าเป็นที่รัฐ
จะต้องให้การยอมรับ  และบริหารจัดการเรื่อง
ความสัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์  โดยการสร้างสังคม
จังหวัดชายแดนภาคใต้ด้วยนโยบายพหุสังคม 
(Plural Society) ดังที่หลาย ๆ ชาติได้
ด าเนินการและประสบผลส าเร็จจนสามารถ
สร้างสังคมสันติสุขขึ้นมาได้  รัฐบาลสมควรให้
ความส าคัญในเรื่องความสัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์
มลายูมุสลิมกับชาติพันธุ์ ไทยพุทธ ส าหรับ
ข้อเสนอแนะมีดังต่อไปนี้ 
  1. รัฐบาลควรส่งเสริมให้มีรักษาอัตต
ลั กษณ์ แต่ ล ะชาติ พั นธุ์  มี ก า รฟื้ นฟู ศิ ล ป 
วัฒนธรรม  ตลอดจนประเพณีต่าง ๆ ของชาว
ไทยพุทธและมลายูมุสลิม  ซึ่งจะก่อให้เกิด
ความภาคภูมิใจแก่กลุ่มชาติพันธุ์ต่าง  ๆ ใน
ท้องถิ่น  และให้การยอมรับถึงคุณค่าของ
วัฒนธรรมซึ่งกันและกัน  เช่น  กิจกรรมในวัน
มากันปูโล๊ะ (งานเลี้ยงในวันแต่งงาน)  ซึ่งเป็น
กิจกรรมของชาวมลายูมุสลิมที่ชาวไทยพุทธ
สามารถร่วมกิจกรรมได้ 
   2. รัฐบาลโดยเฉพาะหน่วยงานที่
เกี่ยวข้องควรส่งเสริมให้มีการเก็บรวบรวม
ข้อมูลที่เกี่ยวกับความสัมพันธ์ระหว่างชาติพันธุ์
ไทยพุทธกับมลายูมุสลิม  ให้กว้างขวางมาก
ยิ่งขึ้น  ไม่ว่าจะเป็นการเก็บรวบรวมข้อมูลใน
ลักษณะของการบันทึกไว้เป็นลายลักษณ์อักษร  

และกา รบั นทึ กภาพ ในลั กษณะภาพนิ่ ง  
ภาพถ่ายวีดีทัศน์  ซึ่งจะเป็นประโยชน์อย่างยิ่ง
ต่อการศึกษาค้นคว้าต่อไป 
   3. รัฐบาลควรจัดให้มีการศึกษาใน
เรื่องความสัมพันธ์ทางชาติพันธุ์และความรู้
เกี่ยวกับศาสนาของแต่ละชาติพันธุ์   เช่นที่
รัฐบาลมาเลเซียได้ด าเนินในสถาบันการศึกษา
ในระดับต่าง ๆ  ซึ่งสิ่งเหล่านี้จะท าให้แต่ละชาติ
พันธุ์ได้เรียนรู้ถึงความเป็นมา  ภูมิหลังของแต่
ละชาติพันธุ์  อันจะสร้างความเข้าใจในแต่ละ
ชาติพันธุ์  ท าให้แต่ละชาติพันธุ์ได้มีโอกาสท า
กิจกรรมร่วมกัน  สนิทสนมกัน  ก่อให้เกิดความ
รัก  ความสามัคคีน าไปสู่ความสัมพันธ์ที่ดตี่อกนั
ไป  และท าให้เข้าใจเรื่องวัฒนธรรมที่แตกต่าง
กันของแต่ละชาติพันธุ์ ชาวไทยพุทธได้เรียนรู้
ถึงความเป็นมาของชาติพันธุ์มลายูมุสลิม  และ
ชาวมลายูมุสลิมต้องเรียนรู้ถึงความเป็นมาของ
ชาติพันธ์ุไทยพุทธ 
   4.  ควรส่ ง เสริ ม ให้มี การด า เนิน
กิจกรรมต่าง ๆ ที่ทั้งสองชาติพันธุ์สามารถร่วม
ท างานกันได้  โดยไม่ขัดกับหลักการศาสนาของ
แต่ละฝ่าย  อันจะเป็นการพัฒนาสังคมต่อไป  
ซึ่งสามารถลดความขัดแย้ง  ความหวาดระแวง
ระหว่างสองกลุ่มชาติพันธุ์ที่มีความแตกต่างกัน  
โดยหน่วยงานของรัฐเกี่ยวข้องเป็นผู้ริเริ่มและ
กระตุ้นให้เกิดการร่วมแรงร่วมใจกันพัฒนา
อย่างจริงจัง  และต่อเนื่อง และจัดให้มีโอกาส
ร่ วม งาน ใน เ รื่ อ งของภาษา   วัฒนธรรม  
ประเพณี  วิธีคิด 



ความสัมพันธ์เชิงชาติพันธุ์บริเวณชายแดนประเทศไทย-มาเลเซีย 
 

28 

   5. ควรได้น าผลการศึกษาในเรื่อง
ความสัมพันธ์ระหว่างชาวไทยพุทธกับชาวมลายู
มุสลิม  ไปใช้เป็นข้อมูลพื้นฐานส่วนหนึ่งใน
การศึกษากลุ่มชนต่างวัฒนธรรม  ต่างศาสนา
และต่างความเช่ือ  เพื่อความเข้าใจและปฏิบัติ
ต่อกันได้ถูกต้อง 
   6. ข้าราชการ  บุคลากร  ที่จะเข้ามา
ปฏิบัติหน้าที่ในพื้นที่จังหวัดชายแดนภาคใต้

สมควรศึกษาความเป็นมาของกลุ่มชาติพันธุ์ 
ต่าง ๆ ที่อาศัยอยู่ ในพื้นที่จังหวัดดังกล่าว  
โดยเฉพาะข้าราชการครูและอาจารย์ต้องศึกษา
และเตรียมตัวเป็นอย่างดีในการใช้ข้อช้ีแนะแก่
นักเรียน  และนักศึกษา  เพื่อท าให้ ความ 
สัมพันธ์ระหว่างชาติพันธุ์มีความแน่นแฟ้นขึ้น

 
กิตติกรรมประกาศ 

ขอขอบคุณส านักงานคณะกรรมการวิจัยแห่งชาติที่ให้ทุนอุดหนุนในการท าวิจัยใน
ครั้งนี ้
 

บรรณานุกรม 

ฉวีวรรณ ประจวบเหมาะ. (2547). ว่าด้วยแนวทางการศึกษาชาติพันธุ์. กรุงเทพฯ: ศูนย์มานุษยวิทยาสริิน
ธร (องค์การมหาชน) 

แพร ศิริศักดิด์ าเกิง.  (2546). ปฏิสัมพันธ์ระหว่างชาวมลายูมุสลิมและชาวจนีในย่านสายกลาง จังหวัด
ยะลา.  วิทยานิพนธ์ปริญญาโท  สาขามานุษยวิทยา  มหาวิทยาลัยศลิปากร. 

Barth, Fredrik. (1969). Ethnic Groups and Boundaries the Social Organization of 

Culture Difference. Second printing, Boston: Little Brown Company. 

Bin Nik Hassan, Nik Abdul Rakib. (2003). Siamisation of Malay Ethnic in Southern 

Thailand: A case study in Bachok Distric ,Narathiwat Province., Master Thesis 

,Universiti Malaya. 

Eh Kan, Mek Kerin. (2001). Hubungan Etnik dan asimilsi : satu kajian kes di Kampung 

Tas Baling , Kedah. Academic exercise (B.A) Jabatan Sosio-Budaya Melayu, 

Akademi Pengaian Melayu,  Universiti Malaya. 

Kunthong, Chanthira. (1991). Orange Thai di Simpang Empat: satu kajian mengenai 

iidentiti  dan hubungan etnik di perkampungan Thai di Simpang Empat, Baling 

Kedak. Academic exercise (B.A) Universiti  Malaya. 

Satha-Anand, Chaiwat. (1992). “Pattani in the 1980s: Academic Literature and Politics 

stories.” In Sojourn (ISEAS), 7, No. 1, (February 1992). 

 

 


