
วารสารวิทยาลยัอิสลามศึกษา  มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ 

ปีที่ 9 ฉบับที ่1  มกราคม – มิถุนายน 2561 
 

JOIS  PSU   73 

 

Parameter Ijtihad Dalam Penentuan Hukum Syarak Pada Masa Kini 

543emran@gmail.com 

 
Amram Dingdorrormaeng

1
 

Saadan Man
2
 

Syed Mohd Jeffri Syed Jaafar
3
 

 
Abstrak 

 
Ijtihad merupakan satu mekanisme penting dalam syariat khususnya bagi 

mendepani permasalahan yang baharu berlaku dalam masyarakat Islam. Kesamaran 

mengenai parameter ijtihad boleh menyebabkan berlaku salah faham terhadap keanjalan dan 

keutuhan syariah dalam menghadapi isu-isu semasa yang dihadapi oleh umat Islam. Justeru, 

artikel ini membahaskan beberapa parameter ijtihad dalam menentukan sesuatu hukum 

syarak. Kajian ini adalah bersifat kajian kualitatif deskriptif . Data-data dikumpul berasaskan 

kepada analisis kandungan terhadap kitab rujukan muktabar dalam pengajian Islam 

khususnya dalam bidang fiqh dan usul fiqh. Data-data tersebut seterusnya dianalisis melalui 

metode induktif dan deduktif bagi menjawab permasalahan kajian. Berdasarkan analisis 

mendalam yang telah dilakukan, kajian merumuskan bahawa setiap hukum yang ditentukan 

oleh para fuqaha adalah berasaskan kepada parameter yang khusus bagi menjamin 

kesahihannya. Kajian turut mengetengahkan beberapa parameter ijtihad yang seringkali 

digunakan oleh fuqaha dalam menentukan sesuatu hukum. 

 

 

Kata Kunci: Parameter Ijtihad, Syariat Islam, Penentuan Hukum 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
1 Ph.D. Candidate at Department of Fiqh & Usul, Academy of Islamic Studies, University of Malaya.   
2 Ph.D. Senior Lecturer at Department of Fiqh & Usul, Academy of Islamic Studies, University of Malaya.  

   Email: saadan@um.edu.my 
3 Ph.D. Senior Lecturer at Department of Fiqh & Usul, Academy of Islamic Studies, University of Malaya.  
  Email: syedjeffri89@um.edu.my 



Parameter Ijtihad Dalam Penentuan Hukum Syarak Pada Masa Kini  

Amram Dingdorrormaeng, Saadan Man, Syed Mohd Jeffri Syed Jaafar1 

  

 JOIS  PSU 74 

 

Current Ijtihad Parameters in Determining Sariah law 

543emran@gmail.com 

 

Amram Dingdorrormaeng
1
 

Saadan Man
2
 

Syed Mohd Jeffri Syed Jaafar
3 

 Abstract 

 

Ijtihad is an important mechanism in sharia especially in solving or tackling new 

issues or problems confronting the Islamic society or community. The ambiguity of ijtihad 

parameters can cause myopic understandings or misinterpretations towards the flexibility and 

concreteness of Sariah in tackling current issues faced by Islamic community.  Hence, this 

article presents a few ijtihad parameters in determining certain Sariah law.  This research 

basically employed the descriptive qualitative approach.  Data were being collected based on 

content analysis of referred book or kitab in Islamic studies especially those related to fiqh 

and usul fiqh.  Those data were then analysed through the inductive and deductive method to 

answer the research questions. The detailed analysis performed in this study concluded that 

every hukum determined by the fuqaha is based on specific parameters in order to ensure its 

authenticity and reliability.  This research also discussed a few ijtihad parameters that were 

always adopted and used by fuqaha in determining hukum 

 

Keywords : Ijtihad Parameters, Shariah  Law, Determining Hukum 

 

 

 

 

 

 

                                                           
1 Ph.D. Candidate at Department of Fiqh & Usul, Academy of Islamic Studies, University of Malaya.   
2 Ph.D. Senior Lecturer at Department of Fiqh & Usul, Academy of Islamic Studies, University of Malaya.  

   Email: saadan@um.edu.my 
3 Ph.D. Senior Lecturer at Department of Fiqh & Usul, Academy of Islamic Studies, University of Malaya.  
  Email: syedjeffri89@um.edu.my 



วารสารวิทยาลยัอิสลามศึกษา  มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ 

ปีที่ 9 ฉบับที ่1  มกราคม – มิถุนายน 2561 
 

JOIS  PSU   75 

PENDAHULUAN 

Penetapan hukum syariah adalah 

berasaskan kepada dua sumber utama 

yang tidak boleh dipisahkan antara satu 

sama lain. Pertama ialah wahyu Allah 

yang kebenarannya adalah mutlaq dan 

bersifat muqaddas dan ia terdiri daripada 

al-Qur’an dan al-Sunnah. Kedua pula 

ialah pemahaman para fuqaha’ terhadap 

nas-nas berkenaan. Syariah sesuatu yang 

secara semula jadinya sentiasa 

berkembang mengikut perkembangan 

ilmu dan nilai intelektual serta juga 

keadaan semasa serta setempat, bila dan 

bagaimana pengajian itu dilakukan 
1
. 

Namun begitu, kekeliruan boleh berlaku 

apabila sesetengah pihak tidak dapat 

memahami asas-asas fuqaha dalam 

menentukan sesuatu hukum. Kekeliruan 

ini mengakibatkan sebahagian umat Islam  

berpandangan serong terhadap fatwa-

fatwa yang telah diputuskan oleh institusi 

fatwa serta para fuqaha silam, lantas 

mereka mengkritik tanpa berasaskan 

kepada landasan yang betul. 

Justeru, artikel ini memfokuskan 

perbincangan mengenai parameter ijtihad 

dalam konteks semasa bagi membina 

hukum syarak supaya penentuan hukum 

yang tepat dan dapat menjaga 

kemaslahatan pada setiap masa dan 

keadaan. Kajian ini dibuat berdasarkan 

kepada keperluan para mujtahid untuk 

sentiasa berkembang mengikut 

perkembangan zaman dan mempunyai 

kemampuan intelektual bagi menghadapi 

realiti hidup yang sentiasa berubah-ubah. 
 

PERBINCANGAN DAN ANALISIS 

Terdapat beberapa parameter 

berkaitan penentuan hukum yang akan 

dibincangkan berasaskan kepada huraian 

para ulama dalam penulisan-penulisan 

mereka. Parameter ini penting bagi 

menjamin kesahihan hukum yang 

                                                           
1 (Mahmood Zuhdi Abdul Majid: 2001). 

ditentukan dalam permasalahan-

permasalahan semasa.  

i. Mengenal Pasti Permasalahan 

Yang Tidak Ditentukan 

Hukumnya Oleh Syarak 

Parameter ini merupakan 

parameter yang paling penting dalam 

ijtihad bagi memutuskan hukum syarak 

pada masa kini. Ilmuwan yang 

berkelayakan boleh membina hukum 

terhadap permasalahan sebegini 

berasaskan kepada dalil dan kaedah 

syarak yang sedia ada. Permasalahan 

yang tidak ditentukan hukumnya oleh 

syarak merupakan ruang yang terbuka 

kepada para ilmuwan untuk menentukan 

hukumnya setelah mereka meneliti dalil-

dalil daripada Quran, Sunnah & ijmak. 

Asas kepada parameter ini ialah sabda 

Rasulullah SAW dari hadis Abu Darda’ 

yang bermaksud 
2
:  

“…Apa yang dihalalkan Allah di 

dalam kitab-Nya (Quran), maka itulah 

perkara yang halal. Apa yang 

diharamkan olehNya, maka itulah 

perkara yang haram. Apa yang 

didiamkan oleh Allah, maka itu suatu 

kemudahan, maka terimalah kemudahan 

daripada Allah kerana Allah sama sekali 

tidak akan lupa. Kemudian beliau 

membaca ayat Quran yang bermaksud 

“Dan tidaklah Tuhan kamu itu pelupa…”  
 

Hadis di atas menunjukan bahawa 

hukum yang sudah ditetapkan oleh Allah 

tidak boleh diubah atau ditukarkan. 

Manakala permasalahan yang tidak 

disebut oleh Allah boleh dianggap 

sebagai kemudahan yang diberikan oleh 

Allah. Ini menunjukkan bahawa agama 

Islam itu merupakan agama yang 

bertujuan untuk memudahkan dan tidak 

menyusahkan. Berdasarkan kepada hadis 

di atas juga, terdapat beberapa perkara 

yang boleh dirumuskan iaitu: 

                                                           
2 (Al-Bayhaqi : 2003). 



Parameter Ijtihad Dalam Penentuan Hukum Syarak Pada Masa Kini  

Amram Dingdorrormaeng, Saadan Man, Syed Mohd Jeffri Syed Jaafar1 

  

 JOIS  PSU 76 

Pertama: Semua permasalahan 

yang berkaitan dengan halal dan haram 

hanya boleh ditentukan oleh syarak sahaja 

dan tidak boleh dipertikaikan. 

Permasalahan halal dan haram ini telah 

pun dijelaskan oleh Allah SWT dalam 

Quran dan hadis Nabi. 

Kedua: Semua arahan yang 

diperintahkan oleh Allah SWT mestilah 

diterima dengan ikhlas dan reda 

termasuklah perkara-perkara yang 

didiamkan olehNya.  

Ketiga: Jangan melampaui batas 

yang telah ditetapkan oleh Allah dengan 

menambah dan mereka-reka sesuatu 

ibadat yang tidak terkandung di dalam 

nas kerana ia boleh membawa kepada 

bid’ah dan dosa yang boleh diazab pada 

hari pembalasan nanti. 

Ulama silam telah pun berijtihad 

dalam permasalahan-permasalahan 

sebegini seperti contoh-contoh berikut: 

a) Mazhab Ḥanafiyyah dan 

Ḥanābilah berpendapat bahawa darah 

yang mengalir boleh membatalkan 

wudhu’ jika ia mengalir dengan banyak 

iaitu melebihi adat kebiasaannya seperti 

melebihi kadar tapak tangan. Pada 

hakikatnya, pandangan ini tidak 

berasaskan kepada dalil yang  sahih. Oleh 

itu, ia perlu mengguna pakai parameter 

ini ia termasuk dalam perkara yang tidak 

ditentukan hukumnya oleh syarak 
1
. 

b) Berlaku perselisihan dalam 

kalangan mazhab tentang hukum 

menyapu khuf yang telah terkoyak dan 

cacat. Imam Malik berpandangan harus 

menyapu khuf yang terkoyak jika sedikit 

kecuali jika bahagian terkoyak itu adalah 

bahagian hadapan kaki maka ia tidak 

harus disapu. Imam Abū Ḥanīfah pula 

mengharuskan sapuan khuf jika ia 

terkoyak kurang daripada ukuran tiga jari. 

Manakala Imam Ahmad pula berpendapat 

tidak harus menyapu khuf jika ia terkoyak 

pada mana-mana bahagian walaupun 

                                                           
1 (Quṭb al-Raysūnī, n.d.: 76.) 

sedikit. Permasalahan sebegini tidak 

dijelaskan hukumnya oleh syarak. Oleh 

itu, permasalahan ini telah dibincangkan 

oleh ulama berdasarkan parameter ini 

iaitu ijtihad dalam permasalahan yang 

tidak ditentukan hukumnya oleh syarak. 

c) Mazhab Ḥanafiyyah 

berpandangan bahawa masafah atau jarak 

yang dibolehkan untuk qasar solat 

mestilah sejauh perjalanan selama tiga 

hari. Mereka berhujah dengan hadis Abu 

Sa`id yang bermaksud:  

“Tidak harus bagi seorang 

perempuan yang beriman kepada Allah 

dan hari akhirat bermusafir tiga hari dan 

ke atas, kecuali bersamanya bapanya 

atau anaknya, atau suaminya atau 

saudaranya, atau mahram daripadanya” 

(Muslim : 1339) Hadis tersebut walau 

bagaimana pun diguna pakai pada 

permasalahan yang tidak berkaitan 

permasalahan solat qasar. Oleh itu, 

pemakaiannya di sini adalah tidak tepat. 

Namun begitu, permasalahan ini termasuk 

dalam permasalahan yang boleh 

ditentukan berdasarkan kepada ijtihad 

kerana jarak yang membolehkan qasar 

solat tidak dinyatakan dengan jelas oleh 

syarak.   
ii. Tidak Tergesa-Gesa Dalam 

Mengeluarkan Sesuatu Fatwa 

Parameter ini lebih menjurus 

kepada bahawa seseorang mufti atau 

mujtahid tidak boleh berfatwa di dalam 

keadaan tergesa-gesa. Ini bukan 

bermakna mereka tidak boleh berfatwa, 

tetapi perlu kepada cermat dengan tidak 

sewenang-wenang di dalam 

mengeluarkan sesuatu hukum. Kerana 

mengeluarkan sesuatu ijithad bukan lah 

suatu perkara yang ringan. Bahkan ia nya 

memberi impak yang besar kepada 

masyarakat. Demikian dapat dilihat para 

salaf lebih banyak menjawab dengan 

perkataan “aku tidak tahu” atau 

bertanyalah kepada orang lain yang lebih 

tahu.  



วารสารวิทยาลยัอิสลามศึกษา  มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ 

ปีที่ 9 ฉบับที ่1  มกราคม – มิถุนายน 2561 
 

JOIS  PSU   77 

Contohnya 

Kebanyakan ulama salaf 

mengambil berat tentang hal ini, 

khususnya dalam menentukan hal halal 

dan haram bagi sesuatu perkara. Mereka 

tidak berfatwa dengan segera dan terus 

menjawab sebaliknya cuba untuk 

mengelak dalam menyatakan sesuatu 

hukum selagi ada yang lain lebih layak 

menjelaskan. Mereka juga menggalakkan 

tawaquf (tidak memberi sebarang respon) 

khususnya perkara-perkara yang tidak 

jelas mengenai.  
 

Sebagai contoh: 

Dari Abi Minhal ia berkata: “aku 

bertanya kepada Zaid Ibn Arqam dan 

Bara’ Ibn ‘Azib tentang saraf. Maka 

setiap aku bertanya kepada salah satu dari 

keduanya ia menjawab: tanyakanlah 

kepada yang lain, kerana sesungguhnya ia 

lebih baik dan lebih mengetahui dari 

aku”
1
 

Demikian juga persitiwa mengenai 

Ibn Umar, Uqbah Ibn Muslim 

meriwayatkan bahawa beliau 

mendampingi Ibn Umar ra selama tiga 

puluh empat bulan, kebanyakan persoalan 

apabila beliau di tanya, beliau menjawab 

“aku tidak tahu”
2
. 

Imam Shafi’i pernah ditanya mengenai 

sebuah masalah lalu belaiu diam, maka 

dikatakan kepadanya: tidakkah engkau 

menjawab –semoga Allah merahmatimu-

?, maka ia mengatakan: “sampai aku tahu 

yang lebih baik, apakah dalam diamku 

atau dalam jawabanku”
3
 

Imam Ahmad bin Hambal juga 

beliau bagi jawapan yang sama jikalau 

disoal. Jelas sekali bahawa mereka itu 

berhati-hati dengan perkara tersebut, iaitu 

perkara yang berkaitan dengan hukum 

halal dan haram dalam mengeluarkan 

                                                           
1 (Abi ‘Umar Yusoff al-Qurtubi, 2003: 2/320). 
2 Ibid. 
3 Muhammad ibn  Abu Bakr Ayyub al-Zar’ei,(1996: 

3/793). 

fatwa mereka.
4
 Mereka ulama fiqh 

berhati-hati dalam menjawab soalan. 

Bererti hal berkaitan dengan halal atau 

haram tidak boleh segera menjawab, 

selain merujuk kepada al-Kitab dan al-

Sunnah. 

Dari Abd al-Rahman Ibn Mahdi 

berkata: “seseorang datang kepada Imam 

Malik dan bertanya kepadanya, berhari-

hari ia tidak menjawab, maka ia (lelaki 

yang bertanya) berkata: wahai Abu Abd 

al-Rahman, sesungguhnya aku ingin 

kembali dan telah lama aku menunggu 

(jawaban darimu). Maka Imam Malik 

diam sesaat lalu mengangkat kepalanya 

dan berkata: Masyallah, wahai saudaraku, 

sesungguhnya aku hanya berkata apabila 

di dalamnya terdapat kebaikan, 

sedangkan aku tidak menguasai 

pertanyaanmu ini”
5
. 

Demikian juga sebagaimana yang 

diriwayatkan mengenai Sa’id Musayyib 

bahawa beliau hampir-hampir tidak 

pernah berfatwa atau mengatakan sesuatu 

melainkan ia berdoa: “Ya Allah 

selamatkanlah aku dan selamatkanlah 

orang lain dariku”
6
 

 

Kesimpulan 
Rumusan yang dapat disimpulkan 

bahawa jikalau ditanya sesuatu hukum 

kepadanya, yang mana hukum itu tidak 

jelas, maka tidak digalakkan menjawab 

dengan jawapan yang cepat dan putuskan 

perkara itu haram atau halal. Untuk 

menjaga kesilapan yang membawa 

kepada kesilapan besar iatu dapat 

menyesatkan umah. 
 

                                                           
4Ibn al-Qayyim Shams al-Dīn Abī ‘Abd Allāh 

Muḥammad bin Abī Bakr, I‘lām al-Muwaqqi‘īn ‘an 
Rabb al-‘Ālamīn, 78, 79. 

5 Muhammad ibn  Abu Bakr Ayyub al-Zar’ei, Bada’i 

al-Fawa’id, 3: 793. 
6 Ibid. 



Parameter Ijtihad Dalam Penentuan Hukum Syarak Pada Masa Kini  

Amram Dingdorrormaeng, Saadan Man, Syed Mohd Jeffri Syed Jaafar1 

  

 JOIS  PSU 78 

iii.  Iḥtiyāṭ (Berhati-hati) Sebagai 

Asas dalam Menentukan 

Hukum 

Kesederhanaan dalam menentukan 

sesuatu hukum-hakam sebagai pilihan 

asas. Kesederhanaan dapat membawa 

kepada ketenteraman dalam kalangan 

masyarakat, serta memudahkan 

masyarakat dalam membuat pilihan untuk 

beramal. Kebanyakan mujtahid pada 

setiap zaman menggunakan 

kesederhanaan sebagai asas iḥtiyāṭ dalam 

menentukan hukum. Sebagai contoh 

berikut;  

1) Imam al-Sarakhsi berkata yang 

bermaksud: “mengambil iḥtiyāṭ sebagai 

asas dalam syarak”
1
 

2) Imam al-Jassas berkata yang 

bermaksud: “mengambil kira iḥtiyāṭ dan 

thiqah adalah asas yang besar dalam ilmu 

usul dan ia juga diamalkan oleh semua 

ulama fiqh..”
2
 

3) Imam al-Shatibī berkata yang 

maksud: “syariah itu terbina di atas 

iḥtiyāṭ…”
3
 

4) Imam al-Juwayni berkata yang 

bermaksud: “apabila bertentangan antara 

dua nas secara zahir dan salah satu lebih 

dekat kepada iḥtiyāṭ, maka kebanyakan 

ulama fiqh mengambil iḥtiyāṭ sebagai 

pendekatan…”
4
  

Kesederhanaan dalam menentukan 

hukum adalah sebagai asas bagi ulama 

usul. Takrif yang difahami ulama usul 

adalah berbeza, dan tidak jauh 

maksudnya antara satu sama lain. 

Terdapat dua perbezaan, iaitu; pertama, 

                                                           
1 Aḥmad al-Sarakhsī, al-Uṣūl, vol. 2 (Miṣr: Dār al-

Kutub al-‘Arabī, 1951), 23. 
2 Abī Bakr al-Jassas, al-Fuṣūl fī al-Uṣūl, vol. 2, ed. 

Ajil al-Namsyī Wizarah al-Awqāf wa al-Syu’ūn 

al-Islāmiyyah, t.t.), 99. 
3 al-Shaṭibī Abī Isḥāq Ibrāhim bin Mūsā bin 

Muḥammad al-Nahmī, al-Muwafaqāt, vol. 2, ed. 

‘Abd Allāh Diraz (Beirūt: Dār al-Ma‘rifah, t.t.), 
276. 

4 Imām al-Ḥaramayn al-Juwaynī, al-Burhān fī Uṣūl 

al-Fiqh, vol. 2, ed. ‘Abd al-‘Aẓīm Maḥmūd al-Zib 
(Miṣr: Dār al-Wafā’ al-Manṣūrah, 1992), 779. 

mengambil jalan yang sangat luas; kedua, 

mengikut apa yang diminati dan disukai. 

Kedua-dua takrif hukumnya adalah 

harus, dengan syarat ia tidak berkaitan 

dengan hukum hudud, kerana bab hudud 

adalah termasuk dalam hukum yang 

ditetapkan oleh syarak. Ada pun takrif 

yang boleh dipilih ialah; berjaga-jaga, 

berhati-hati menentukan hukum terhadap 

perkara yang haram atau perkara yang 

dilarang dan juga meninggalkan apa-apa 

yang bersyubahat.
5
 

Takrif tersebut masih lagi belum 

sempurna,  namun mengandungi larangan 

dan tegahan yang mengandungi hukum 

syarak yang empat, iaitu haram, makruh, 

wajib, dan sunat.
6
 

Adapun takrif yang diberikan oleh 

al-Qarrāfī iaitu “Tinggalkan apa sahaja 

yang tidak mengapa dengannya, bagi 

mengelakkan daripada perkara yang 

mungkin apabila ditinggalkan, ia akan 

berlaku masalah.” 
7
 Takrif ini juga 

disokong oleh Ibn Qayyim dalam 

kitabnya.
8
 

Kebanyakan jumhur ulama 

mengambil kira dan berhujah, berjaga-

jaga atau berhati-hati dalam 

mengeluarkan hukum, termasuk ulama 

Ḥanafiyyah,
9
 Malikiyah,

10
 al-

Shāfi‘iyyah
11

 dan Ḥanābilah.
12

 

                                                           
5 Imām al-Ḥaramayn al-Juwaynī, al-Burhān fī Uṣūl 

al-Fiqh, 80. 
6 Imām al-Ḥaramayn al-Juwaynī, al-Burhān fī Uṣūl 

al-Fiqh, 80. 
7 Shihāb al-Dīn al-Qarrāfī, al-Furuk, vol. 4 (Bayrūt: 

t.p., t.t.), 368. 
8 Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah, Baḍā’i‘ al-Fawā’id, 

vol. 3 (T.t.p.: Idārah al-Tibā‘ah al-Munīrah, t.t.), 

257. 
9 Aḥmad al-Sarakhsī, al-Uṣūl, 345. 
10 Shihāb al-Dīn al-Qarrāfī, Nafā’is al-Uṣūl, vol. 

3,ed. Ādil Aḥmad ‘Abd Allāh wa ‘Alī Muḥammad 

Mau’d (Makkah:  Maktabah al-Bāz, 1995), 334. 
11 Abū Ḥāmid Muḥammad bin Muḥammad al-

Ghazzālī, al-Mustaṣfā,vol. 2 (Bayrūt: Dār al-

Kutub, t.t.), 447; Imām al-Ḥaramayn al-Juwaynī, 
al-Burhān fī Uṣūl al-Fiqh, 402. 

12 Abī Ya‘la al-Fura’, al-‘Uddah fī Uṣūl al-Fiqh, 

vol. 4. ed. Aḥmad bin ‘Alī al-Mubārakī (Riyāḍ: 
t.p., 1980), 1244. 



วารสารวิทยาลยัอิสลามศึกษา  มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ 

ปีที่ 9 ฉบับที ่1  มกราคม – มิถุนายน 2561 
 

JOIS  PSU   79 

Tidak semua iḥtiyāṭ itu termasuk 

syarak dan sunat, termasuk kategori 

warak dan membebaskan daripada 

perkara yang syubhat. Hal ini kerana 

sesetengah perkara yang dicela tidak 

boleh berpaling kepadanya, akan 

membawa kepada haram, atau akan 

menimbulkan keraguan was-was dalam 

agama yang dipengaruhi oleh syaitan. 

Gambaran yang mudah dilihat 

ialah “mencegah sebelum berlaku” atau 

dikatakan menjauhi daripada perkara 

menambah yang reka-reka melalui jalan 

was-was.
1
 

 

Kesimpulan 

Kesederhanaan dalam hal 

mengeluarkan hukum tentang sesuatu 

permasalahan merujuk kepada 

pengambilan jalan tengah, sederhana, dan 

menjauhi perkara yang membawa kepada 

perkara-perkara syubhat. Kesederhanaan 

tersebut bertujuan mengelakkan daripada 

berlakunya penambahan dan mereka-reka 

sesuatu yang baharu dalam hal agama 

menerusi jalan yang ragu-ragu. 

iv. Menentukan Hukum Yang 

Lebih Mudah dan Ringan 

Memilih hukum yang paling 

mudah dan ringan juga termasuk sunnah 

Nabi SAW kerana banyak juga hadis-

hadis yang menunjukkan bahawa 

Rasulullah SAW memilih dan 

menggalakkan umatnya supaya memilih 

perkara yang lebih mudah. Saidatina 

Aishah RA pernah berkata: 
 

 عليه الله صلى - الله رسول خير ما

 لم ما أيسرهما، اختار إلا أمرين في - وسلم

 إثما يكن
 

Maksudnya: “Rasulullah SAW 

tidak memilih antara dua perkara kecuali 

baginda akan memilih perkara yang 

                                                           
1 Abī Ya‘la al-Fura’, al-‘Uddah fī Uṣūl al-Fiqh, vol. 

4. ed. Aḥmad bin ‘Alī al-Mubārakī, 85. 

paling ringan selagi ia tidak membawa 

kepada dosa”
2
  

Ia merupakan rahmat Islam kepada 

umatnya supaya mereka tidak dibebankan 

dengan perkara yang luar kemampuan. 

Oleh itu, para mujtahid wajar berijtihad 

dengan memilih  hukum yang paling 

mudah dan ringan. Prinsip mengambil 

hukum yang lebih ringan ini boleh 

diaplikasikan dalam permasalahan seperti 

berikut: Sabda Rasulullah SAW: 
 

 أفطر الحاجم والمحجوم
 

Maksudnya: “Batallah puasa bagi 

pembekam dan orang yang dibekam...” 
3
 

Ibn Abbas RA berkata: 
 

صلى الله عليه -ن رسول الله أ 

 وسلم احتجم وهو صائم
 

Maksudnya: “Sesungguhnya 

Rasulullah SAW berbekam dalam 

keadaan baginda sedang berpuasa” 
4
 

 

Hadis pertama di atas 

menunjukkan bahawa perbuatan 

berbekam dan pembekam boleh 

membatalkan puasa. Adapun hadis yang 

kedua menyatakan bahawa Nabi SAW 

melakukan bekam sedangkan baginda 

sedang berpuasa. Jelas sekali bahawa dua 

hadis tersebut bertentangan antara satu 

                                                           
2 Sulaymān Ibn al-Ashᶜath Al-Sijistānī Abū Dāwud, 

Sunan Abī Dāwud, ed. by Muḥammad Muḥyiddīn 

ᶜAbd al-Ḥamīd (Beirut: Dār al-Fikr). 
3 Abī Dāwud Sulaymān bin al-Asy‘ath, al-Sunan 

(Hams: Dār Ḥadīth, 1974), 3367; Ibn Mājah Abī 

‘Abd Allāh Muḥammad bin Yazid, al-Sunan 

(Qāhirah: Dār Ḥadīth, 1994), 1680;  Abū 
Muhammad ‘Abd Allāh bin ‘Abd al-Raḥmān bin 

Fadl bin Bahram al-Darimī, al-Sunan, vol. 2 

(Qāhirah: Dār Rayyān li al-Turāth, 1987), 14. 
4 al-Imām al-Ḥafīẓ Aḥmad bin ‘Alī bin Ḥajar al-

‘Asqalānī, Fatḥ al-Bārī bi Syarḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī  

(Qāhirah: Dār al-Rayyān li al-Turāth, 1939), 
1939;. Abī Dāwud Sulaymān bin al-Asy‘ath, al-

Sunan, 2372;  Muḥammad bin Ῑsā al-Tirmidhī, al-

Sunan, vol. 1 (Beirūt: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 
t.t.), 149. 



Parameter Ijtihad Dalam Penentuan Hukum Syarak Pada Masa Kini  

Amram Dingdorrormaeng, Saadan Man, Syed Mohd Jeffri Syed Jaafar1 

  

 JOIS  PSU 80 

sama lain. Kaedah penyelesaiannya ialah; 

hadis pertama dikira rujuk kepada asal, 

manakala hadis yang kedua adalah thabit 

dan tetap baginya, kerana asal perkara 

tersebut tidak membatalkan puasa. Begitu 

juga telah sabit daripada hadis Sa’id al-

Khudri berkata bahawa, “telah diberikan 

keringanan kepada mereka yang 

berpuasa dalam hal mencium isteri dan 

berbekam” 
1
 

Menurut Imam al-Zarkasyi, 

memilih perkara yang lebih mudah lagi 

ringan ketika wujud pertentangan samada 

dalam perkara wajib atau pun sunat 

dibolehkan jika kedua-dua perkara 

tersebut sama kuat 
2
. Gambaran ialah 

apabila sesuatu permasalahan itu 

mempunyai nas yang menyatakan 

mengenai suatu kewajipan dan terdapat 

dua cara perlaksanaannya. Salah satu 

daripadanya lebih mudah dan ringan 

berbanding dengan salah satu cara lagi 

serta tidak terdapat pentarjihan ulama 

terhadap mana-mana satu cara tersebut 

berasaskan kepada sebarang nas atau 

dalil, maka harus mendahulukan dan 

mengutamakan cara yang paling ringan 

kerana ia selaras dengan objektif syarak 

yang sentiasa memberikan kemudahan 

serta kelonggaran.  

Memilih yang mudah dan lagi 

ringan juga merupakan satu sunnah dan 

Nabi SAW suka memberikan kemudahan 

kepada umatnya. Prinsip ini juga 

menunjukkan bahawa peraturan dalam 

agama Islam adalah ringan, mudah dan 

tidak membebankan. Ia bersesuaian 

dengan sifat Allah yang Maha Pemurah 

lagi Penyayang, Maha Kaya dan tidak 

memerlukan hambaNya. Oleh itu, apabila 

terdapat dua perintah yang diberikan 

pilihan, maka pilihan yang paling mudah 

dan ringan adalah lebih baik untuk 

diamalkan oleh umat Islam. 

                                                           
1 Muḥammad Naṣīr al-Dīn al-Albānī, (1969,: 931). 
2 Fakhr al-Dīn al-Razī, 1988), 156;  al-Zarkasyī 

Badr al-Dīn, al-Bahr al-Muḥiṭ, vol. 6 (Miṣr: Dār 
al-Kutub, 1994), 31. 

 

Kesimpulan 

Memilih yang mudah dan 

meninggalkan sesuatu yang susah. Ia juga 

selaras dengan keinginan manusia, yang 

cenderung terhadap yang lebih mudah 

dan ringan. 

v. Menerima Rukhṣah dari 

Syarak sesuai pada sesuatu keadaan 

Dalam Islam, rukhṣah diberikan 

untuk meringankan beban kepada 

hambanya, khususnya dalam sesuatu 

ibadat apabila ia menepati syarat-syarat 

yang dikehendaki oleh syarak, dan syarat-

syarat yang telah ditetapkan oleh ulama 

atau mujtahid. Banyak contoh 

kelonggaran yang diberikan dalam hal 

ibadat. Antara kelonggaran tersebut 

adalah sebagaimana berikut;  
 

Contohnya 

Sebahagian ulama menyempitkan 

ruang dengan mewujudkan syarat-syarat 

tertentu bagi mendapat rukhṣah, yang 

mana perkara itu asalnya telah dibuka 

ruang seluasnya oleh syarak. Mereka 

mengadakan syarat-syarat tertentu yang 

pada asalnya tidak mempunyai syarat-

syarat yang khusus mengenai. Sebagai 

contoh yang senang untuk difahami 

adalah pandangan jumhur ulama tentang 

qasar solat ketika musafir untuk 

melakukan maksiat. Rukhṣah bagi 

musafir yang bertujuan untuk melakukan 

maksiat sememangya tidak dibenarkan, 

sepertimana bermusafir untuk 

membunuh, untuk berjudi dan lain-lain 

maksiat. Berlainan dengan pandangan 

Ḥanafiyyah dan juga disokongi oleh Ibn 

Hazm, Ibn Taymiyyah serta beberapa 

ulama dari salaf dan khalaf. Mereka 

membenarkan untuk menunaikan solat 

secara qasar ketika bermusafir, walaupun 

dengan niat untuk melakukan maksiat 

terhadap Allah. Hal ini disebabkan nas 

hanya menyatakan bahawa sesiapa yang 

bermusafir, maka dibolehkan untuk qasar 

solat, namun tidak dikaitkan dengan 

syarat tertentu. 
 



วารสารวิทยาลยัอิสลามศึกษา  มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ 

ปีที่ 9 ฉบับที ่1  มกราคม – มิถุนายน 2561 
 

JOIS  PSU   81 

Pandangan Ulama 

Rukhṣah adalah hadiah yang 

dikurniakan oleh Allah kepada hambanya. 

Jika seseorang hamba tidak mahu 

menerima apa yang dikurniakan 

kepadanya, maka ia dianggap tidak 

beradab dengan Allah. Mereka yang tidak 

mahu menerima rukhṣah juga dianggap 

membelakangi keringanan yang diberikan 

oleh syarak. Menerima rukhṣah kena 

pada tempatnya adalah selari dengan 

ḍawābiṭ syarak, supaya menghasilkan 

maṣlaḥah dan kesempurnaannya. 

Keringanan ke atas setiap mukallaf 

berlaku dengan keadaan berbeza-beza 

mengikut kadar keperluan dan 

kesesuaian. Sesiapa yang tidak menerima 

rukhṣah atau menggunakan kaedah yang 

tidak dikehendaki oleh syarak, maka 

mereka telah menyalahi maqāṣid al-

sharī‘ah.
1
 

Rukhṣah datang daripada Allah 

sebagai nikmat untuk hamba, supaya 

hamba lebih taat dalam melakukan 

sesuatu amal ibadah untuk akhirat. Selain 

itu, nikmat ini akan mendorong hamba 

membuat amal ketaatan dengan mudah 

dan lagi ringan, tidak membebankan 

supaya mentakwil dengan menggunakan 

akal dan takwilan yang jauh yang 

membawa kepada kesusahan. Setiap 

rukhṣah digunakan ketika dharurah dan 

tidak boleh diterima kecuali dengan nas 

yang jelas.
2
 

 

Kesimpulan 

Mengakui dan menerima rukhṣah 

tepat pada tempat, membawa kepada 

kemudahan dan keringanan untuk 

melakukan ibadat terhadap Allah. 
 

vi. Membezakan Antara Maqāṣid 

dengan Wasā’il  

Para mujtahid mesti mengenal 

pasti dan membezakan antara hukum 

                                                           
1 al-Zarkashī Badr al-Dīn, al-Bahr al-Muḥiṭ, vol. 6, 

101. 
2 al-Zarkashī Badr al-Dīn, al-Bahr al-Muḥiṭ, vol. 6, 

101. 

yang bersifat maqāṣid (objektif) dan 

hukum yang sifat wasā’il (pengantara), 

supaya tidak tersalah dalam ijtihad 

mereka. Hukum yang maqāṣid akan 

sentiasa tetap dan tidak berubah. 

Manakala hukum yang bersifat wasā’il 

boleh berubah mengikut perubahan masa 

dan keadaan semasa. Ini boleh difahami 

daripada Firman Allah SWT dalam ayat 

60 daripada surah al-Anfal: 
 

ةٖ  ن قوَُّ ا ٱسۡتطََعۡتمُ م ِ وَأعَِدُّواْ لَهُم مَّ

بَاطِ ٱلۡخَيۡلِ  ِ وَمِن ر ِ ترُۡهِبوُنَ بِهۦِ عَدوَُّ ٱللََّّ

كُمۡ وَءَاخَرِينَ مِن دوُنِهِمۡ لََ تعَۡلَمُونَهُمُ  وَعَدوَُّ

ُ يَعۡلَمُهُمۡۚۡ وَمَا  مِن شَيۡءٖ فِي سَبِيلِ  تنُفِقوُاْ ٱللََّّ

ِ يوَُفَّ إِلَيۡكُمۡ وَأنَتمُۡ لََ تظُۡلَمُونَ    ٦٠ٱللََّّ
 

Terjemahannya: “Dan persiapkan 

lah dengan segala kemampuan untuk 

menghadapi mereka dengan kekuatan 

yang miliki dan pasukan berkuda yang 

dapat menggentarkan musuh Allah, 

musuh kamu dan orang selain mereka 

yang kamu tidak mengetahuinya; sedang 

Allah mengetahuinya. Apa saja yang 

kamu nafkahkan pada jalan Allah, 

nescaya akan dibalas dengan sempurna 

kepada kamu dan kamu tidak akan 

dirugikan.” 
 

Ayat ini menerangkan bahawa 

wasā’il untuk menghadapi musuh pada 

zaman Rasulullah SAW adalah dengan 

menyediakan kelengkapan perang yang 

paling baik iaitulah kuda. Namun begitu, 

setelah perkembangan teknologi berlaku, 

wasā’il untuk berperang juga berubah 

sejajar dengan perkembangan tersebut. 

Oleh itu, wasā’il peperangan pada zaman 

ini perlulah terdiri daripada kapal terbang 

laju, jet, kereta kebal, dan seumpamanya 

yang mempunyai teknologi yang canggih. 

Ini kerana hukum wasā’il berkait dengan 

kemaslahatan manusia pada setiap zaman. 

Bagi mencapai hukum maqāṣid, maka 

wasā’il perlulah disesuaikan dengan 

perkembangan hidup manusia supaya 

kemaslahatan manusia sentiasa terjaga. 



Parameter Ijtihad Dalam Penentuan Hukum Syarak Pada Masa Kini  

Amram Dingdorrormaeng, Saadan Man, Syed Mohd Jeffri Syed Jaafar1 

  

 JOIS  PSU 82 

Sama juga dengan ilmu kedoktoran 

zaman silam dengan zaman kini 

mempunyai perbezaan yang amat jauh. Di 

sini dapat menggambarkan bahawa 

wasā’il tidak sama tetapi tujuan adalah 

sama iaitu untuk kemaslahatan manusia.
1
 

Sesungguhnya kesan yang 

keterlaluan atau terlalu extreme dalam 

mengeluarkan hukum yang salah yang 

tidak dapat membeza antara maqāṣid 

yang thabit dan wasā’il yang berubah, ini 

setengah fuqaha tidak dapat membeza 

maqāṣid adakah ia membawa kepada 

maṣlaḥah atau mafsadah.
2
 

Wasā’il adalah berubah mengikut 

masa, tempat, keadaan dan manusia, 

tetapi maqāṣid adalah tetap. Perubahan 

wasā’il perlu ditentukan oleh ijtihad para 

ulama supaya ia tidak tersasar daripada 

kehendak syarak dan sentiasa menjaga 

kemaslahatan manusia
3
.  

 

vii. Membezakan Antara Wasā’il 

dengan Bid‘ah 

Secara zahirnya, wasā’il dan 

bid‘ah adalah kelihatan hampir sama. 

Tetapi pada hakikatnya, kedua-duanya 

adalah perkara yang berbeza. Bid‘ah 

adalah mereka-reka dalam ibadat dan 

tidak mempunyai asal daripada syarak. 

Manakala wasā’il pula ialah cara untuk 

melaksanakan sesuatu ibadat dengan 

sempurna. Bagi mendapatkan gambaran 

yang jelas terhadap parameter ini, 

beberapa contoh disertakan di bawah 

seperti berikut:  

a) Membina madrasah sebagai 

pusat ilmu.  

Pada zaman silam, menuntut ilmu 

adalah sangat berhajat kepada masa, harta 

dan pengorbanan yang besar. Ketiadaan 

pusat belajar adakalanya menjadi 

penghalang untuk mendapatkan ilmu. 

                                                           
1 al-Zarkasyī Badr al-Dīn, al-Bahr al-Muḥiṭ, vol. 6, 

102. 
2 al-Zarkasyī Badr al-Dīn, al-Bahr al-Muḥiṭ, vol. 6, 

107. 
3 al-Zarkasyī Badr al-Dīn, al-Bahr al-Muḥiṭ, vol. 6, 

107. 

Sebagaimana ulama besar silam seperti 

imam-imam empat mazhab, banyak 

bermusafir kepada tempat yang agak jauh 

untuk mendapatkan ilmu. Ulama hadis 

juga tidak ketinggalan turut bermusafir 

selama berbulan-bulan bagi mencari 

hadis-hadis Rasulullah SAW. Madrasah 

sebagai pusat ilmu yang boleh 

menghimpunkan pelbagai cabang ilmu 

agama seperti ilmu aqidah, ilmu fiqh, 

ilmu tafsir, ilmu hadis dan lain-lain di 

satu-satu tempat. Ia menjadi kemudahan 

kepada para pelajar untuk mendapatkan 

ilmu yang dapat memberikan manfaat 

serta kemaslahatan manusia di dunia dan 

di akhirat. 
 

b) Menaiki kenderaan yang 

canggih ketika bermusafir 

mengerjakan ibadat haji dan lain-lain 

Menaiki kenderaan merupakan 

satu wasilah untuk mengerjakan sesuatu 

ibadat dengan sempurna. Kalau ditinjau 

pada zaman dahulu sebelum ada 

kemajuan, semua jemaah haji pergi 

menunaikan ibadat haji dengan menaiki 

kapal laut dan ia mengambil masa yang 

lama iaitu lebih kurang tiga bulan untuk 

sampai di tanah suci berbanding dengan 

masa kini, para jemaah haji dapat sampai 

di sana dengan masa yang lebih cepat 

dengan keadaan yang selesa dengan 

menggunakan kapal terbang dalam masa 

lapan jam sahaja. 
 

c) Mempelajari ilmu melalui 

Internet, media dan lain-lain 

Mempelajari ilmu daripada 

Internet dan media pada masa kini juga 

dikira satu wasilah untuk mendapatkan 

ilmu secara cepat dan tidak perlu 

menunggu masa yang lama kerana ia 

hanya mengguna hujung jari untuk dapat 

ilmu yang dikehendaki. 

Sesungguhnya sebahagian daripada 

sebab yang menyusahkan dan 

menyempitkan agama adalah kerana 

menolak dan membatalkan sebahagian 

wasā’il dengan alasan wasā’il itu adalah 



วารสารวิทยาลยัอิสลามศึกษา  มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ 

ปีที่ 9 ฉบับที ่1  มกราคม – มิถุนายน 2561 
 

JOIS  PSU   83 

termasuk perkara bid‘ah yang tidak 

mempunyai asas daripada syarak kerana 

tidak mempunyai sandaran nas samada 

daripada kitab atau pun hadis. Perkara 

sebegini adalah termasuk perkara yang 

melampaui batas jika wasā’il tidak dapat 

dibezakan dengan bid‘ah. Secara 

umumnya perkara bid‘ah boleh berlaku 

dalam ibadat dan tidak berlaku dalam bab 

muamalat dan adat
1
 . 

Sebahagian ulama salaf 

membenarkan penggunaan wasā’il yang 

baru jika ia termasuk dalam perkara 

harus. Perkara yang penting ialah 

manusia dapat beribadat kepada Allah 

berasaskan kepada nas atau dalil dan 

tidak mengikuti kemahuan nafsu manusia 

atau mazhab yang diminati sahaja.  

Perbezaan antara wasā’il dengan 

bid‘ah adalah seperti berikut: 

1) Wasā’il kadang-kadang 

membawa kepada kemaslahatan dan juga 

ia membawa kepada kerosakan. Adapun 

bid‘ah, ia semata-mata membawa kepada 

kerosakan sahaja. 

2) Wasā’il kadang-kadang 

mempunyai dalil khusus daripada syarak 

seperti syarat-syarat sah dalam ibadat dan 

ia berbeza dengan bid‘ah kerana bid’ah 

adalah perkara yang tidak mempunyai 

dalil. Sebagai contoh, berpuasa pada hari 

Isra’ dan Mikraj yang biasa diamalkan 

oleh sebahagian umat Islam dengan 

sangkaan bahawa ia adalah disunatkan. 

Pada hakikatnya ia adalah termasuk 

dalam bid‘ah yang berat kerana ia tidak 

mempunyai dalil atau nas yang thabit dari 

Rasulullah SAW sebagai sandaran. Ia 

juga tidak menjadi amalan dalam 

kalangan ulama salaf.
2
  

3) Secara umumnya, wasā’il wujud 

dalam permasalahan muamalat dan adat 

istiadat. Berlainan pula dengan bid‘ah, ia 

berlaku pada ibadat. Sebagai contoh 

                                                           
1 al-Zarkasyī Badr al-Dīn, al-Bahr al-Muḥiṭ, vol. 6, 

108. 
2 al-Zarkasyī Badr al-Dīn, al-Bahr al-Muḥiṭ, vol. 6, 

90. 

seseorang tidak memakan buah-buahan 

merupakan perkara yang biasa 

berdasarkan kepada adat seseorang dan ia 

adalah suatu yang harus. Tetapi jika 

seseorang itu tidak memakan buah-

buahan dengan tujuan untuk  

mendekatkan diri kepada Allah SWT atau 

menganggap ia adalah perkara yang 

sunat, maka ia menjadi bid’ah. 

4) Wasā’il adalah perbuatan yang 

tidak disertakan niat ketika 

melakukannya. Manakala  bid‘ah pula 

ialah perbuatan yang dilakukan dengan 

niat untuk mendekatkan diri kepada 

Allah.
3
 

Oleh itu, terdapat perbezaan ketara 

antara Wasā’il dan bid‘ah. Jika sesuatu 

permasalahan itu hendak ditentukan 

hukumnya maka hendak dikenal pasti 

adakah ia termasuk dalam perkara a 

wasā’il atau pun bid‘ah bagi 

mengelakkan fatwa yang salah 

dikeluarkan oleh seorang mujtahid.  
 

PENUTUP 

Parameter ijtihad merupakan satu 

mekanisme penting dalam menentukan 

kesahihan sesuatu hukum. Parameter 

yang telah dibincangkan merupakan bukti 

kukuh bahawa fuqaha silam tidaklah 

sewenang-wenangnya dalam menentukan 

sesuatu hukum tetapi ia adalah berasaskan 

kepada kaedah-kaedah tertentu yang 

terhasil dari kefahaman terhadap nas 

syarak. Pembuktian ini juga menjawab 

dakwaan sebahagian tokoh-tokoh 

liberalisme yang berpandangan bahawa 

hukum-hukum yang terhasil di dalam 

kitab fiqh klasik merupakan ciptaan yang 

berasaskan hawa nafsu dan kepentingan 

pihak tertentu sahaja.  

 

                                                           
3 al-Zarkasyī Badr al-Dīn, al-Bahr al-Muḥiṭ, vol. 6, 

88. 



RUJUKAN 

Abī Bakr al-Jassas, al-Fuṣūl fī al-Uṣūl, vol. 2, ed. Ajil al-Namsyī Wizarah al-Awqāf wa al-

Syu’ūn al-Islāmiyyah, t.t.) 

Abī Dāwud Sulaymān bin al-Asy‘ath, al-Sunan (Hams: Dār Ḥadīth, 1974) 

Abī Ya‘la al-Fura’, al-‘Uddah fī Uṣūl al-Fiqh, vol. 4. ed. Aḥmad bin ‘Alī al-Mubārakī 

(Riyāḍ: t.p., 1980) 

Abū Dāwud, Sulaymān Ibn al-Ashᶜath Al-Sijistānī, Sunan Abī Dāwud, ed. by Muḥammad 

Muḥyiddīn ᶜAbd al-Ḥamīd (Beirut: Dār al-Fikr) 

Abū Ḥāmid Muḥammad bin Muḥammad al-Ghazzālī, al-Mustaṣfā,vol. 2 (Beirūt: Dār al-

Kutub, t.t.) 

Abū Muhammad ‘Abd Allāh bin ‘Abd al-Raḥmān bin Fadl bin Bahram al-Darimī, al-Sunan, 

vol. 2 (Qāhirah: Dār Rayyān li al-Turāth, 1987) 

Aḥmad al-Sarakhsī, al-Uṣūl, (vol. 2). (Miṣr: Dār al-Kutub al-‘Arabī, 1951) 

Al-Bayhaqī, Aḥmad Ibn al-Husyan al-Khurasānī Abu Bakr, Al-Sunan Al-Kubrā, ed. by 

Muḥammad ᶜAbd al-Qādir ᶜAṭā (Beirut: Dār al-Kutub al-ᶜIlmiyyah, 2003) 

al-Imām al-Ḥafīẓ Aḥmad bin ‘Alī bin Ḥajar al-‘Asqalānī, Fatḥ al-Bārī bi Syarḥ Ṣaḥīḥ al-

Bukhārī  (Qāhirah: Dār al-Rayyān li al-Turāth, 1939) 

al-Shaṭibī Abī Isḥāq Ibrāhim bin Mūsā bin Muḥammad al-Nahmī, al-Muwafaqāt, vol. 2, ed. 

‘Abd Allāh Diraz (Beirūt: Dār al-Ma‘rifah, t.t.) 

al-Zarkasyī Badr al-Dīn, al-Bahr al-Muḥiṭ, vol. 6 (Miṣr: Dār al-Kutub, 1994) 

Fakhr al-Dīn al-Razī, al-Mahṣūl fī ‘Ilm al-Uṣūl, vol. 6 (Beirūt: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1988) 

Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah, Baḍā’i‘ al-Fawā’id, vol. 3 (T.t.p.: Idārah al-Tibā‘ah al-

Munīrah, t.t.) 

Ibn al-Qayyim Shams al-Dīn Abī ‘Abd Allāh Muḥammad bin Abī Bakr, I‘lām al-

Muwaqqi‘īn ‘an Rabb al-‘Ālamīn, vol. 1 (Beirūt: Dār al-Jayl, 1973) 
Ibn Mājah Abī ‘Abd Allāh Muḥammad bin Yazid, al-Sunan (Qāhirah: Dār Ḥadīth, 1994), 

Imām al-Ḥaramayn al-Juwaynī, al-Burhān fī Uṣūl al-Fiqh, vol. 2, ed. ‘Abd al-‘Aẓīm 

Maḥmūd al-Zib (Miṣr: Dār al-Wafā’ al-Manṣūrah, 1992) 

Mahmood Zuhdi Abdul Majid, Dinamisme Pengajian Syariah (Kuala Lumpur: Akademi 

Pengajian Islam, Universiti Malaya, 2001) 

Mahmood Zuhdi Hj. Abdul Majid, Dinamisme Pengajian Syariah (Kuala Lumpur: Akademi 

Pengajian Islam, 2001) 

Muḥammad bin Idris al-Shāfi‘ī, al-Umm, (vol. 7) Beirūt: t.p., 1973) 

Muḥammad bin Ῑsā al-Tirmidhī, al-Sunan, (vol. 1) (Beirūt: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, t.t.) 

Muḥammad Naṣīr al-Dīn al-Albānī, Irwaw al-Ghalīl fī Takhrij Aḥādīth Manār al-Sabīl 

(Beirūt: al-Maktab al-Islāmī, 1969) 

Muslim Ibn Hajjāj Al-Naysāburī, Ṣaḥīḥ Muslim, ed. by Muḥammad Fu’ād ᶜAbd Al-Bāqī 

(Beirut: Dār Ihyā’ al-Turāth) 

Quṭb al-Raysūnī, al-Taysīr al-Fiqh Masyrū‘ Āyāt wa Ḍawābiṭ wa Uwa‘idh (Beirūt: Dār Ibn 

Hazm, 2007) 

Shihāb al-Dīn al-Qarrafī, al-Furuk, vol. 4 (Beirūt: t.p., t.t.) 

Shihāb al-Dīn al-Qarrafī, Nafā’is al-Uṣūl, vol. 3, ed. Ādil Aḥmad ‘Abd Allāh wa ‘Alī 

Muḥammad Mau’d (Makkah:  Maktabah al-Bāz, 1995) 

84   JOIS  PSU   

 


