
วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร ปท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 5 No. 2 (May-August 2024) 

 

617 
 

คุณประโยชนของพระไตรปฎก 
BENEFITS OF THE TRIPITAKA 

 
[1]อำนาจ บัวศิริ  Amnaj Buasiri 

[2]พระมหาญาณวัฒน ฐิตวฑฺฒโน  Phramaha Yannawat Thitavaddhano 
[1] [2] มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand  

Corresponding Author Email: amnaj2504@hotmail.com 

 
Article Received: August 04, 2024, Revised: August 23, 2024, Accepted: August 26, 2024. 

 
บทคัดยอ 

พระไตรปฎกเปนคัมภีรที่รวบรวมหลักคำสั่งสอนของพระพุทธศาสนาไวทั ้งหมดมีหลักฐานทาง
ประวัติศาสตรและโบราณคดี ที่สืบคนไดอยางขัดเจนเปนจริง ทำใหชาวพุทธทุกคน รวมทั้งคนในศาสนาอื่นได
ศึกษาความเปนมาของพระพุทธศาสนาไดอยางกวางขวางและเขาใจดียิ่งข้ึน แมวาจะไมไดเกิดในสมัยพุทธกาลก็
ตาม และเราก็สามารถเชื่อไดอยางมั่นใจวาคำสอนตางๆ ที่ปรากฏในพระไตรปฎกนั้นเปนคำสั่งสอนของ
พระพุทธเจาผูตรัสรู เองโดยชอบเปนบรมครูยิ่งใหญสุดของโลก การศึกษาพระไตรปฎกจึงกอใหเกิดความรู 
ความเขาใจและปฏิบัติถูกตองตามหลักการของพระพุทธศาสนา ท้ังในดานการฝกกาย ฝกใจและการสรางสรรค
ปญญา รวมทั้งการนำพาตนเองใหหลุดพนจากความทุกขไดอยางแทจริง หลักการความรู แนวทางการปฏิบัติ
เปนความจริงแทตามหลักธรรมชาติจึงเหมาะสมกับมนุษยทุกคนไมใชเพียงแคพุทธศาสนิกชนเทานั้น ท่ีจะนำไป
ปฏิบัติได แตคนทุกเชื้อชาติทุกศาสนาก็สามารถเรียนรูและนำไปปฏิบัติไดเชนกัน ความรูท่ีมีอยูในพระไตรปฎก
เปดโอกาสกวางใหมนุษยทุกคนเขามาศึกษาไดอยางเต็มท่ีไดอยางเสมอภาคอยางเทาเทียมกันเพ่ือสรางความสุข
สันติใหแกโลกอยางม่ันคงและยั่งยืน 
คำสำคัญ: คุณประโยชน, พระไตรปฎก, พระพุทธศาสนา 
 
ABSTRACT 

The Tripitaka is a scripture that compiles all the teachings of Buddhism. There is 
historical and archaeological evidence that can be clearly and truly researched. This allows 
all Buddhists, including people of other religions, to study the history of Buddhism more 
widely and understand it better, even if they were not born during the time of the Buddha. 
We could confidently believe that the teachings that appeared in the Tripitaka were the 
teachings of the Buddha, who was the greatest teacher in the world. Studying the Tripitaka 
leads to knowledge, understanding, and correct practice according to the principles of 
Buddhism, both in terms of training the body and mind, and creating wisdom, including truly 
leading oneself to escape from suffering. The principles, knowledge, and practices are the 
true truths according to the principles of nature. Therefore, they are suitable for all human 
beings, not only Buddhists who can practice them but also people of all races and religions 
can learn and practice them as well. The knowledge contained in the Tripitaka opened up 



วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร ปท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 5 No. 2 (May-August 2024) 

 

618 
 

opportunities for all human beings to study it fully and equally, in order to create happiness 
and peace for the world in a stable and sustainable manner. 
Keywords: Benefits, Tripitaka, Buddhism 
 

 
บทนำ 

ในสมัยพุทธกาลพระพุทธองคทรงสอนองคความรูที่ทรงคนพบแกพุทธสาวก ดวยการเทศนาแสดง 
“ธรรม-วินัย” ดังพระโอวาทท่ีทรงประทานใหแกพุทธสาวกวา “ในเวลาท่ีตถาคตลวงลับไปแลว ธรรมและวินัย
ใดที่เราไดแสดงแลวบัญญัติแลวแกเธอทั้งหลายธรรมและวินัยนั้นแล จะเปนศาสดาของเธอทั้งหลายหรือ เรียก
ในสมัยนั ้นว า “พรหมจรรย” ดังพุทธดำรัสที ่ทรงตรัสกับพระอรหันตสาวก 60 รูป ที ่ส งไปเผยแผ
พระพุทธศาสนาในสถานที่ตางๆ วาใหไปประกาศพรหมจรรย อันงามในเบื้องตน งามในทามกลาง และงามใน
ท่ีสุดในขณะนั้น ธรรมและวินัยของพระพุทธองค ยังไมมีการรวบรวมจัดใหเปนหมวด หมู และไมมีการบันทึกให
เปนลายลักษณอักษรเชนปจจุบัน แตถูกถายทอดตอๆ กันมาดวยการรับฟง สังเกตและปฏิบัติตามแบบอยางคำ
สอนของพระเถระผูเปนอาจารย การทองจำคำสอนอยูเปนประจำท่ีเรียกวา “มุขปาฐะ” และนำไปคิดพิจารณา
ฝกเพ่ิมเติมดวยตนเองจนเกิดเจริญงอกงามทางปญญา ตามความวิริยะของตนเอง และเม่ือมาอยูรวมกันเปนหมู
คณะ ก็มีการทองทบทวนความจำในพระธรรมและพระวินัยท่ีเรียนรูรับฟงมา การรวมกันทองจำกันเปนประจำ 
พรอมท้ังพิจารณาความหมายของเนื้อหาสาระพรอมๆ กันไปดวย ทำใหเกิดประเพณีสวดมนตสืบทอดตอๆ กัน
มา แมวาจะมีขอสันนิษฐานวาในสมัยพุทธกาลจะมีพุทธสาวกผูเปนพระเถราจารยสำคัญมีแนวคิดวาจะทำการ
รวบรวม จัดหมวดหมูคำสอนของพระพุทธองคใหเปนระบบ แตเหตุการณสำคัญท่ีเรงรัดใหเกิดการรวบรวมจัด
หมวดหมู หลักคำสอนของพระพุทธเจา คือ หลังจากที ่พระพุทธองคเสด็จดับขันธปรินิพพานได 7 วัน  
พระมหากัสสปะเถระ ไดยินถอยคำที่ พระผูมีนามวาสุภัททะไดกลาวจาบจวงตอวิธีการอบรมสั่งสอนของพระ
พุทธองค จึงเกิดสังเวชใจวามีผูคิดจะทำใหเกิดความสับสน แปรปรวน ประพฤติปฏิบัติใหวิปริตไปจากพระธรรม
วินั ควรที่จะไดทำการรวบรวมคำสอน ธรรม วินัย ของพระพุทธองค ใหเปนหลักฐานขึ้น” จึงชักชวนพระ
อรหันตเถระผูไดฟงคำสอนของพระพุทธองคโดย ตรงจำนวน 500 รูป มาชวยกันถกแถลงรวบรวมประมวล
คำสั่งสอน "พระธรรมวินัย" ใชเวลา 7 เดือนจึงสำเร็จ นับเปนจุดเริ่มตนการสังคยานาพระไตรปฎกครั้งแรก  
 
การสังคายนาพระไตรปฎก 

การสังคายนาพระธรรมวินัยในเวลาตอมามีข้ึนหลายครั้งและการนับครั้งการสังคายนาก็แตกตางกัน
ไปในแตละประเทศท่ีนับถือพระพุทธศาสนา แตนักวิชาการยอมรับตรงกัน การสังคายนาเริ่มเกิดมีข้ึนท่ีประเทศ
อินเดีย 3 ครั้งคือ ครั้งท่ี1 ภายหลังการปรินิพพานแลว 3 เดือน ครั้งท่ี 2 พ.ศ. 100 โดยกลุมภิกษุวัชชีบุตรเสนอ
แกไข วินัยบัญญัติบางขอ (ในวัตถุ 10 ประการ) แตท่ีประชุมสงฆไมยอมรับท้ังสองครั้งนี้ยัง 

ไมเปนพระไตรปฎกอยางชัดเจน  ครั้งท่ี 3 เม่ือ พ.ศ. 234 ท่ีกรุงปาฏลีบุตร แควนมคธ พระโมคคัล
ลีบุตรติสสเถระ เปนประธาน มีพระสงฆมาประชุมรวมกัน 1,000 รูป ใชเวลา 9 เดือน ในครั้งนี้เองสันนิษฐาน
กันวา ธรรมวินัย ไดแตกแขนงออกเปน 3 หมวด (เรียกวา เตปฎก = ไตรปฎก) คือธรรม ไดแตกออกเปนพระ
สุตตันตปฎกกับพระอภิธรรมปฎกและวินัยเปนพระวินัยปฎก  เพราะในจารึกสาญจิกลาวถึงคุณสมบัติของ
พระสงฆบางรูปวาเชี่ยวชาญในปฎกตางๆ เชน เปฏกิน (ผูเชี่ยวชาญในปฎกทั้งหลาย) สุตตันตินี (พระเถรีผูทรง
พระสุตตันตะ) ทีฆภาณิกา (ผูสวดทีฆนิกายได) ปญจเนกายิกา (ผูทรงจำนิกายทั้ง 5 ได) และมีหลักฐานวา  



วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร ปท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 5 No. 2 (May-August 2024) 

 

619 
 

พระโมคคัลลีบุตรไดแตงกถาวัตถุในสังคายนาครั้งที่ 3 และผนวกเขาเปนหนึ่งในอภิธรรม 7 คัมภีร แสดงวา
พระไตรปฎกเพ่ิงจะมาครบสมบูรณ 3 สวน ในพุทธศตวรรษท่ี 3 นี้เอง 

ความเชื่อวา พระอภิธรรมปฎก ไมไดเกิดจากการสังคายนาครั้งที่ 1 หรือครั้งท่ี 2 เพราะภาษาที่ใช
บันทึกมีการเรียบเรียงเปนขั้นเปนตอน เชื่อวาแตกออกจากธรรมวินัยซึ่งมีมาแตดั้งเดิม โดยเปนแขนงหนึ่งของ
ธรรม โดยเฉพาะคัมภีรกถาวัตถุ (หนึ่งใน 7 คัมภีรหลัก) บงชี้วาแตงในสมัยสังคายนาครั้งที่ 3 แตมีพระอรรถ
กถาจารยบางทาน พยายามผูกโยงเรื่องวา พระพุทธเจาทรงพิจารณาพระอภิธรรมหลังตรัสรู และเสด็จไปโปรด
อดีตพุทธมารดาที่สวรรคชั้นดาวดึงส เพื่อแสดงวาพระอภิธรรมมีมาแลวตั้งแตดั้งเดิม ไมใชเกิดขึ้นในยุคหลังท่ี
พระพุทธเจาไดเสด็จดับขันธปรินิพพานไปแลว 
 
เนื้อหาสาระในพระไตรปฎก  

พระไตรปฎก มีเนื้อหาสาระโดยสังเขป ดังนี้ 
ปฎกที่ 1 พระวินัยปฎก มี 21,000 พระธรรมขันธ มีเนื้อหาเกี่ยวกับสิกขาบท (ขอปฏิบัติ) ของ

พระภิกษุสงฆและภิกษุณีสงฆ ความเปนมา ความเปนอยูของสงฆ ระเบียบวิธีปฏิบัติ (สังฆกรรม) การเกิดและ
วิวัฒนาการของภิกษุณีสงฆรวมเรื ่องพุทธประวัติชวงหลังตรัสรู การวางรากฐานพระพุทธศาสนา ประวัติ
สังคายนาครั้งที่ 1 และ 2 แบง เปน 5 คัมภีร คือ 1) อาทิกัมมิกะ ขอปฏิบัติเกี่ยวกับอาบัติหนักของฝายภิกษุ
สงฆ ตั้งแตปาราชิกถึงอนิยต 2) ปาจิตตีย ขอปฏิบัติท่ีเก่ียวกับอาบัติเบานิสสัคคิยปาจิตตียถึงเสขิยะ รวมตลอด
ทั้งภิกขุนีวิภังค 3) มหาวรรค ขอปฏิบัติ นอกปาฏิโมกขตอนตน 10 ขันธกะ หรือ 10 ตอน 4) จุลวรรค ขอ
ปฏิบัตินอกปาฏิโมกขตอนปลาย 12 ขันธกะ 5) ปริวาร คัมภีรประกอบหรือคูมือ บรรจุคำถามคำตอบสำหรับ
ซอมความรูพระวินัย หรืออาจจัดแบง สาระโดยยอจาก 5 คัมภีรเปน 3 หมวด คือ วิภังค ขันธกะ และปริวาร  

ปฎกที ่ 2 พระสุตตันตปฎก มี 21,000 พระธรรมขันธ เปนเนื ้อหาเกี ่ยวกับการเทศนาของ
พระพุทธเจาและพระสาวกบางรูป รวมภาษิตของเทวดาท่ีทรงรับรองวาเปนสุภาษิต แบงเปน 5 นิกาย (หมวด) 
คือ 1) ทีฆนิกาย มี 34 พระสูตรท่ีมีเนื้อหายาวมาก (สีลขันธวรรค มหาวรรค ปาฎิกวรรค) 2) มัชฌิมนิกาย มี 5 
นิกาย(ทีฆนิกาย มัชฌิมนิกาย สังยุตนิกาย อังคุตรนิกาย ขุทกนิกาย) มีเนื้อหาปานกลาง 3) สังยุตตนิกาย รวม
พระสูตรที่มีเนื้อหาทำนองเดียวกันไวดวยกันมี 55 สังยุตต มี 7,762 สูตร 4) อังคุตตรนิกาย แสดงหลักธรรม 
เรียงลำดับตามจำนวนหัวขอธรรมะ 1 หัวขอถึง 11 หัวขอ 5) ขุททกนิกาย วาดวยหมวดเบ็ดเตล็ด ที่ตกหลน
จากการจัดหมวดขางตน เนื้อหาใน 4 นิกายแรก มีความเกาแก สวนขุททกนิกายเปนปลีกยอยหรือปกิณกะเพ่ิม
มาภายหลัง  

ปฎกที่ 3 พระอภิธรรมปฎก มี 42,000 พระธรรมขันธ เปนการอธิบายธรรมอยางละเอียดเชิง
วิชาการที่เปนระบบ แบงเนื้อหาเปน 7 หมวดคือ 1) ธรรมสังคณี เปนสวน ที่ประมวลหัวขอหมวดธรรมเขา
ดวยกัน 2) วิภังค เปนสวนท่ี ขยายความหมายหมวดธรรมในขอ (1) นั้นโดยพิสดาร 3) ธาตุกถา เปนการอธิบาย
วิธีจัดขอธรรมตางๆ เขาใน ขันธ ธาตุ อายตนะ 4) ปุคคลบัญญัติ เปนการอธิบายบัญญัติเรียกบุคคลตางๆ ตาม
คุณธรรมท่ีมี 5) กถาวัตถุ เปนการวินิจฉัย แนวคิด ทัศนะความเชื่อของนิกายพุทธตางๆ 6) ยมก เปนการยกขอ
ธรรมขึ้นถามตอบ โดยตั้งคำถามยอนกันเปนคูๆ และ 7) ปฏฐาน เปนการอธิบายปจจัยที่เกี่ยวของสัมพันธกัน 
24 แบบ 

การบันทึกพระไตรปฎกเปนลายลักษณอักษรเริ่มเกิดขึ้นที่ประเทศศรีลังกาเมื่อ พ.ศ. 450 ซึ่งเปน 
การทำสังคายนาครั้งที่ 5 จารึกดวยอักษรสิงหล ตอมาทำการบันทึกดวยภาษามาคธี (แขนงหนึ่งของภาษา
ตระกูลปรากฤต) เปลี่ยนมาเรียกเปนภาษาบาลี ซึ่งเปนภาษาถิ่น(ใชพูด) ไมมีอักขระเปนของตน ประเทศใดจะ



วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร ปท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 5 No. 2 (May-August 2024) 

 

620 
 

เรียนพระไตรปฎกตอง "ถอด" เปนอักขระของตน เชน ที่ประเทศตะวันตก ก็ถอดเปนอักษรโรมัน เรียนท่ี
ประเทศไทยก็ถอดเปนอักษรไทย (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2566) 
 
พระพุทธศาสนาในประเทศไทย 

พระพุทธศาสนาลัทธิลังกาวงศเผยแพรมาประเทศไทยตั้งแตสมัยพอขุนรามคำแหงมหาราชแหงกรุง
สุโขทัย ซึ่งพระไตรปฎกยังไมถูกจารึกเปนอักษรไทย ในหนังสือสังคีติยวงศ กลาวถึงการสังคายาพระธรรมวินัย
ตรวจชำระพระไตรปฎกมีขึ ้นครั้งแรกในประเทศไทยเมื่อ พ.ศ. 2020 โดยพระเจาติโลกราชเมืองเชียงใหม 
อาราธนาพระสงฆหลายรอยรูปใหชวยชำระอักษรพระไตรปฎกในใบลาน ท่ีวัดโพธารามใชเวลา 1 ปจึงสำเร็จ 
อักษรที่ใชในการจารึกพระไตรปฎกในครั้งนั้นเปนอักษรไทยลานนา การสังคายนาครั้งที่ 2 มีขึ้นใน พ.ศ. 2331 
พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟาจุฬาโลกมหาราช ทรงโปรดใหชำระพระไตรปฎกซึ่งกระจัดกระจายสูญหาย
หลังกรุงศรีอยุธยาถูกพมารุกราน จัดทำท่ีวัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์ ใชอักษรขอมจารึกพระไตรปฎกใน
ระหวาง พ.ศ. 2431-2436 พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัว รัชกาลท่ี 5 ทรงใหคัดลอกพระไตรปฎก
อักษรขอมเปนอักษรไทย แลวชำระแกไขและพิมพเปนเลมหนังสือได 49 เลม ระหวาง พ.ศ. 2468-2473 สมัย
พระบาทสมเด็จพระปกเกลาเจาอยูหัว 7 คณะสงฆไดแปลพระไตรปฎกภาษาบาลีเปนภาษาไทย จัดพิมพฉลอง
วาระยี่สิบหาพุทธศตวรรษใน พ.ศ. 2500  

พ.ศ. 2530 คณะสงฆและรัฐบาลไทยไดจัดสังคายนาพระธรรมวินัยตรวจชำระพระไตรปฎกท้ังฉบับ
ภาษาบาลีและภาษาไทยแลวจัดพิมพขึ ้นใหมเร ียกวา พระไตรปฎกฉบับสังคายนา เนื ่องในวโรกาสท่ี
พระบาทสมเด็จพระเจาอยูหัว รัชกาลท่ี 9 ทรงเจริญพระชนมพรรษา 5 รอบนักษัตร 

พ.ศ. 2535 สมเด็จพระนางเจาฯ พระบรมราชินีนาถทรงเจริญพระชนมพรรษา 5 รอบนักษัตร  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ในพระบรมราชูปถัมภไดตรวจชำระพระไตรปฎกภาษาบาลีสำเร็จเรียบรอย 
เรียกวา พระไตรปฎกฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พ.ศ. 2537 ในวโรกาสมหามงคลสมัยสมเด็จพระนางเจาสิริกิติ ์ พระบรมราชินีนาถทรงเจริญ
พระชนมายุ 60 พรรษา มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ในพระบรมราชูปถัมภคิดแปลพระไตรปฎกบาลี ฉบับ
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยายาลัย เปนภาษาไทยมีทั้งหมด 45 เลม ทำใหพุทธศาสนิกชนสามารถอานเขาใจ
พระไตรปฎกไดงาย (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2566) 
 
ประโยชนของพระไตรปฎก 

พระธรรมปฎก (ป. อ. ปยุตฺโต) (2543) (ปจจุบันดำรงตำแหนง สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย) 
กลาวถึงประโยชนของพระไตรปฎกไวดังนี้ 

1. เปนท่ีรวมคำสั่งสอนของพระพุทธเจาท่ีตรัสไวเองเทาท่ีตกทอดมาถึงปจจุบัน 
2. เปนบันทึกพระธรรมวินัยท่ีพระพุทธเจาใหเปนศาสดาแทนพระองค  
3. เปนตำราแมบทของคำสอน คำอธิบาย คัมภีร หนังสือ ตำรา ใหนักปราชญ อาจารยท้ังหลายได 

ศึกษานำไปขยาย เผยแพรพระพุทธศาสนา ใหเกิดประโยชนตอชาวโลกตอไป 
4. เปนมาตรฐานหลักฐาน อางอิงหลักการทางพระพุทธศาสนาท่ีเชื่อถือได ยอมรับไดอยางชัดเจน  
พระไตรปฎกมีคุณคาและประโยชนตอมนุษยชาติอยางมหาศาล ไมวาจะเปนในดานการพัฒนา

ตนเอง การสรางสังคมที ่ดี หรือการอนุรักษมรดกทางวัฒนธรรม การศึกษาและปฏิบัติตามหลักธรรมใน
พระไตรปฎกจึงเปนสิ่งท่ีควรกระทำอยางยิ่ง สรุปไดอีกอยางดังนี้ 



วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร ปท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 5 No. 2 (May-August 2024) 

 

621 
 

1. ประโยชนท่ีครอบคลุมท้ังบุคคลและสังคม 
1.1 เปนแนวทางการดำเนินชีวิต พระไตรปฎกเปรียบเสมือนคูมือชีวิตที่สอนใหเรารูจักการ

ดำเนินชีวิตอยางมีความสุขและปลอดภัยจากทุกข โดยเนนที ่การพัฒนาจิตใจใหบริสุทธิ ์ และการสราง
ความสัมพันธท่ีดีกับผูอ่ืน 

1.2 เปนแหลงเรียนรูทางปญญา พระไตรปฎกครอบคลุมเนื้อหาที่หลากหลาย ไมวาจะเปน
เรื่องของปรัชญา จิตวิทยา สังคมวิทยา และอ่ืนๆ ทำใหเปนแหลงเรียนรูท่ีสำคัญสำหรับผูท่ีสนใจศึกษาคนควา 

1.3 เปนเครื่องมือในการแกไขปญหา หลักธรรมในพระไตรปฎกสามารถนำมาประยุกตใชใน
การแกไขปญหาตางๆ ในชีวิตประจำวันได เชน ปญหาความขัดแยง ปญหาความทุกขใจ และปญหาสังคม 

1.4 เปนแรงบันดาลใจในการทำความดี คำสอนของพระพุทธเจาในพระไตรปฎกเปนแรง
บันดาลใจใหผูคนตั้งใจทำความดี และพัฒนาตนเองใหเปนคนดี 

1.5 เปนปจจัยสำคัญในการรักษาอัตลักษณทางวัฒนธรรม พระไตรปฎกเปนมรดกทาง
วัฒนธรรมที่สำคัญของชาวพุทธ การศึกษาและอนุรักษพระไตรปฎกจึงเปนการรักษาอัตลักษณทางวัฒนธรรม
ของเรา 

2. ประโยชนในมุมมองท่ีแตกตาง 
2.1 เปนเครื่องมือในการศึกษาเปรียบเทียบศาสนา พระไตรปฎกสามารถนำมาเปรียบเทียบ

กับคัมภีรของศาสนาอ่ืนๆ เพ่ือศึกษาความแตกตางและความคลายคลึงกันของแนวคิดทางศาสนา 
2.2 เปนแหลงขอมูลทางประวัติศาสตร พระไตรปฎกบันทึกเหตุการณทางประวัติศาสตรใน

สมัยพุทธกาล ทำใหเราสามารถศึกษาและทำความเขาใจเก่ียวกับสังคมและวัฒนธรรมในสมัยนั้นได 
2.3 เปนแรงบันดาลใจในการสรางสรรคงานศิลปะ คำสอนและเรื่องราวในพระไตรปฎกไดถูก

นำมาสรางสรรคเปนงานศิลปะตางๆ เชน ภาพวาด ประติมากรรม และวรรณกรรม 
 
วิธีศึกษาคนควาพระไตรปฎกใหไดประโยชน 

เสถียรพงศ วรรณปก (2542) ใหคำแนะนำเบื้องตนในการศึกษาคัมภีรทางพระพุทธศาสนาไววา 
คัมภีรที ่ใชอางอิงสรางความเชื่อถือดานหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเรียงตามลำดับความสำคัญ มีดังนี้  
1) พระไตรปฎก 2) สุตตานุโลม (หมายถึงอรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา ตลอด ถึงปกรณพิเศษทั ้งหลาย)  
3) เกจิอาจารย (ผูรูที่เปนพหูสูตที่เชื่อถือได) 4) อัตโนมัติ (ความคิดเห็นสวนตัว ที่พิจารณาแลวอยางรอบคอบ) 
และใหคำแนะนำในการศึกษาพระไตรปฎกใหเกิดความรูความเขาใจและนำไปใชไดอยางถองแท ดังนี้ 

1. อานใหเกิดความรูและทำความเขาใจหลักธรรม ผูรูภาษาบาลีดีควรอานจากตนฉบับภาษาบาลี  
หรืออานฉบับภาษาท่ีตนเองเขาใจไดอยางชัดเจนควรศึกษาจากหลายๆ แหลง เพ่ือทำความเขาใจในความหมาย
ในหัวขอธรรมในแตละเรื่อง และปฏิบัติตาม เชน คำอธิบายเก่ียวกับอริยสัจ 4 ของพระเถระสำคัญ คือพระสารี
บุตร จากจูลนิทเทส และมหานิทเทส ขยายอริยสัจ 7 เปน อริยสจั 8 ไดอยางไร กลาวคือ 1-2 ทุกข ไดแก นาม-
รูป 3-4 สมุทัย ไดแก อวิชชา – ภวตัณหา  5-6 นิโรธ ไดแก วิชชา – วิมุตติ 7-8 มรรค ไดแก สมถะ – วิปสสนา 

2. พิจารณาตีความในเนื้อเรื่องที่อาน และหรือลำดับเหตุการณจากแหลงอางอิงตางๆ อานเนื้อหา
แลว วิเคราะห เหตุ และผล ตีความ เชื่อมโยงเนื้อหา จัดลำดับเหตุการณในประเด็นที่อานเพราะบางเรื่องใน
พระไตรปฎกไมมีพูดไวตรงๆ ผู ศึกษาตองหาความรู และคำตอบเพิ ่มเติมเอาเองโดยพิจารณาจากบริบท  
หรือสภาพแวดลอมอาจเปนความหมายระหวางบรรทัดก็ได เชน 4 ตัวอยางตอไปนี้ 



วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร ปท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 5 No. 2 (May-August 2024) 

 

622 
 

2.1 พระไตรปฎก ระบุวา พระพุทธเจาทรงใชเวลาเสวยวิมุตติสุข ใตตนโพธิ์ และตนไม
ใกลเคียง 4 สัปดาห (28 วัน) แตในอรรถกถา บอกวา 7 สัปดาห (49 วัน) ผูศึกษาตองพิจารณาหาคำตอบเองวา 
เหตุการณจริง ควรเปนลักษณะใดท่ีมีความสมเหตุสมผลท่ีสุด  

2.2 ในการเสวยวิมุติสุข 7 สัปดาห นั้น พระพุทธโฆษาจารยอธิบายวา พระพุทธองคทรงใช
เวลาพิจารณาพระอภิธรรม การอธิบายเชนนี้มีความประสงคและเหตุผลอยางไร อาจเปนเพราะวาพระพุทธ
โฆษาจารยตองการแสดงวา พระอภิธรรม มีมาตั้งแตสมัยที่พระพุทธองคตรัสรูแลว เพราะยุคนั้นมีกระแส
วิพากษวิจารณวาอภิธรรมเปนพัฒนาการยุคหลัง มิใชเปนพุทธพจน หรือเปนเพราะวา พระอภิธรรมเปน 
ปรมัตถธรรมท่ีลึกซ้ึง พระพุทธเจาจึงทรงใชเวลาพิจารณาเพ่ือสอนใหเฉพาะแกผูท่ีมีปญญาสูงเทานั้น  

2.3 เหตุผลท่ีพระพุทธเจา ทรงแสดงธรรมโปรดปญจวัคคีย เปนกลุมแรก เปนเพราะอะไร 
2.4 การที่พระพุทธเจาทรงชี้พระดรรชนีไปท่ีอุปติสสะมาณพกับโกลิตะมาณพ แลวตรัสบอก

ภิกษุสงฆท่ีเฝาอยูวา "ภิกษุท้ังหลาย สองคนนั้นจะเปนคูแหงอัครสาวกของเรา“ ท้ังท่ีมาณพท้ังสองคนยังไดบวช
ทำไม พระพุทธองคจึงทรางกลาวเชนนี้ มีความหมายอยางไร  

ทั ้งหมดนี ้คือ ตัวอยาง การฝกคิดพิจารณาหาเหตุผล เมื ่ออานเรื ่องราวแตละตอนใน
พระไตรปฎก ไมใชแคอานเอาเรื่อง แตตองคิดวิเคราะห ศึกษาหาขอมูลจากแหลงอื่นๆ มาประกอบ ใหเกิด
ปญญาคิดฝกความคิดเห็น ท่ีมีเหตุมีผล คิดอยางมีระบบ และเปดใจรับฟงความคิดเห็นของผูอ่ืน เชนกัน 

3. คิดไตรตรองประมวลความสอดคลองของเรื่องจากหลากหลายประเด็นใหรอบคอบ เปนการฝก
ไตรตรอง ขอความ คำศัพทบางเรื่องเก่ียวกับพระพุทธเจาหรือหลักธรรม ซ่ึงมีคำตอบหรือคำอธิบายไดหลายนัย 
เชน “มาร” มีความหมายหลายนัย ผูศึกษาตองวิเคราะหไตรตรองอยางรอบ คอบ ในความหมายทุกๆ นัย  
เพ่ือประมวลผล สรุป อธิบาย หรือแปลความหมาย ในแตละกรณีไดอยางตรงความเปนจริง  คำอธิบายเพ่ิมเติม
นั ้นอาจศึกษาไดจาก (1) พระไตรปฎกอันเปนพุทธวจนะโดยตรง หรือคำอธิบายของพระเถระสำคัญๆ  
(2) คัมภีรอรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา (3) การสนทนาธรรม ใหไดมติของอาจารย หรือบุรพาจารยทานอ่ืนๆ  

4. คิดสรางสรรคบูรณาการความรูจากหลักธรรมกับศาสตรตางๆ หมายถึง การนำความรูและ
ประสบการณที ่ไดจากการศึกษาพระไตรปฎกเสริมเขากับวิชาการหรือวิชาชีพในสาขาของตนเพื่อนำไป
ประยุกตใชในชีวิตได เชน พระพุทธศาสนากับการศึกษา เศรษฐกิจ สังคมอุดมรัฐ การเมือง จิตวิทยา ปญหา
ชีวิต สันติศึกษาและเสรีภาพในเชิงพระพุทธศาสนา พุทธปรัชญา ฯลฯ แลวเสนอแนวทาง กระบวนการองค
ความรู หรือนวัตกรรมใหมๆ ขึ้นมา ทำใหเกิดความรูในมิติใหม หรือวิธีการปรับปรุง ประยุกตใหทันสมัยเกิด
ความปติ รื่นเริง เบิกบานในการอานพระไตรปฎก  
 
การศึกษาพระวินัยปฎก 

พระวินัยปฎก เปนประมวลขอปฏิบัติดานความประพฤติของพระภิกษุ และภิกษุณีและมีเนื้อหา
สะทอนประวัติศาสตรอินเดียในสมัยพุทธกาล ขนบธรรมเนียม ประเพณี ประวัติบุคคลสำคัญบางทานในยุคนั้น 
พระวินัยปฎกแบงเปน 3 หมวดใหญ คือ สุตตวิภังค ขันธกะ และปริวาร ภายหลังมีการแบงเปน 5 สวน และ
เปนหลักในการจำแนกหมวดพระวินัยมาจนปจจุบัน ดังนี้ 

1. มหาวิภังค มีเนื้อหาเก่ียวกับมูลเหตุแหงการบัญญัติพระวินัย และขอวินัยพระสงฆ 220 ขอกับวิธี
พิจารณาขอพิพาทอีก 7 ขอรวมเรียกวาศีล 227 ขอ ในสวนนี้เปนวัตรปฏิบัติท่ีสำคัญยิ่งของผูท่ีอุปสมบทเขามา
เปนภิกษุ ตองเรียนรูใหเขาใจอยางถองแท เพ่ือการสำรวมระวังปฏิบัติอยางเครงครัดในวิถีปฏิบัติของเพศสมณะ
(หมายถึงผูออกจากเรือนแลว) เปนวิธีการฝกหัดตน 3 สวนคือ ทางกาย ทางวาจา ทางจิตใจ ซึ่งทั้ง 3 สวนนี้มี

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%AA%E0%B8%87%E0%B8%86%E0%B9%8C
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A0%E0%B8%B4%E0%B8%81%E0%B8%A9%E0%B8%B8%E0%B8%93%E0%B8%B5
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AD%E0%B8%B4%E0%B8%99%E0%B9%80%E0%B8%94%E0%B8%B5%E0%B8%A2
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%B8%E0%B8%97%E0%B8%98%E0%B8%81%E0%B8%B2%E0%B8%A5
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%82%E0%B8%99%E0%B8%9A%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B9%80%E0%B8%99%E0%B8%B5%E0%B8%A2%E0%B8%A1&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%80%E0%B8%9E%E0%B8%93%E0%B8%B5
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%82%E0%B9%89%E0%B8%AD%E0%B8%A7%E0%B8%B4%E0%B8%99%E0%B8%B1%E0%B8%A2%E0%B8%82%E0%B8%AD%E0%B8%87%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%AA%E0%B8%87%E0%B8%86%E0%B9%8C_220_%E0%B8%82%E0%B9%89%E0%B8%AD&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%A7%E0%B8%B4%E0%B8%98%E0%B8%B5%E0%B8%9E%E0%B8%B4%E0%B8%88%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B8%93%E0%B8%B2%E0%B8%82%E0%B9%89%E0%B8%AD%E0%B8%9E%E0%B8%B4%E0%B8%9E%E0%B8%B2%E0%B8%97%E0%B8%AD%E0%B8%B5%E0%B8%81_7_%E0%B8%82%E0%B9%89%E0%B8%AD&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/w/index.php?title=%E0%B8%A7%E0%B8%B4%E0%B8%98%E0%B8%B5%E0%B8%9E%E0%B8%B4%E0%B8%88%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B8%93%E0%B8%B2%E0%B8%82%E0%B9%89%E0%B8%AD%E0%B8%9E%E0%B8%B4%E0%B8%9E%E0%B8%B2%E0%B8%97%E0%B8%AD%E0%B8%B5%E0%B8%81_7_%E0%B8%82%E0%B9%89%E0%B8%AD&action=edit&redlink=1
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A8%E0%B8%B5%E0%B8%A5_227


วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร ปท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 5 No. 2 (May-August 2024) 

 

623 
 

ความเกี่ยวของสัมพันธกัน ในที่นี้ถือเอาจิตใจเปนใหญสุด หากกำกับจิตใจไดเรียกวามีสติดีก็สามารถควบคุม
วาจาและพฤติกรรมไดพระพุทธศาสนาใชหลักการฝกสติใหเขมแข็งมั่นคงโดยมีวินัยเปนพื้นฐานหลักการ
เบื้องตนกำกับไว การระมัดระวังตัวของภิกษุไมใหประพฤติในสิ่งไมดี ระวังไมกลาววาจาที่เสียหาย และ
ระมัดระวังไมใหจิตใจคิดในทางชั่วราย นอกจากจะทำใหตัวภิกษุเองพนจากทำในสิ่งไมดีแลว ยังไมทำใหผูอ่ืน
เกิดความเดือดรอนไปดวย ซึ่งทำใหหมูคณะของสงฆอยูรวมกันอยางสงบสุขอีกดวยการอยูในกรอบของพระ
วินัยจึงเปนแบบอยางของการทำใหสังคมหรือหมูคณะมีความสุข ดังนั้น พระพุทธองคจึงทรงนำสวนยอย
บางสวนของพระวินัย มาใชเปนพ้ืนฐานในการสอนวิธีการดำเนินชีวิตของบุคคลธรรมดาท่ัวไป เรียกวา “ศีล 5” 
คือ (1) การไมฆาสัตวตัดชีวิต หรือเบียดเบียนทำรายผูอ่ืน (2) การไมแยงชิงสิ่งของ ลักขโมยทรัพยของผูอ่ืนเอา
มาเปนของตน (3) การไมประพฤติผิดประเวณีตอบุคคลอื่นที่ไมใชสามีหรือ ภรรยาของตน (4).การไมพูดจาโป
ปดกลาวรายนินทา เสียดสีผูอื่น (5) การเสพสุรา เครื่องดองของเมาที่ทำใหเสียสติ พฤติกรรมทั้ง 5 ประการนี้
บุคคลทุกคนตองระมัดระวังไมประพฤติปฏิบัติ เพราะเมื่อทำลงไปแลวจะทำใหจิตใจเกิดความเศราหมอง และ
การกระทำท่ีสงผลรายตอผูอ่ืน จะทำใหเราเกิดความหวาดระแวง อยูอยางไมมีความสุข กลัวผูอ่ืนมาทำรายตอบ
แทนการที ่บุคคลทั ่วไปตางยึดถือปฏิบัติอยู ในศีล 5 อยางเครงครัด ยอกจากทำใหตนเองมีความสุขแลว 
ครอบครัวและสังคมจะมีความสุขสงบโดยถวนหนากัน หรือในเสขิยวัตร ซึ่งเปนแบบอยาง มารยาทที่ดีในการ
รับประทานอาหาร  

2. ภิกขุนีวิภังค เปนเรื่องวินัยของพระภิกษุณี มีวินัย 311 ขอ เนื่องจากคณะสงฆไทยเปนฝายเถร
วาทไมรับเรื่องการมีภิกษุณีสงฆผูเขียนจึงขอไมนำมากลาวถึง 

3. มหาวรรค แปลวา วรรคใหญ ในพระไตรปฎกเลม 4 แบงเปน 4 ขันธกะ (หมวดหรือตอน) ไดแก 
3.1 มหาขันธกะ เรื่องเหตุการณตั้งแตตรัสรู จนถึงแสดงปฐมเทศนาแกปญจวัคคีย แสดงธรรม

แกยสกุลบุตรครอบครัวและสหาย แสดงธรรมแกภัททวัคคียกุมาร ชฏิลพันรูป พระเจาพิมพิสาร พระสาริบุตร 
พระโมคคัลลานะออกบวช ขอปฏิบัติตออุปชฌาย ขอปฏิบัติตอศิษย การขับไล การขอขมา การบวชดวยญัตติ
จตุตถกรรม การบอกนิสสัย 4 อันเตวาสิกวัตร (ขอปฏิบัติตอศิษยในปกครอง) นิสสัยระงับ ผูควรใหบวช การ
อบรมผูเคยเปนเดียรถีย ภัณฑุกรรม คุณสมบัติในการบวช การบวชสามเณร สิกขาบท และการลงโทษสามเณร 
ผูหามบวช วิธีการอุปสมบท เรื่องภิกษุท่ีถูกลงโทษ (อาบัติ) 

3.2 อุโบสถขันธกะ เรื่องการฟงธรรม สวดปาฏิโมกข การสมมติสีมา การสมมติทำอุโบสถ 
เรื่องสีมา ปาฏิโมกขยอ การอนุญาตใหเรียน การนับวันอุโบสถและบุคคลท่ีไมอนุญาตใหทำอุโบสถ 

3.3 วัสสูปนายิกาขันธกะ เรื่องการจำพรรษา วันเขาพรรษา การเลื่อนวันเขาพรรษาใหเร็วเขา 
การลาพรรษา 7 วัน อันตรายภิกษุผูจำพรรษา จำพรรษาในท่ีตางๆ และอาบัติเก่ียวกับการจำพรรษา 

3.4 ปวารณาขันธกะ เรื่องการอนุญาตใหตักเตือนได รายละเอียดปฏิบัติการปวารณา. 
นอกจากนี้ยังมี ขันธกะอีกหลายหมวด เชน จัมมขันธกะ วาดวยรองเทา ยานพาหนะ ที่นั่งท่ี

นอน, เภสัชชขันธกะวาดวยยารักษาโรค กฐินขันธกะ วาดวยเรื่องของกฐิน จีวรขันธกะวาดวยการรับจีวรผาจีวร 
4. จุลวรรค มี 12 หมวดยอย (ขันธกะ) เกี่ยวกับระเบียบความเปนอยูของภิกษุและการสังคายนา 

ไดแก กรรมขันธกะ ปริวาสิกะ สมุจจยะ สมถขันธกะ ขุททกวัตถุ เสนาสนะ สังฆเภท ปาฏิโมกขัฏฐปน  
ปญจสติกะ และสัตตสติกะ 

5. ปริวาร เปนขอปลีกยอยตางๆ และคูมือถามตอบซักซอมเกี่ยวกับพระวินัยเกี่ยวกับเนื้อหาใน
มหาวรรค จุลวรรค และปริวารนั้น แมวาจะเปนเรื่องเกี่ยวของกับขอปฏิบัติของพระภิกษุโดยตรง แตควรให
บุคคลท่ัวไปไดเรียนรูไวดวย เพ่ือจะไดปฏิบัติตอพระสงฆไดถูกตอง 



วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร ปท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 5 No. 2 (May-August 2024) 

 

624 
 

ประโยชนของการศึกษาพระวินัยปฎก 
1. พระสงฆมีแบบอยางท่ีชัดเจนในการศึกษาเรียนรู กฎ ระเบียบ ขอบังคับ ในการประพฤติ ปฏิบัติ

ของพระสงฆ ใหเกิดความสำรวม ความเปนระเบียบเรียบรอย ดีงามเปนท่ีศรัทธาเลื่อมใสแกประชาชน 
2. เปนแบบอยางแกสังคม ใหนำไปใชเปนแนวปฏิบัติในการสรางกฎหมาย ระเบียบ กฎเกณฑใน

การการอยูรวมกันของสังคม เชน ศีล 5 และเสขิยวัตร เปนตน 
3. ทำใหประชาชน ไดเขาใจกิจของสงฆอยางถูกตอง สามารถปฏิบัติตอพระสงฆไดตรงตามที่พระ

วินัยกำหนด และไมคิด หรือกลาวหา วาราย ติเตียนพระสงฆอยางผิดๆ หรือแบบท่ีคิดไปเอง 
4. ประชาชนท่ีสามารถปฏิบัติตามพระวินัยในหมวดท่ีสรางประโยชนแกตนเองได จะทำใหชีวิตและ

ครอบครัวมีความสุข 
5. เสริมสรางความศรัทธาท่ีเขมแข็งแกพุทธบริษัทและศาสนาจักรใหม่ันคงอยูไดตลอดกาล 

 
การศึกษาสุตตันตปฎก  

พระสุตตันตปฎก ประมวลพุทธพจนหมวดพระสูตร คือ พระธรรมเทศนา คำบรรยายธรรมตางๆ  
ท่ีตรัส ใหเหมาะกับบุคคลและโอกาสตลอดจนบทประพันธ เรื่องเลา และเรื่องราวท้ังหลายท่ีเปนชั้นเดิมในพระ 
พุทธศาสนาแบงเปน 5 นิกาย (เรียกยอหรือหัวใจวา ที ม สํ อํ ขุ) คือ  

1. ทีฆนิกาย เปนพระสูตรที่มีขนาดยาว 34 สูตร สอนถึงศีล (สิ่งที่ควรงดเวน) 3 ระดับคือจุฬศีล 
มัชฌิมศีล และมหาศีล สอนเรื่องหลักธรรมสำคัญๆ เชน ทิฎฐิ วรรณะ การบูชายัญ ปาฎิหาริย อปริหานิยธรรม 
ปฎิจจสมุปบาท สติปฏฐาน เปนตน 

2. มัชฌิมนิกาย วาดวยพระสูตรท่ีมีความยาวปานกลาง 152 สูตร 
3. สังยุตตนิกาย วาดวยพระสูตรท่ีจัดรวมเขาเปนกลุมๆ ตามเรื่องท่ีเนื่องกัน คาถาภาษิตท่ีตรัสและ

กลาวตอบบุคคลตางๆ เชนเทวดา มาร ภิกษุณี พราหมณ พระเจาโกศล เปนตน เหตุปจจัยหลักปฏิจจสมุปบาท  
มีเรื่องธาตุ การบรรลุธรรม สังสารวัฏ ลาภสักการะ เรื่อง ขันธ 5 ในแงมุมตางๆ มีเรื่องเบ็ดเตล็ด เรื่อง สมาธิ
และทิฏฐิตางๆ ปะปนอยูบาง เรื่องอายตนะ 6 ตามแนวไตรลักษณ เรื่องเบญจศีล ขอปฏิบัติใหถึงอสังขตะ  
อันตคาหิกทิฏฐิ โพธิปกขิยธรรม 37 เรียงลำดับเปนมรรค โพชฌงค สติปฏฐาน อินทรีย สัมมัปปธาน พละ  
อิทธิบาท รวมทั้งเรื่องที่เกี่ยวของ เชน นิวรณ สังโยชน อริยสัจจ ฌาน องคคุณของพระโสดาบัน อานิสงสการ
บรรลุโสดาปตติผล (ใหความสำคัญของกัลยาณมิตร เปนจุดเริ่มตนเขาสูมรรค) มีท้ังหมด 7,762 สูตร 

4. อังคุตตรนิกาย วาดวยพระสูตรที่จัดรวมธรรมเปนหมวดๆ ตั้งแตธรรมที่มี 1 ขอ จนถึง 11 ขอ 
รวมท้ังหมดมี 9,557สูตร  

5. ขุททกนิกาย เปนพระสูตรคาถาภาษิต คำอธิบาย และเรื่องราวเบ็ดเตล็ดที่จัดเขาในสี่นิกายแรก 
อยูในพระไตรปฎกเลมที่ 26-33ส สรุปโดยยอ ดังนี้ เปนเรื่องเกี่ยวกับผูเกิดในสวรรคอยูวิมาน การทำความดี
ของตนในอดีต ที่ทำใหไดไปเกิดเชนนั้น 85 เรื่อง เปตวัตถุ (เรื่องเปรตเลากรรมชั่วในอดีตของตน 51 เรื่องเถร
คาถา (พระอรหันตเถระ 264 รูป แสดงความรูสึกสงบประณีตในการบรรลุธรรม) เถรีคาถา (พระอรหันตเถรี 
73 รูป กลาวแสดงความรูสึกการบรรลุธรรม) ขุททกนิกายชาดก ภาค 1 รวมคติธรรมของพระโพธิสัตวใน
อดีตชาติ และคาถาภาษิตของผูอ่ืนปนอยูบาง รวม 525 เรื่อง ขุททกนิกายชาดก ภาค 2 รวมคาถา เชน ภาค 1 
และเพิ่มอีก 22 คาถา ซึ่งเปนเรื่องยาว ตั้งแต 50 คาถา จบดวยมหาเวสสันดรชาดก 1,000 คาถา ทั้งสองภาค 
รวมเปน 547 ชาดก ขุททกนิกาย มหานิทเทส และขุททกนิกาย จูฬนิทเทส เปนภาษิตของพระสารีบุตรอธิบาย
พระสูตร 16 สูตร ในอัฏฐกวรรค ปารายนวรรค อุรควรรค แหงสุตตนิบาตตอจากนั้น อธิบายขอธรรมที่ลึกซ้ึง 



วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร ปท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 5 No. 2 (May-August 2024) 

 

625 
 

เชนเรื่อง ญาณ ทิฏฐิ อานาปาน อินทรีย วิโมกข อันเปนทางแหงปญญาแตกฉาน ขุททกนิกาย อปทาน ภาคท่ี 
1 แสดงประวัติเฉพาะในอดีตชาติของพระพุทธเจา ปจเจกพุทธเจา ประวัติพระอรหันตเถระ พระสารีบุตร  
พระมหาโมคคัลลานะ พระมหากัสสปะ พระอนุรุทธ พระปุณณะมันตานีบุตร พระอุบาลี พระอัญญาโกณ
ฑัญญะ พระปณโฑลภารทวาชะ พระขทิรวนิยเรวตะ พระอานนท รวม 410 รูป ขุททกนิกาย อปทาน ภาคท่ี 2 
แสดงอัตตประวัติพระอรหันตเถระตอถึงรูปท่ี 550 ตอจากนั้นเปนเรื่องพระอรหันตเถรี 40 เรื่อง ในสวนทาย มี
คัมภีร พุทธวงศ แสดงเรื่องของพระพุทธเจาในอดีต 24 พระองคที่พระพุทธเจาพระองคปจจุบันเคยไดทรงเฝา
และไดรับพยากรณจนถึงประวัติของพระองคเองรวม เปนพระพุทธเจา 25 พระองค จบแลวมีคัมภีรสั้นๆ ชื่อ 
จริยาปฎก แสดงพุทธจริยาในอดีตชาติ 35 เรื่องท่ีมีแลวในชาดกแสดงตัวอยางการบำเพ็ญบารมีบางขอ 

ประโยชนของการศึกษาพระสุตันตปฎก 
พระสุตตันปฎกมีเนื้อหายาวมาก บรรจุอยูในหนังสือ 25 เลม จากหนังสือพระไตรปฎก 45 เลมของ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย คือ ทีฆนิกาย 3 เลม (9-11) มัชฌิมนิกาย 3 เลม (12-14) สังยุตตนิกาย 5 เลม
(15-19) อังคุตตรนิกาย 5 เลม (20-24) ขุททกนิกาย 9 เลม (25-33) มีเนื้อหาอันทรงคุณคา ควรแกการนำมา
ปฏิบัติ เมื ่อตั้งใจศึกษาอยางจริงจังและตั้งใจฝกปฏิบัติตามคำสอนใหไดผลจะเปนประโยชนตอชีวิตอยาง
มากมายมหาศาล เริ่มจากตนเอง ครอบครัว ไปสูสังคมจะชวยเสริมสรางใหประเทศไทยมีความเจริญรุงเรือง
เพ่ิมข้ึนไดคุณประโยชนจากการศึกษาพระสุตันตปฎก สรุปไดดังนี้ 

1. เปนหลักควบคุมความประพฤติของคนในสังคม มนุษยเราเมื่ออยูในสังคมจะตองมีกฎระเบียบ 
เพื่อปองกันการลวงละเมิดสิทธิซึ่งกันและกัน และลงโทษผูกระทำผิด แตในสังคมมีความหลากหลายซับซอน 
กฎระเบียบอยางเดียวจึงไมเพียงพอ จึงตองมีหลักธรรมมาปฏิบัติเพื่อใหเปนคนดี สงเสริมใหคนมีเมตตา  
เอ้ืออาทรตอกัน และอยูรวมกันอยางสันติสุข 

2. ชวยใหสังคมเกิดความสามัคคีมีเอกภาพ เพราะมีหลักปฏิบัติตามใหเปนคนมีเหตุมีผล และมีใจ
กวางเอื้อเฟอเผื่อแผตอกัน รักใครปรองดองกัน สามัคคีกัน แมกระทั้งคนที่อยูตางศาสนาก็สามารถเขาใจกัน
และรวมมือกัน ประสานสามัคคีได สังคมของคนท่ีนับถือศาสนาจึงมีความสามัคคีและมีเอกภาพ 

3. ชวยใหสังคมดำเนินไปอยางสันติสุขและราบรื่น เพราะหลักธรรม มีสวนชวยในการดำเนินชีวิต
ของคน เม่ือคนนำธรรม มาปฏิบัติในชีวิต จะทำใหสามารถแกปญญาชีวิตดวยเหตุผลและปญญาเปนหลักในการ
ตัดสินใจ ทำใหรูจักอดกลั้น รูจักขุมอารมณและชวยยกระดับจิตใจของมนุษยใหสูงข้ึน 

4. สงเสริมความตองการพื้นฐานของมนุษย โดยธรรมชาติที่มีความตองการพื้นฐานเหมือนกันคือ 
ดานรางกาย ดานอาหาร เรื ่องนุงหม ยารักษาโรค ดานสังคมก็ตองการอยูรวมกันอยางสงบสุข ชวยเหลือ
ปรองดองกัน ดานปญญาก็ตองการหลักแหงความเปนเหตุเปนผล ในการดำเนินชีวิต ดานจิตใจก็ตองการ
กำลังใจ ความหวังท่ีจะมีชีวิตอยูอยางมีความสุข  

5. หลักธรรมเปนบอเกิดของการสรรคสรางวัฒนธรรม ประเพณี พิธีกรรม สถาปตยกรรม และ
วรรณคดี ลาวนมีแหลงกำเนิดมาจากหลักพุทธธรรมเปนสวนใหญ เชน เรื่องการทำความดี นรก สวรรค ที่เปน
คำสอนทำใหเกิดงานศิลปะเปนจิตรกรรมฝาผนัง พระเวสสันดรชาดก พระมหาชนก เปนวรรณกรรมไทยท่ี
สำคัญโดยมีที่มาจากคำสอนในชาดก มารยาทไทย การกราบ การไหว รวมไปถึงประเพณีตางๆ ตั้งแตเกิดจน
กระท้ังตายของผูคนสวนมากลวนมาจากพระพุทธศาสนาเกือบท้ังสิ้น  

 
 
 



วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร ปท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 5 No. 2 (May-August 2024) 

 

626 
 

การศึกษาพระอภิธรรมปฎก 
พระอภิธรรมปฎก เปนหมวดวาดวยขอธรรมชั้นสูงลวนๆ ไมมีเรื่องเลาถึงประวัติอื่นๆ ปะปนเนื้อ

เรื่องประกอบดวยพระอภิธรรม 7 คัมภีร รวมท้ังสิ้น 42,000 พระธรรมขันธ เปนธรรมท่ีพระพุทธเจาแสดงโปรด
พุทธมารดา เมื่อจบพระอภิธรรมเทศนา เทวดาและพรหม 800,000 โกฎิไดบรรลุธรรม และสันตุสิตเทพบุตร 
(พุทธมารดา) ไดสำเร็จเปนพระโสดาบันบุคคล (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2566) 

คำวา อภิธรรม หมายถึง ธรรมอันยิ่งใหญนั้นหัวขอธรรมไดมีการแสดงอยูในสุตตันตปฎกอยูแลว
โดยทั่วไปคือตอนใดพูดถึงหลักธรรมลวนๆ ไมกลาวถึงบุคคลและเหตุการณ ตอนนั้นเปนอภิธรรม เชนในกินนิ
สูตร (พระไตรปฎก เลมท่ี 14) พระพุทธองคตรัสวา “ถามีภิกษุ 2 รูป พูดไมลงกันในอภิธรรม ภิกษุพึงเขาไปหา
ภิกษุที่วางายกวา พูดใหรูถึงความตางกันโดยอรรถะพยัญชนะ เตือนอยาใหวิวาทกัน อันไห ถือมาผิดหรือเรยีน
มาผิดก็พึงกำหนดไวแลว กลาวแตที่ถูกธรรมถูกวินัย” คำวา อภิธรรมในพระสูตรที่กลาวนี้ อรรถกถาจารยแจง
วาคือ โพธิปกขิยธรรม (ธรรมแหงการตรัสรู) 37 ประการ มีสติปฏฐาน 4 เปนตน มีอริยมรรค 8 อยางเปนท่ีสุด 
เมื่อโพธิปกขิยธรรม มีความหมายเปนอภิธรรมไดก็เห็นไดชัดวา เพราะมีเนื้อหาเปนธรรมะลวนๆ นั้นเอง  
ผูที ่ทราบหลักการขอนี้จึงมองเห็นอภิธรรมไดในเรื ่องราวทุกอยาง เพียงแตใหรู จักถอดธรรมะเปนเทานั้น 

ความเห็นในสวนนี ้สอดคลองกับขอสันนิฐานของการเกิด “พระไตรปฎก” ครบ 3 ปฎกตามประวัติการ
สังคายนาพระไตรปฎกครั้งท่ี 3 (เม่ือ พ.ศ. 234 ท่ีกรุงปาฏลีบุตร แควนมคธ ประเทศอินเดีย) คือ พระอภิธรรม
ปฎกแตกแขนงออกมาจาก พระธรรมวินัยในสวนของพระธรรม กลา คือ พระวินัยเปนพระวินัยปฎก พระธรรม
เปนพระสุตันตปฎก และพระอภิธรรมแตกแขนง ออกจากพระธรรมเปนพระอภิธรรมปฎก 

พระอภิธรรมปฎก แยกเปนหัวขอสำคัญ 7 ขอ หรือ คัมภีร มีเนื้อหาบรรจุอยูในชุดพระไตรปฎก
ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 45 เลม สรุปเนื้อหาได ดังนี้ 

1. คัมภีรธัมมสังคณี เปนเรื่องการประมวลธรรมไวเปนหมวดเปนกลุมเรียกวา กัณฑ มี 4 กัณฑ คือ 
1) จิตตวิภัตติกัณฑ อธิบายการจำแนกจิตและเจตสิก 2) รูปวิภัตติกัณฑ อธิบายการจำแนกรูป 3) นิกเขปราสิ
กัณฑ อธิบายคำอางอิงวา พระพุทธเจาตรัสไวอยางนั้นอยางนี้ 4) อัตถุทธารกัณฑ อธิบายการจำแนกเนื้อความ
ตามแมบทของ ปรมัตถธรรม 

2. คัมภีรวิภังค อธิบายจำแนกมาติกาในคัมภีรธัมมสังคณี ติกมาติกา 2 หมวดและทุกมาติกา 100 
หมวดโดยแบงเปน 18 วิภังค เชน จำแนก ขันธ อายตนะ ธาตุ สัจจะ อินทริย ปฏิจจสมุปบาท สติปฏฐาน  
เปนตน 

3. คัมภีรธาตุกถา อธิบายเรื่องขันธ 5 อายตนะ 12 และธาตุ 18 โดยนำ ติกมาติกา 66 บท ใน 22 
หมวด และทุกมาติกา 200 บท ใน 100 หมวด มาแสดงดวยนัยจำนวน 14 นัยเพื่อพิจารณาสภาวธรรมท่ี
สอดคลองกับขันธ อายตนะ และธาตุ ในแตละประเภท 

4. คัมภีรปุคคลบัญญัติ อธิบายการบัญญัติเรื่อง 6 เรื่อง คือ ขันธ อายตน ธาตุ สัจจ อินทริย และ
บุคคล 

5. คัมภีรกถาวัตถุวาดวยการโตวาทะชี้แจงเหตุผลวา วาทกถา (ความเห็น) ของฝายปรวาที (กลุมท่ี
แตกไปจาก เถรวาท ในสมัยพระเจาอโศกมหาราช) จำนวน 226 กถา ลวนผิด คลาดเคลื่อนจากพระพุทธพจน
ดั้งเดิมท่ีภิกษุฝายเถรวาทยึดถือ ปฏิบัติอยู วิธีการโตวาทะใชหลักตรรกศาสตรท่ีสมบูรณแบบท่ีสุด  

6. คัมภีรยมกวาดวยการปุจฉา-วิสัชนา สภาวธรรม 10 หมวด ดวย วิธีการยมก (ถาม-ตอบ) เปนคูๆ 
ซ่ึงเปนวิธีการเฉพา ของคัมภีรยมก ไดแก 1) หมวดมูล (สภาวธรรมท่ีเปนเหตุ) 2) หมวดขันธ 3) หมวดอายตนะ 
4) หมวดธาตุ 5) หมวดสัจจะ 6) หมวดสังขาร 7) หมวดอนุสัย 8) หมวดจิต 9) หมวดสภาวธรรมในกุสลติกะ 



วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร ปท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 5 No. 2 (May-August 2024) 

 

627 
 

เรียกสั้นๆ วา หมวดธรรม 10) หมวดอินทรีย สภาวธรรม 10 หมวดนี้ แบงเนื้อหา ของคัมภีรยมกออกเปน 10 
ยมก คือ (1) มูลยมก (2) ขันธยมก (3) อายตนยมก (4) ธาตุยม (5) สัจจยม (6) สังขารยมก (7) อนุสยยมก  
(8) จิตตยมก (9) ธัมมยมก (10) อินทริยยมก (พระธรรมปฎก (ป. อ. ปยุตโต), 2546) 

7. คัมภีรปฏฐานวาดวยการจำแนกสภาวธรรมแมบท หรือมาติกาทั้ง 266 บท (122 หมวด) ใน
คัมภีรธัมมสังคณี โดยอำนาจปจจัย 24 ประการมีเหตุปจจัย เปนตน เพ่ือใหเห็นวาสภาวธรรมท้ังหลาย ปรากฏ
เกิดขึ้นตามเหตุตามปจจัยทั้งสิ้น มิไดเกิดจากการบงการของผูใด แตเปนไปตามกฎของธรรมชาติที่เรียกวา  
จิตตนิยาม กรรมนิยาม และธรรมนิยาม 

ประโยชนของการศึกษาพระอภิธรรม  
1. เนื้อหาพระอภิธรรมทำใหเขาถึงแกนของพระพุทธศาสนา เพราะพระอภิธรรมเกิดจากพระ

สัพพัญุตญาณ การเขาถึงพระอภิธรรมเทากับเขาถึงพระปญญาคุณ ของพระพุทธองคอยางแทจริง 
2. สรางความเขาใจถึงธรรมชาติการทำงานของกายและใจ ซึ่งเปนตัวตนของเราเอง และสัตว

ทั้งหลายโดยแท เกี่ยวกับจิต (วิญญาณ) เจตสิก อำนาจจิต วีถีจิต กรรมและการสงผลของกรรม การเวียนวาย
ตายเกิด เรื่องสัตวในภพภูมิตางๆ กลไกการทำงานของกิเลส ทำใหรูวาภพ ชาติ ชีวิตของเรา มาจากไหนและมา
ไดอยางไร มีอะไรเปนเหตุ เปนปจจัย ตายแลวไปไหน ไปไดอยางไร ความเชื่อมโยงระหวางชาตินี้กับชาติหนา  
มีความเขาใจเรื่องกรรม และการสงผลของกรรม (วิบาก) ไดอยางละเอียดลึกซ้ึง 

3. ความเขาใจเรื่องของปรมัตถธรรม หรือสภาวธรรมจริงแทตามธรรมชาติ ในพระอภิธรรมจะ
แยกแยะสภาวะออกใหเห็นวา ทุกสิ่งไมใชตัวตน ไมใชสัตว ไมใชบุคคลอะไรทั้งนั้น คงมีแตสภาวธรรม คือ จิต 
เจตสิก รูป ท่ีวนเวียนอยูในความเกิด แก เจ็บ ตาย โดยอาศัยเหตุปจจัยเก้ือหนุนซ่ึงกันและกัน เกิดข้ึนแลวก็ดับ
ไป เกิดข้ึนใหมแลวก็ดับไปอีก วนเวียนอยูเชนนี้ตลอดเวลาไมรูก่ีแสนชาติ ก่ีลานชาติมาแลวสืบตอกันอยูเชนนี้ไม
รูจบ สภาวธรรมทั้ง 3 นี้ก็ทำงานอยูเชนนี้อยางตอเนื่องไมมีเวลาหยุดพักเลย สภาวธรรมตามธรรมชาติเชนนี้  
ไมไดเกิดขึ้นจากพระผูเปนเจา พระพรหม พระอินทร หรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ใดๆ เปนผูสรางหรือบันดาลใหเกิด  
แตเปนผลอันเกิดมาจากเหตุ คือ กิเลสตัณหาของสิ่งมีชีวิตนั่นเองท่ีเปนผูสราง 

4. สรางความเขาใจสภาวธรรมที่เปนจุดมุงหมายสูงสุดคือนิพพาน ซึ่งหมายถึง ความหลุดพนจาก
กิเลสตัณหา ผูท่ีไมมีกิเลสตัณหาแลวนั้น เม่ือสิ้นชีวิตลงจะไมมีการสืบตอของจิตเจตสิกและรูปอีกตอไป ไมมีการ
สืบตอภพชาติหยุดการเวียนวายตายเกิด พนจากทุกขท้ังปวง นิพพานจึงเปนธรรมชาติ ท่ีปราศจากกิเลส ตัณหา 
เปนธรรมชาติท่ีดับทุกขโดยสิ้นเชิง เปนธรรมชาติท่ีพนจากขันธ 5 และนิพพานมิใชเปนแดนสุขาวดี ท่ีเปนอมตะ 
และเพียบพรอมดวยความสุขลวนๆ ตลอดนิรันดรกาลตามท่ีคนสวนใหญเขาใจ 

5. ทำใหเขาใจหลักพุทธธรรมท่ีสอนวิธีการไปสูการพนทุกข คือการปฏิบัติวิปสสนากรรมฐานตาม
แนวสติปฏฐาน 4 ที่ทำใหเขาใจถึงนามธรรม (จิต+เจตสิก) และรูปธรรม (รูป) วามีสภาพที่ไมเที่ยง ทนอยู
ตลอดไปไมได ไมใชตัวตน มีเกิด มีดับ ตลอดเวลา หาแกนสารไมได ทำใหเกิดปญญารูแจงสภาพธรรมตามความ
เปนจริง นำไปสูการประหานกิเลส เปนหนทางเขาถึงนิพพานได 

6. สงเสริมอารมณวิปสสนาใหผองใส สรางศรัทธาในการปฏิบัติกรรมฐานไดดีข้ึน 
7. เปนการสงเสริมปญญา บารมีที ่ประเสริฐสุด ไมมีวิทยาการใดๆ ที ่สรางปญญาไดเทากับ

การศึกษาพระอภิธรรม 
8. ชวยรักษาพระพุทธศาสนาเปนการสืบตออายุพระพุทธศาสนาใหมั ่นคงถาวรสืบไป (วิศิษฐ  

ชัยสุวรรณ, 2563) 
 



วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร ปท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 5 No. 2 (May-August 2024) 

 

628 
 

การสวดพระอภิธรรมในงานศพ 
การสวดพระอภิธรรมในพิธีศพของพุทธศาสนิกชนชาวไทย มีมาตั้งแตสมัยกรุงศรีอยุธยาและการ

บำเพ็ญกุศลในงานศพ เพื่ออุทิศใหผูวายชนมนั้นเปนเรื่องเกี่ยวกับความกตัญูตอผูวายชนม ซึ่งจากไปไมมีวัน
กลับการท่ีพุทธศาสนิกชนชาวไทยนำเอาคัมภีรพระอภิธรรมเขามาเก่ียวของกับประเพณีนี้นั้นตามขอสันนิษฐาน 
คงจะเกิดจากเหตุผล ดังนี้ 

1. ในพระสุตันตปฎกไดกลาวถึงเรื่องพระสัมมาสัมพุทธเจาเสด็จขึ้นไปทรงแสดงพระอภิธรรมบน
สวรรคชั้นดาวดึงสเพื่อโปรดพุทธมารดาซึ่งสิ้นพระชนมไปแลว ถือเปนการตอบแทนพระคุณพุทธมารดา ดังนั้น 
จึงนำมาเปนธรรมเนียมนิยมนำเอาพระอภิธรรมเขามาเกี่ยวของในการบำเพ็ญกุศลใหแกผูวายชนม โดยถือวา
เปนการสนองพระคุณมารดาบิดาตามแบบอยางพระจริยวัตรของพระสัมมาสัมพุทธเจาทำใหการนำเอาพระ
อภิธรรมมาแสดง ในงานศพกลายเปนประเพณีสบืทอดกันมา 

2. พระอภิธรรม มีเนื้อหาจำแนกธรรม ออกเปนกุศล อกุศล และธรรมที่ไมใชกุศลและไมใชอกุศล
สอนเรื่องขันธ 5 อายตนะ 12  ธาตุ 18 อินทรีย 22 อันเปนของไมเท่ียง มีเกิด ดับ ไปตามเหตุ ปจจัย ซ่ึงตองมี
การเสื่อมสลายไปตามสภาวะ มิสามารถตั้งอยูไดตลอดไป ผูไปรวมงานศพไดฟงพระอภิธรรมทำใหเห็นสัจธรรม
ท่ีแทจริงของชีวิตไดโดยงาย   

3. พระอภิธรรมเปนคำสอนข้ันสูงท่ีมีเนื้อหาละเอียดลึกซ้ึง เปนปรมัตถธรรม 4 ประการ หากนำมา
แสดงในงานบำเพ็ญกุศล ท้ังผูวายชนมและผูมารวมฟงสวดจะไดบุญมาก  

การสวดพระอภิธรรมคือนำเอาคำบาลีข้ึนตนสั้นๆ ในแตละคัมภีรของพระอภิธรรม 7 คัมภีรมาเรียง
ตอกันบางทีเรียกวา สวดมาติกา ถาเปนพระศพบุคคลสำคัญในราชวงศ เรียกวา พิธีสดับปกรณ ซ่ึงแปลงมาจาก
คำวา สัตตปกรณ อันหมายถึง พระอภิธรรม 7 คัมภีรนั่นเอง (สัตต=เจ็ด, ปกรณ=คัมภีร, ตำรา) ตอมาภายหลัง
มีผูรูไดนำเอาคาถาในพระอภิธัมมัตถสังคหะของพระอนุรุทธาจารย มาสวดเปนทำนองสรภัญญะ (คือการสวด
เปนจังหวะสั้น-ยาว) เรียกวา สวดสังคหะ โดยนำเอาคำบาลีในตอนตนและตอนทายของแตละปริจเฉทซึ่งมี
ท้ังหมด 9 ปริจเฉทมาเรียงตอกันเปนบทสวด (กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม, 2554) 
 
บทสรุป 

พระไตรปฎกเปนคัมภีรที่รวบรวมหลักคำสั่งสอนของพระพุทธศาสนาไวทั้งหมด มีหลักฐานทาง
ประวัติศาสตรและโบราณคดีที่สืบคนไดอยางขัดเจนเปนจริง ทำใหชาวพุทธทุกคนรวมทั้งคนในศาสนาอื่นได
ศึกษาความเปนมาของพระพุทธศาสนาไดอยางกวางขวางและเขาใจดียิ่งข้ึน แมวาจะไมไดเกิดในสมัยพุทธกาลก็
ตาม และเราก็สามารถเชื่อไดอยางมั่นใจวา คำสอนตางๆ ที่ปรากฏในพระไตรปฎกนั้นเปนคำสั่งสอนของ
พระพุทธเจาผูตรัสรูเองโดยชอบเปนบรมครูยิ่งใหญสุดของโลก การศึกษาพระไตรปฎกจึงกอใหเกิดความรู 
ความเขาใจและปฏิบัติถูกตองตามหลักการของพระพุทธศาสนา ท้ังในดานการฝกกาย ฝกใจและการสรางสรรค
ปญญา รวมทั้งการนำพาตนเองใหหลุดพนจากความทุกขไดอยางแทจริง หลักการความรู แนวทางการปฏิบัติ
เปนความจริงแทตามหลักธรรมชาติ สรุปประโยชนของพระไตรปฎกไว 3 ประการ คือ 1) เปนท่ีรวมคำสั่งสอน
ของพระพุทธเจาที่ตรัสไวเองเทาที่ตกทอดมาถึงปจจุบัน 2) เปนบันทึกพระธรรมวินัยที่พระพุทธเจาใหเปน
ศาสดาแทนพระองค 3) เปนตำราแมบทของคำสอน คำอธิบาย คัมภีร หนังสือ ตำรา ใหนักปราชญ อาจารย
ท้ังหลายได ศึกษานำไปขยาย เผยแพรพระพุทธศาสนา ใหเกิดประโยชนตอชาวโลกตอไป 4) เปนมาตรฐาน
หลักฐาน อางอิงหลักการทางพระพุทธศาสนา ท่ีเชื่อถือได ยอมรับไดอยางชัดเจน สรุปดังภาพท่ี 1 
 



วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร ปท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 5 No. 2 (May-August 2024) 

 

629 
 

 
ภาพท่ี 1 องคความรูการศึกษา 

 

 
เอกสารอางอิง 
กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม. (2554). คูมือการปฏิบัติศาสนพิธี. พิมพครั้งท่ี 4. กรุงเทพมหานคร: โรง

พิมพชุมชนสหกรณการเกษตรแหงประเทศไทย. 
กรมการศาสนา กระทรวงศึกษาธิการ. (2541). อธิบายวินัย สำหรับนักธรรมชั้นตรี. กรุงเทพมหานคร: โรง

พิมพการศาสนา. 
พระธรรมปฎก (ป. อ. ปยุตโต). (2546). พระไตรปฎก ส่ิงท่ีชาวพุทธตองรู ฉบับสองภาษา. กรุงเทพมหานคร: 

มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระธรรมปฎก (ป. อ. ปยุตฺโต). (2543). รู จักพระไตรปฎกเพื ่อเปนชาวพุทธที ่แท. กรุงเทพมหานคร: 

สหธรรมิก. 
พระเมธีธรรมาภรณ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2539). การปกครองคณะสงฆไทย. กรุงเทพมหานคร: สหธรรมิก. 
พระราชธรรมนิเทศ (ระแบบ ฐิตญาโณ). (2540). พระวินัยปฎกยอ เลม 1. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพมหาม

กุฏราชวิทยาลัย. 
พระราชธรรมนิเทศ (ระแบบ ฐิตญาโณ). (2540). พระวินัยปฎกยอ เลม 2. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพมหาม

กุฏราชวิทยาลัย. 
พระอมรมุนี (จับ ฐิตธมฺโม). (2535). นำเที่ยวในพระไตรปฎก. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพมหามกุฏราช

วิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฏกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2545). เก็บเพชรจากคัมภีรพระไตรปฎก. กรุงเทพมหานคร: โรง

พิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ประโยชน
ของ

พระไตรปฎก

รวมคําสั่งสอน
ของ

พระพุทธเจา 

บันทึกพระ
ธรรมวินัย 

ตําราแมบท
ของคาํสอน 

มาตรฐาน
หลักฐานอางอิง



วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร ปท่ี 5 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 5 No. 2 (May-August 2024) 

 

630 
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2566). ความเปนมาของพระไตรปฎก ภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย. แหลงที่มา http://oldweb.mcu.ac.th/mcutrai/menu1/menu1_1.htm สืบคน 
10 ต.ค. 2566. 

ล า น พ ุ ท ธ ศ า ส น า .  ( 2 5 6 6 ) .  พ ร ะ ไ ต ร ป  ฎ ก ฉ บ ั บ ป ร ะ ช า ช น .  แ ห ล  ง ท ี ่ ม า 
http://www.larnbuddhism.com/tripitaka/abouttripitaka/ สืบคนเม่ือ 10 ต.ค. 2566. 

วิศิษฐ ชัยสุวรรณ. (2563). พระอภิธรรมใครวายาก. กรุงเทพมหานคร: อมรินทรพริ้นติ้งแอนพับลิชชิ่ง. 
สมเด็จพระพนรัตน ผู แตง, พระยาปริยัติธรรมธาดา (แพ ตาละลักษมณ) ผู แปล. (2466). พงศาวดาร

พระพุทธศาสนาและพงศาวดารบานเมือง. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพไท. 
สมเด็จพระวันรัต (ทับ พุทฺธสิริ). (2539). พระวินัยแปล. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพชวนพิมพ. 
สุชีพ ปุญญานุภาพ. (2563). พระไตรปฎกฉบับประชาชน. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
เสฐียรพงษ วรรณปก. (2542). เก็บเพชรจากคัมภีรพระไตรปฎก. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย. 
เสถียรพงษ วรรณปก. (2543). คำบรรยายพระไตรปฎก. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
อุทัย บุญเย็น. (2548). พระไตรปฎกสำหรับผูเริ่มศึกษา. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพโพธิ์เนตร 
 
 

http://oldweb.mcu.ac.th/mcutrai/menu1/menu1_1.htm%20%E0%B8%AA%E0%B8%B7%E0%B8%9A%E0%B8%84%E0%B9%89%E0%B8%99%2010%20%E0%B8%95.%E0%B8%84
http://oldweb.mcu.ac.th/mcutrai/menu1/menu1_1.htm%20%E0%B8%AA%E0%B8%B7%E0%B8%9A%E0%B8%84%E0%B9%89%E0%B8%99%2010%20%E0%B8%95.%E0%B8%84

