
วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร. ปท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2566) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 4 No. 1 (January – June 2023) 

 

108 
 

การพัฒนาภาวะผูนำของพระสังฆาธิการในยุคปจจุบัน 
THE LEADERSHIP DEVELOPMENT OF SANGHA IN THE PRESENT AGE  

 
พระมหาอภิชาติ ชยเมธี (ถาวร)  Phramaha Apichat Chayametee (Taworn) 

วิทยาลัยมหาสารคาม มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Maha Sarakham Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

Corresponding Author E-mail: apichattaworn26@gmail.com  

 
Article Received: May 1, 2023, Revised: June 19, 2023, Accepted: June 19, 2023 

 
บทคัดยอ 

ภาวะผูนำของพระสังฆาธิการในยุคปจจุบันนั้นมีความสำคัญอยางยิ่งในการท่ีจะเปนผูนำกิจกรรมท่ี
เก่ียวของกับการสืบสานพระพุทธศาสนาใหดำรงอยูคูกับคนไทย ดังมีคำกลาวไววา พระพุทธศาสนาเปนศาสนา
ประจำชาติจะรุงเรืองสืบไปก็ดวยการอาศัยพระสังฆาธิการเปนสำคัญเนื่องจากพระสังฆาธิการเปนผูใกลชิด
ประชาชน โดยเฉพาะพระสังฆาธิการเจาอาวาสซึ่งเปนที่เคารพเลื่อมใสของประชาชนโดยทั่วไปและมีบทบาท
โดยตรงตอการบริหารกิจการคณะสงฆใหดำรงสืบไป ซ่ึงมีหลักในการพัฒนาภาวะผูนำ คือ 1) การพัฒนาโดย
การใชการรับรู จดจำ ดวยตนเอง 2) การพัฒนาดวยการสรางวินัยในตนเอง 3) พัฒนาดวยการใหการศึกษา 
ประสบการณ และการใหคำแนะนำ หลักทั้ง 3 ประการนี้เปนหลักในการพัฒนาภาวะผูนำของพระสังฆาธิการ 
สรางความเชื่อมั่นใหแกผูตาม ยินดีที่จะปฏิบัติงานใหสำเร็จตามเปาหมายที่ตั้งไว สามารถบริหารกิจการของ
พระพุทธศาสนาใหเกิดความเจริญรุงเรืองไดยิ่งข้ึน 
คำสำคัญ: การพัฒนา, ภาวะผูนำ, พระสังฆาธิการ 
 
ABSTRACT 

The leadership of sangha in the present age is very important in leading activities 
related to the continuation of Buddhism with the Thai people. As it has been said that 
Buddhism as the national religion will continue to prosper by reliance on the sangha as the 
sangha are close to the people. Especially the abbot who is respected by the people and has 
a direct role in the administration of Sangha affairs to continue. There are principles for 
leadership development: 1) development by using self-awareness, self-memory, 2) development 
by building self-discipline, 3) development by education, experience and advice. These three 
principles are the key to developing the leadership of the Sangha to build confidence in the 
followers ready to work towards achieving goals. Making the administration of Buddhism more 
prosperous. 
Keywords: Development, Leadership, Sangha 
 

 
 



วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร. ปท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2566) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 4 No. 1 (January – June 2023) 

 

109 
 

บทนำ 
วัดเปนศูนยรวมจิตใจของคนไทยมาตั ้งแตอดีต เปนศูนยกลางของการพัฒนาโดยมี “วัด”  

เปนศูนยกลางในการดำเนินกิจกรรมเพื่อการพัฒนาการศึกษาหรือกิจกรรมอันเปนประโยชนแกชุมชน “บาน” 
หรือชุมชนจะรวมกับ “วัด” และ “โรงเรียน หรือราชการ” รวมกันดำเนินการในลักษณะ 3 ประสาน “บาน วัด 
โรงเรียน” หรือ เรียกโดยยอวา “บวร” ซ่ึงในหลวงรัชกาลท่ี 9 ทรงตระหนักและเห็นความสำคัญในบทบาทของ 
“บาน วัด โรงเรียน” ในลักษณะดังกลาวนี้จึงมีแนวพระราชดำริที่จะใหดำเนินการจัดตั้งวัดขึ้นคูกับชุมชนเพ่ือ
เปนพุทธสถานในการประกอบกิจการสงฆในการสืบทอดและเผยแผพระพุทธศาสนา (กระทรวงศึกษาธิการ, 
2546) วัดจึงมีบทบาทมากเพิ ่มมากขึ้น กลาวคือ เปนแหลงศูนยรวมการเรียนรูทางวิทยาการ เปนแหลง
ทองเที่ยวประเภทศาสนสถาน เปนสถานที่เผยแผพระพุทธศาสนาใหดำรงอยูสังคมไทย โดยมีพระสงฆเปน
ผูจัดการดูแลกิจการภายในวัด ตัดสินใจ มอบหมาย สั่งงาน และพัฒนาวัดใหเจริญรุงเรือง กาวทันความ
เปลี่ยนแปลงท่ีเกิดข้ึนในสังคมปจจุบัน 

การปกครองคณะสงฆถือไดวาเปนหัวใจหลักในงานบริหารจัดการกิจการของคณะสงฆ ไดแก ดาน
การปกครอง การศาสนศึกษา การศึกษาสงเคราะห การเผยแผ สาธารณูปการ สาธารณสงเคราะห และการ
พัฒนาพุทธมณฑลใหเปนศูนยกลางพระพุทธศาสนา เพ่ือใหดำเนินไปตามพระธรรม วินัย กฎหมาย กฎระเบียบ 
มหาเถรสมาคม ขอบังคับมติพระบัญชาสมเด็จพระสังฆราชหรือคำสั่งสอนของ ผูบังคับบัญชาเหนือตน การ
ระงับอธิกรณ การวินิจฉัย การลงนิคหกรรม การวินิจฉัยขออุทธรณตางๆ ตลอดถึงการแตงตั้งถอดถอนเจาคณะ
พระสังฆาธิการควบคุมดูแลใหเปนไปตามขอวัตรปฏิบัติของจริยาพระสังฆาธิการและสถาบันคณะสงฆไทย 
อยางไรก็ตาม ในปจจุบันวิทยาการดานการบริหารและการจัดการกาวหนาไปมาก คณะสงฆควรจะไดใช
วิทยาการเหลานั้นมาชวยเสริมการบริหารและการปกครองคณะสงฆ กิจการคณะสงฆบางอยางอาจตองอาศัย
การบริหารแบบราชการของฝายบานเมือง กิจการคณะสงฆบางอยางอาจอาศัยการบริหารที่คลองตัวแบบ
ภาคเอกชน และกิจการบางอยางตองบริหารตามหลักพระธรรมและพระวินัย (พระครูจันทสารสุตกิจ, สุทธิพงษ 
ศรีวิชัย และพระมหาญาณวัฒน ฐิตวฑฺฒโน, 2562) เหตุนี้ สิ่งหนึ่งท่ีตองคำนึงถึงเปนอยางยิ่งก็คือภาวะของผูนำ 
โดยความแตกตางระหวางผูบริหารกับผูนำ กลาวคือ ผูบริหารคือผูท่ีทำใหคนอ่ืนทำงานตามท่ีผูบริหารตองการ 
สวนผูนำ คือ ผูที ่ทำใหคนอื่นตองการทำงานตามที่ผู นำตองการ กลาวคือ ผูบริหารตองมีภาวะผู นำ คือ  
มีความสามารถในการจูงใจใหคนเกิดความตองการอยากปฏิบัติตามคำสั่งของผูบริหาร (พระพรหมคุณาภรณ 
(ป. อ. ปยุตฺโต), 2556) ดังนั้น คณะสงฆฝายปกครองตองมีภาวะความเปนผูนำ มีการจัดระบบบริหารการ
ปกครองที่ดี แบงงานมอบอำนาจ กระจายงานใหผูอยูฝายบริหารการปกครองระดับตางๆ รับผิดชอบตาม
ความรูความสามารถของตน และพัฒนาการในดานตางๆ ไดเปนอยางดี (กรมการศาสนา, 2540) 

การปกครองคณะสงฆยึดหลักพระธรรมวินัยเปนธรรมนูญการปกครอง ไดอาศัยอำนาจรัฐและจารีต
เปนหลักอุดหนุน เมื่อเกิดความไมเรียบรอยในคณะสงฆ จนเปนเหตุขัดของและจำเปนตองพึ่งรัฐก็ไดอาศัย
อำนาจรัฐชวยแกไข ดังปรากฎเปนพระราชบัญญัติคณะสงฆ พุทธศักราช 2505 และแกไขเพ่ิมเติม พ.ศ. 2535 
มอบหมายใหพระสังฆาธิการมีหนาที่ในการปกครอง และบริหารกิจการคณะสงฆใหเปนไปดวยความเรียบรอย
ซึ่งเปนเงื่อนไขที่สำคัญที่จะบงชี้ความสำเร็จในการสงเสริมกิจการพระพุทธศาสนาใหยั่งยืนถาวรสืบไปดังคำ
กลาวที่วา พระพุทธศาสนาเปนศาสนาประจำชาติจะรุงเรืองสืบไปก็ดวยการอาศัยพระสังฆาธิการเปนสำคัญ
เนื่องจากพระสังฆาธิการเปนผูใกลชิดประชาชนโดยเฉพาะพระสังฆาธิการเจาอาวาสซ่ึงเปนท่ีเคารพเลื่อมใสของ
ประชาชนโดยทั่วไปและมีบทบาทโดยตรงตอการบริหารกิจการคณะสงฆใหดำรงสืบไป (กรมการศาสนา 
กระทรวงศึกษาธิการ, 2542) ปจจุบันงานกิจการคณะสงฆมีเพ่ิมมากข้ึนทำใหพระสังฆาธิการตองเรงปรับตัวใน



วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร. ปท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2566) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 4 No. 1 (January – June 2023) 

 

110 
 

ความเปนผูนำเพื่อทำงานเชิงรุกเพื่อใหเกิดการกระตุนงานคณะสงฆใหมีประสิทธิภาพกวาเดิม โดยเฉพาะ 
พระสังฆาธิการผูมีบทบาทในการปกครองหากขาดภาวะความเปนผูนำ ไมสามารถบริหารงานไดท่ัวถึง การวาง
แผนพัฒนาจะสงผลกระทบตอการบริหารกิจการคณะสงฆ  

ภาวะผูนำของพระสังฆาธิการจึงมีความสำคัญอยางยิ่งในการท่ีจะเปนผูนำกิจกรรมตางๆ ดวยความ
เต็มใจเพื่อเปาหมายความสำเร็จ ประกอบดวยศาสตรและศิลปของการใชอิทธิพลหรือกระบวนการ เพื่อใหผูมี
สวนเก่ียวของเกิดความเต็มใจ กระตือรือรนปฏิบัติจนบรรลุความสำเร็จตามจุดมุงหมาย (พระครูใบฎีกาอภิชาติ 
ธมฺมสุทฺโธ, 2559) ซ่ึงจะเกิดข้ึนไดจากการฝกอบรมศึกษาหาความรูรอบดาน มีปฏิภาณไหวพริบ และมีคติธรรม
ประจำใจจึงจะสามารถบริหารกิจการวัดในความรับผิดชอบของตนโดยใหครอบคลุมภารกิจดานการปกครอง 
การศาสนศึกษา การศึกษาสงเคราะห การเผยแผ การสาธารณูปการ และการสาธารณสงเคราะห เหตุนั้น  
พระสังฆาธิการจึงควรมีภาวะของความเปนผูนำเพื่อที่จรรโลงพระพุทธศาสนาและชวยสงเคราะหประชาชน
ตามหลักธรรมคำสั่งสอนของพระพุทธเจาโดยไมขัด หรือแยงตอกฎหมายและกฎมหาเถรสมาคม อันจะเปนเหตุ
ใหพระพุทธศาสนาจะรุงเรืองและพัฒนาอยางยั่งยืน 
 
ความสำคัญของพระสังฆาธิการ 

พระสังฆาธิการเปนคำรวมตำแหนงพระภิกษุผู ปกครองคณะสงฆตามพระราชบัญญัติคณะสงฆ 
พ.ศ. 2505 ซึ่งแกไขเพิ่มเติมโดยพระราชบัญญัติคณะสงฆ (ฉบับที่ 2) พ.ศ. 2535 เริ่มใชมาแต พ.ศ. 2506 
จนถึงปจจุบัน โดยมีกฎมหาเถรสมาคม ฉบับที่ 5 (พ.ศ. 2506) วาดวยการแตงตั้งถอดถอนพระสังฆาธิการ  
เปนการกำหนดชื่อเปนครั้งแรก เริ่มแรกใชวา “พระคณาธิการ” ภายหลังเปลี่ยนมาเปน “พระสังฆาธิการ”  
ใหสอดคลองกับลักษณะการดำเนินกิจการคณะสงฆ ซึ่งทานบัญญัติวา หมายถึง “พระภิกษุผูดำรงตำแหนง
ปกครองคณะสงฆ” (กรมการศาสนา, 2540) ไดแก 1) เจาคณะใหญ 2) เจาคณะภาค รองเจาคณะภาค  
3) เจาคณะจังหวัด รองเจาคณะจังหวัด 4) เจาคณะอำเภอ รองเจาคณะอำเภอ 5) เจาคณะตำบล รองเจาคณะ
ตำบล 6) เจาอาวาส รองเจาอาวาส ผูชวยเจาอาวาส และยังไดมีการกำหนดพระสังฆาธิการไว 6 ชั้นดวยกัน 
เม่ือแบงเปนตำแหนง หมายถึงท่ีตองใชตัวบุคคลผูท่ีดำรงตำแหนงนั้นได 12 ตำแหนง คือ ระดบัหน 1 ตำแหนง 
คือ เจาคณะใหญหน ระดับภาค 2 ตำแหนง คือ เจาคณะภาค 1 รองเจาคณะภาค 1 ระดับจังหวัด 2 ตำแหนง 
คือ เจาคณะจังหวัด 1 รองเจาคณะจังหวัด 1 ระดับอำเภอ 2 ตำแหนง คือ เจาคณะอำเภอ 1 รองเจาคณะ
อำเภอ 1 ระดับตำบล 2 ตำแหนง คือ เจาคณะตำบล 1 รองเจาคณะตำบล 1 และ ระดับวัด 3 ตำแหนง คือ 
เจาอาวาส 1 รองเจาอาวาส 1 ผูชวยเจาอาวาส 1 กลาวคือ เปนคำสำหรับกลาวถึงภิกษุผูดำรงตำแหนงปกครอง
คณะสงฆตั้งแตระดับหน ภาค จังหวัด อำเภอ ตำบล และวัด พระสังฆาธิการจะเปนผูปกครองดูแลคณะสงฆใน
เขตปกครองและวัดใหเปนไปตามพระธรรมวินัย กฎหมาย กฎมหาเถรสมาคม ขอบังคับ ระเบียบ คำสั่ง มติ 
ประกาศ และพระบัญชาสมเด็จพระสังฆราช และมีหนาท่ีสำคัญในการควบคุม และรักษาความเรียบรอยดีงาม
ของคณะสงฆจัดการและพัฒนา การศาสนศึกษา การศึกษาสงเคราะห การเผยแผพระพุทธศาสนา การ
สาธารณูปการและการสาธารณสงเคราะหใหเปนไปดวยดี จากเหตุผลดังกลาว พระสังฆาธิการจึงมีความสำคัญ
ในการดูแลพระภิกษุสามเณรดูแลวัดใหเปนระเบียบเรียบรอยใหพระภิกษุสามเณร มีจริยาวัตรงดงามประพฤติ
ปฏิบัติตนตามหลักพระธรรมวินัย นับวา พระสังฆาธิการเปนผูจรรโลงพระพุทธศาสนาใหยั่งยืน ดูแลความ
ประพฤติปฏิบัติของพระภิกษุสามเณร มิใหออกนอกพระธรรมวินัย และพระสังฆาธิการโดยเฉพาะเจาอาวาส 
รองเจาอาวาส และผูชวยเจาอาวาส จะตองบำรุงรักษา จัดการวัด และสมบัติของวัดใหเปนไปโดยเรียบรอย 
ปกครองและสอดสองใหบรรพชิตและคฤหัสถที ่พำนักอยูในวัดปฏิบัติตามพระธรรมวินัยและเปนธุระใน



วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร. ปท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2566) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 4 No. 1 (January – June 2023) 

 

111 
 

การศึกษาอบรมและสั่งสอนพระธรรมวินัยแกบรรพชิตและคฤหัสถ ใหความสะดวกตามสมควรในการบำเพ็ญ
กุศล ซึ่งกรมการศาสนา กระทรวงศึกษาธิการ ระบุถึงความสำคัญของพระสังฆาธิการวา พระพุทธศาสนาเปน
ศาสนาประจำชาติ จะเจริญรุงเรืองถาวรสืบตอไปก็ดวยจะตองอาศัยพระสังฆาธิการเปนสำคัญเนื่องจาก 
พระสังฆาธิการเปนผูใกลชิดประชาชนโดยเฉพาะพระสังฆาธิการระดับเจาอาวาส ซึ่งเปนที่เคารพเลื่อมใส
ศรัทธาของประชาชน ตามพระราชบัญญัติคณะสงฆเจาอาวาสจึงมีอำนาจ หนาที่ ในการบริหารและจัดการวัด 
ใหเปนไปอยางมีประสิทธิภาพ (กรมการศาสนา, 2540) 

พระสังฆาธิการเปนนามบัญญัติตามพระราชบัญญัติคณะสงฆ พ.ศ. 2505 ซึ่งแกไขเพิ่มเติมโดย
พระราชบัญญัติคณะสงฆ (ฉบับที่ 2) พ.ศ. 2535 ไดกำหนดบทบาทอำนาจหนาที่การปกครองคณะสงฆในเขต
ปกครองของตน ไดแก การรักษาความเรียบรอยดีงาม การศาสนศึกษา การเผยแผพระพุทธศาสนา การ
สาธารณูปการ การศึกษาสงเคราะห และการสาธารณสงเคราะหรวม ทั้งการนิคหกรรมหรือการวินิจฉัย 
อธิกรณ หรือ ความผิดทางพระธรรมวินัยของพระภิกษุ กฎมหาเถรสมาคม ฉบับท่ี 24 (พ.ศ. 2541) วาดวยการ
แตงตั้งถอดถอนพระสังฆาธิการ ไดกำหนดจริยาพระสังฆาธิการ ซ่ึงพระสังฆาธิการตองปฏิบัติตามโดยเครงครัด
หากละเมิดแลวยอมไดรับโทษ มี 8 ขอ ดังนี้ 

1. ตองเคารพเอื ้อเฟอตอกฎหมายพระราชบัญญัติคณะสงฆกฎกระทรวง กฎมหาเถรสมาคม 
ขอบังคับ ระเบียบ คำสั่ง มติ ประกาศ พระบัญชาสมเด็จพระสังฆราช สังวรและปฏิบัติตามพระธรรมวินัยโดย
เครงครัด  

2. ตองเชื่อฟงและปฏิบัติตามคำสั่งของผูบังคับบัญชาซ่ึงสั่งโดยชอบดวยอำนาจหนาท่ีถาไมเห็นพอง
ดวยคำสั่งนั้น ใหเสนอความเห็นทัดทานเปนลายลักษณอักษรภายใน 15 วัน นับแตวันท่ีได รับทราบคำสั่ง และ
เมื่อไดทัดทานดังกลาวมานั้นแลว แตผูสั่งมิไดถอนหรือแกคำสั่งนั้นถาคำสั่งนั้นไมผิดพระวินัยตองปฏิบัติตาม 
ตองรายงานจนถึงผูสั่ง ในกรณีมีการทัดทานคำสั่งใหผูสั่งรายงานเรื่องทั้งหมดไปยังผูบังคับบัญชาเหนือตนเพ่ือ
พิจารณาสั่งการตอไปในการปฏิบัติหนาที่ หามขามผูบังคับบัญชาเหนือตน เวนแตจะไดรับอนุญาตพิเศษเปน
ครั้งคราว  

3. ตองตั้งใจปฏิบัติหนาท่ีดวยความระมัดระวัง มิใหเกิดความเสียหายแกการคณะสงฆ และการพระ
ศาสนา และหามมิใหละท้ิงหนาท่ีโดยไมมีเหตุอันควร  

4. ตองปฏิบัติหนาท่ีโดยชอบ และหามมิใหใชอำนาจหนาท่ีในทางท่ีไมสมควร  
5. ตองสุภาพเรียบรอยตอผูบังคับบัญชา เหนือตนและผูอยูในปกครอง  
6. ตองรักษาสงเสริมสามัคคีในหมูคณะและชวยเหลือซ่ึงกันและกันในทางท่ีชอบ  
7. ตองอำนวยความสะดวกในหนาท่ีการคณะสงฆและการพระศาสนา  
8. ตองรักษาขอความอันเก่ียวกับการคณะสงฆท่ียังไมควรเปดเผย  
การแตงตั้งพระสังฆาธิการในแตละชั้นนั้นไดมีความแตกตางกันตามความสำคัญของบทบาทหนาท่ี

ของแตละตำแหนงและวุฒิภาวะของพระสงฆผูท่ีจะตำแหนงนั้นๆ วามีความสัมพันธกันและมีความเปนไปไดวา
จะดำเนินการตามบทบาทหนาที่ที่ไดรับนั้นใหสำเร็จลุลวงไปไดดวยดีมากนอยเพียงไร ซึ่งการแตงตั้งในแตละ
ระดับนั ้น พระภิกษุผ ู จะดำรงตำแหนงพระสังฆาธิการ ตองมีค ุณสมบัต ิทั ่วไปดังตอไปนี้ (สำนักงาน
พระพุทธศาสนา, 2563) 

1. มีพรรษาสมควรแกตำแหนง เปนขอที่กำหนดไวตายตัวในแตละชั้นของพระสังฆาธิการชั้นนั้นๆ 
วา ผูจะดำรงตำแหนงนั้น ตองมีพรรษาเทาไหร เปนตน เชน ผูท่ีจะดำรงตำแหนงเจาอาวาส ตองมีพรรษาพน 5 
พรรษา ในชั้นอ่ืนๆ ก็กำหนดไวชัดเจนเชนเดียวกัน  



วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร. ปท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2566) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 4 No. 1 (January – June 2023) 

 

112 
 

2. มีความรูความสามารถแกตำแหนง เปนขอที่กำหนดถึงความรูของผูที ่จะมาดำรงตำแหนง 
กำหนดไวกวางๆ ซึ่งจะมีปรากฏอยูในขอตอๆ ไปขางหนา ทั้งนี้ก็เพื่อใหมีผูมีอำนาจในการแตงตั้งไดพิจารณา
เอาตามความเหมาะสมเพ่ือความสะดวกในการปฏิบัติจริง ความรูที่กำหนดเปนมาตรฐานทางการศึกษาของ
คณะสงฆในปจจุบันที่ถือเปนหลักนั้น มี 2 คือ ความรูในสวนนักธรรม เรียกวา นักธรรมชั้น ตรี โท เอก ความรู
ในทางการศึกษาบาลี เรียกวา ประโยค 1-2, ประโยค ป.ธ. 3 ไปจนถึงประโยค ป.ธ. 9 ความรูในสวนของ
การศึกษาภาษาบาลีนี้ในปจจุบัน ไดถูกจัดเปนสมณะศักดิ์ประเภทหนึ่งดวย นอกจากนี้ยังมีความรูซึ่งจัดเปน
ระดับอุดมศึกษาของคณะสงฆ กลาวคือ มหาวิทยาลัยสงฆ ไดแก มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
เปนมหาวิทยาลัยในกำกับของรัฐ มีหนาที่ผลิตบัณฑิตมาเพื ่อรองรับและสนองการคณะสงฆ ในดานการ
ปกครองและการเผยแผ เปนตน ซึ่งในปจจุบันมีระดับความรูถึงปริญญาเอก อยางไรก็ตาม ในทางปฏิบัติแลว
บางทานแมไมมีความรูที่เปนมาตรฐานทางการศึกษาอันไดรับประกาศนียบัตร หรือปริญญาบัตร แตมีความรู 
ความสามารถ ความเชี่ยวชาญที่เปนประสบการณจริง ประสบการณตรงก็มีมาก และมีประโยชนในการ
ปฏิบัติงานเปนอยางยิ่ง ดังนั้น ในเรื่องของความรูจึงกำหนดเอาไวเพียงกวางๆ เทานั้น 

3. มีความประพฤตเิรียบรอยตามพระธรรมวินัย การกำหนดถึงความประพฤติโดยยกพระธรรมวินัย
เปนเกณฑในการกำหนดคุณสมบัติของผูที่จะมาดำรงตำแหนงพระสังฆาธิการวาเปนภิกษุผูมีความประพฤติ
เรียบรอยตามหลักพระธรรมวินัยซึ่งในทางปฏิบัติยอมตองหมายถึงผูมีอำนาจในการแตงตั้งจะใชวิธีในการ
สอดสองดูแลความประพฤติของภิกษุผูอยูในปกครองวาเปนอยางไร เหมาะสมควรแกการแตงตั้งในตำแหนง
นั้นๆ หรือไมอยางไร 

4. เปนผูฉลาด มีความสามารถในการปกครองคณะสงฆ ขอกำหนดถึงความสามารถในการปกครอง 
ซึ่งในขอนี้เปนการกำหนดไวแบบกวางๆ อีกขอหนึ่งซึ่งตองใชดุลยพินิจของผูมีอำนาจในการแตงตั้งที่จะเปนผู
พิจารณาตามความเหมาะสม  

5. ไมเปนผูมีรางกายทุพพลภาพไรความสามารถ หรือมีจิตฟนเฟอนไมสมประกอบ หรือเปนโรค
เรื้อน หรือเปนวัณโรค ในระยะอันตรายจนเปนที่นารังเกียจ ขอกำหนดถึงความเปนปกติของรางกายเปนหลัก
โดยกำหนดไวชัดเจนวาตองไมเปนผูมีรางกายทุพพลภาพไรความสามารถคือตองยังคงเปนผูมีพละกำลังมี
ความสามารถในการบริหารงานไดอยู ไมออนแอ เจ็บไขไดปวย ขาดพละกำลัง อันหมายถึงความไมเปนปกติ 
และตองไมมีจิตฟนเฟอนไมสมประกอบ ตองไมเปนโรคเรื้อนหรือวัณโรคในระยะอันตรายจนเปนนารังเกียจใน
ขอที่กลาวถึงเรื่องโรคเรื้อนหรือวัณโรคนี้ก็กำหนดไวโดยเนนวา วัณโรคในระยะอันตราย ซึ่งเปนที่นารังเกียจ  
ซ่ึงในทางการแพทยนั้นวัณโรคมีหลากหลายระยะ ดังนั้น ถาเปนวัณโรคแตในระยะเริ่มตนแลวรีบรักษาและไมมี
ลักษณะเปนท่ีนารังเกียจ เม่ือไมเปนท่ีนารังเกียจก็ไมจัดเขาในขอนี้ 

6. ไมเคยตองคำวินิจฉัยลงโทษในอธิกรณที่พึงรังเกียจมากอน ขอกำหนดหมายเอาประวัติแหงการ
ดำรงเพศพระภิกษุวา ตองไมเคยตองคำวินิจฉัยลงโทษในอธิกรณที่พึงรังเกียจมากอน อธิกรณ ในที่นี้หมายถึง 
เรื่องราวในทางเสียหายท่ีตัวภิกษุเองกอเรื่องข้ึน หรือพัวพันกับเรื่องราวท่ีเปนไปในทางเสียหาย เม่ือมีคำวินิจฉัย
ลงโทษจากผูปกครองที่พิจารณาอธิกรณนั ้นแลวถือวาขาดคุณสมบัติ ดังนั้นจึงกำหนดวาตองไมเคยตอง 
คำวินิจฉัยลงโทษในอธิกรณท่ีพึงรังเกียจมากอน 

7. ไมเคยถูกถอดถอนหรือถูกปลดจากตำแหนงใดเพราะความผิดมากอน การกำหนดเอาประวัติ
แหงการดำรงตำแหนงในชั้นตนๆ มากอนแลว โดยกำหนดวาตองไมถูกถอดถอนหรือถูกปลดจากตำแหนงใด 
เพราะความผิดมากอน มีข อที ่ควรพิจารณา ดังนี ้  การปลด หรือถูกถอดถอนนั ้นเปนโทษทางจริยา 



วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร. ปท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2566) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 4 No. 1 (January – June 2023) 

 

113 
 

พระสังฆาธิการ เหตุเพราะละเมิดจริยาพระสังฆาธิการอยางรายแรงตองไมถูกถอดถอนจากตำแหนง  
เพราะความผิดเหตุเพราะละเมิดจริยาพระสังฆาธิการอยางรายแรงนั่นเอง 

สรุปไดวา พระสังฆาธิการเปนตำแหนงปกครองคณะสงฆตั ้งแตระดับหน ภาค จังหวัด อำเภอ 
ตำบล และวัด มีหนาท่ีปกครองดูแลคณะสงฆในเขตปกครองและวัดใหเปนไปตามพระธรรมวินัย กฎหมาย กฎ
มหาเถรสมาคม ขอบังคับตางๆ อีกทั้งเปนผูจรรโลงพระพุทธศาสนาใหยั่งยืน ดูแลความประพฤติปฏิบัติของ
พระภิกษุสามเณร มิใหออกนอกพระธรรมวินัย ภิกษุผูไดรับแตงตั้งแตพระสังฆาธิการตองมีคุณสมบัติเหมาะสม 
และเม่ือไดรับการแตงตั้งแลวตองปฏิบัติตามกำหนดจริยาโดยเครงครัด 
 
บทบาทของพระสังฆาธิการ 

พระสังฆาธิการมีบทบาทหนาที่ในการปกครองคณะสงฆ โดยมีหลักการปกครองคือมุงความสงบ
เรียบรอย มุงความเจริญงอกงาม และมุงความสามัคคีปรองดอง ซึ่งทั้ง 3 ประการนี้เปนเครื่องวัดสมรรถภาพ
ของการปกครอง ในขณะเดียวกันในการปกครองพระสงฆใหไดผลดีตามหลักการพระสังฆาธิการทุกรูปตอง
พัฒนาตนเองใหอยูในระเบียบวินัย ตองปกครองวัดวาอารามใหเรียบรอย ยึดความถูกตองเปนหลักเสมอ ไมมี
อคติตอผูใดมีความยุติธรรม ปราศจากความลำเอียงตอตนเองและผูอ่ืน และมีความพอเหมาะในการปฏิบัติตาม
ธรรมในทางสังคม และพระพุทธศาสนา มีความละเอียดรอบคอบไตรตรองพิจารณาหาเหตุหาผลใหกับ 
สิ่งเหลานั้น เชน การรักษาความถูกตองตามหลักพุทธธรรม การรักษาคุณธรรมในใจตนไมใหเสื่อม การรักษา
ระเบียบวินัย โปรงใส ความรับผิดชอบความประพฤติอยูในกฎระเบียบวินัย การฝกฝนอบรมสมถะกรรมฐาน
และวิปสสนากรรมฐาน ยึดหลักของศีลธรรมอันดี ไมเบียดเบียนตนเองและเพ่ือนท่ีอยูสังคม  

นอกจากนี้ พระสังฆาธิการตองเปนผูท่ีรักษาความถูกตอง ใหประพฤติปฏิบัติตนเปนแบบอยางที่ดี
แกประชาชนและลูกวัด ทำหนาที่ใหสมบูรณ แบบมีความซื่อสัตยสุจริตตอสังคมและชาวพุทธใหความรูจัด
การศึกษาเลาเรียนขึ้นในเขตการปกครองของตน นอกจากนี้จะตองอบรมวิปสสนากรรมฐานใหกับพระภิกษุ
สามเณร เรียกวา พัฒนาจิตใจของพระภิกษุสามเณรใหมีความมั่นคง เพื่อพระภิกษุสามเณรจะไดนำหลักการ
พัฒนาจิตใจนี้ไปสูเด็กหรือเยาวชนหรือยุวพุทธใหหันเขามาศึกษาหาความรูดานพระพุทธศาสนา เรียกวา 
จริยธรรม การใหการศึกษาดานจริยธรรมก็คือการเปดโรงเรียนพระพุทธศาสนาวันอาทิตยขึ้น การเปดโรงเรยีน
เด็กเล็กท่ีเรียกวาเด็กกอนเกณฑ ซ่ึงเปนโครงการของมหาเถรสมาคมก็เพ่ือเปนการชักจูงเด็กเล็กใหหันเขามาพ่ึง
พระสงฆ พระสงฆก็มีบทบาทชวยเหลือเด็กเล็กดวยเมตตาธรรม (พระครูมงคลศีลวงศ (กุศล คนฺธวโร), 2526) 
ซึ่งหนาที่ดังกลาวขางตน พระสังฆาธิการตองเปนผูบริหารจัดการดูแลใหเกิดขึ้นดวยความเรียบรอย และมี
ประสิทธิภาพมากที่สุด กลาวไดวา พระสังฆาธิการนอกจากจะมีบทบาทหนาที่ในการบริหารแลว ยังตองมี
บทบาทในการนำอีกดวย ดังนั้นพระสังฆาธิการควรมีภาวะผูนำ ตองเปนผูใหมีวิสัยทัศนที่กวางไกล มีความรู
ความสามารถ หมั่นศึกษาหาความรูพัฒนาตนเองอยูตลอดเวลา ความรูเพื่อเปนประสบการณใหกับตนเอง
เพ่ือท่ีจะมาเติมเต็มในสวนของตนท่ียังขาดหายไปสิ่งตางๆ เหลานี้ตองเปนคนชางสังเกตกลาท่ีจะเผชิญกับความ
จริงยอมรับกับสิ่งใหมๆ ที่จะเกิดขึ้นกับตนเองเปดรับ เทคโนโลยีเครื่องมือสื่อสารในโลกปจจุบันที่ตนไมรู (พระ
ครูวชิรคุณพิพัฒน (เอนก คุณวุฑฺโฒ), 2565) หากพระสังฆาธิการมีภาวะความเปนผูนำภายในตัวอยางเปยมลน 
จะสามารถนำพาใหการบริหารกิจการของพระพุทธศาสนาเกิดความเจริญรุงเรืองข้ึนอยางดียิ่ง  

สรุปไดวา บทบาทของพระสังฆาธิการ คือ การปกครองคณะสงฆใหเกิดความสงบเรียบรอย  
ทำนุบำรุงพระพุทธศาสนาใหเกิดความเจริญงอกงาม และสรางความสามัคคีปรองดอง นอกจากบทบาทในการ
บริหารแลวพระสังฆาธิการตองมีบทบาทในการนำอีกดวย กลาวคือ ตองมีภาวะผูนำอยูภายในดวย 



วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร. ปท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2566) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 4 No. 1 (January – June 2023) 

 

114 
 

ความหมายของภาวะผูนำ  
คำวา ภาวะผูนำ (Leadership) คือ ความสัมพันธซึ่งบุคคลหนึ่งหรือผูมีอิทธิพลใหผูอื่นทำงานได

อยางมีประสิทธิภาพ มีบทบาทเปนผูผลักดัน สื่อสารชี้แจง กำหนด ตัดสินใจ เปนแบบอยางใหคนอ่ืนปฏิบัติตาม
ได หรือ มีศิลปะหรือความสามารถท่ีจูงใจหรือใชอิทธิพลตอบุคคลอ่ืน มีพฤติกรรมสวนตัวท่ีจะชักนำพากิจกรรม
ของกลุมใหบรรลุเปาหมายรวมกัน (Shared Goal) เปนความสัมพันธท่ีมีอิทธิพลระหวางผูนำ (Leaders) และ
ผูตาม (Followers) ซึ่งมีผลทำใหเกิดการเปลี่ยนแปลงเพื่อใหบรรลุจุดมุงหมายรวมกัน เปนความสามารถที่จะ
สรางความเชื่อมั่นและใหการสนับสนุนบุคคลเพื่อใหบรรลุตามเปาหมายขององคการ (รังสรรค ประเสริฐศรี, 
2544) นอกจากนี้ยังมีนักวิชาการไดใหความหมายของภาวะผูนำไวอีกวาคือความกลาหาญ การตัดสินใจ การ
เปนผูนำตองมีความสามารถในการนำ ผลักดัน และสั่งการใหกิจกรรมทุกอยางดำเนินไปตามเปาหมาย ซึ่งตอง
ประกอบไปดวยความกลาหาญความสามารถในการโนมนาวจูงใจและจังหวะเวลาในการตัดสินใจ (สมคิด  
จาตุศรีพิทักษ, 2544) รวมถึงมารยาท หรือพฤติกรรมของการใชอิทธิพลตอผูอื่นใหปฏิบัติงานดวยความเต็มใจ 
(วาสนา สุขประเสริฐ, 2547) ซึ่งก็เกิดจากความรู ความสามารถ ทักษะ สติปญญาของผูนำคนนั้น กลาวรวมก็
คือ ภาวะผูนำจึงเปนการใชอิทธิพลใหผูอื่นยอมปฏิบัติตาม เพื่อที่จะนำไปสูการบรรลุเปาหมายขององคกรหรือ
ของกลุม (กมล ฉายาวัฒนะ, 2554) เปนผูกอใหเกิดการเปลี่ยนแปลงที่นำไปสูผลสำเร็จท่ีดี ผลสำเร็จเปนสิ่งท่ี
วัดผลของภาวะผูนำ ดังนั้น ผูนำ จึงตองเปนผูมีอิทธิพลเหนือคนอ่ืนๆ สามารถทำใหคนอ่ืนอยากเดินตามและให
ความเคารพนับถือ เชื่อใจ และใหความรวมมือในการทำงาน หรือ เปนผูกอใหเกิดการเปลี่ยนแปลงที่นำไปสู
ผลสำเร็จท่ีดี หรือบรรลุวัตถุประสงคท่ีไดวางไว (ปาริชาติ วลัยเสถียร และคณะ, 2543) 

ภาวะความเปนผูนำคือการแสดงความเปนของแท (Authenticity) ตองแสดงความเชื่อมั่นศรัทธา
ในสิ่งที่ตนยึดถือตอคานิยมเชิงสรางสรรคอยางแทจริง กระตุนและกอใหเกิดความทะเยอทะยาน และสามารถ
เปนแบบอยางที่ดีขององคการได การมีวิสัยทัศน (Vision) การเห็นคุณคาของประสบการณ มีความสามารถ
วิเคราะหสภาพแวดลอมทั้งในและนอกองคกร สามารถคาดคะเน พยากรณ และสรางภาพ (Image) ฉายภาพ
ในอนาคตไดวาจะมีการเปลี่ยนแปลงอะไร แลวทำการสื่อสารใหแกผูที่เกี่ยวของไดรับทราบและนำไปสูการ
ปฏิบัติ มีการมอบสิทธิ อำนาจการตัดสินใจ การแกปญหาใหแกผูปฏิบัติตามวิสัยทัศนนั้นๆ ตองมีความกลาหาญ 
(Decisiveness) การตัดสินใจที่เหมาะสม ทันตอเหตุการณ ภายใตขอมูลและทรัพยากรที่มีอยูอยางจำกัด  
มีความสามารถในการสื่อสาร (Communication and skills) ตองเปนผูฟงที่ดี กระตือรือรน มีพลังรวม
เก้ือหนุนสังคม มีพลังมีการเคลื่อนไหวเปนพลวัตอยูเสมอ (วีระวัฒน ปนนิตานัย, 2543) 

พระนักวิชาการของไทยไดใหทัศนะของภาวะผูนำ เชน พระธรรมปฎก (ป. อ. ปยุตฺโต) (2546) 
กลาวไววา ภาวะผูนำคือบุคคลที่จะมาประสานชวยใหคนทั้งหลายรวมกัน โดยที่วาจะเปนการอยูรวมกันก็ตาม 
หรือทำการรวมกันก็ตามใหพากันไปดวยดี สูจุดหมายที่ดีงาม และพระธรรมโกศาจารย (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) 
(2549) กลาวไววา ภาวะผูนำจะสามารถผูชักพาใหคนอื่นเคลื่อนไหวหรือกระทำการในทิศทางที่ผูนำกำหนด
เปาหมายไว หลายคนมีบทบาทเปนผูนำกันอยูแลว เชน เปนผูนำองคกร ผูนำสมาคม ผูนำวัด และแมกระท่ัง
หัวหนาครอบครัวก็จัดวาเปนผูนำ 

คุณสมบัติของภาวะผูนำในมุมมองพระพุทธศาสนามีปรากฏอยูในทุติยปาปริกสูตรวา ผูนำจะตองมี
คุณสมบัติประกอบดวย คือ 1) จักขุมา คือ เปนผูมีวิสัยทัศนที่กวางไกล มองสภาพเหตุการณออก และจะ
วางแผนเตรียมรับหรือรุกไดอยางไร 2) วิธุโร คือ เปนผูชำนาญในงาน รูจักวิธีการไมบกพรองในหนาที่ที่ตนได
รับผิดชอบ 3) นิสสยสัมปนโน คือ เปนผูที่มีมนุษยสัมพันธดี และไดรับความเชื่อถือจากผูอื่น (องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 
21/157/203) และปรากฏในสังฆโสภณสูตร ซึ่งพระพุทธองคไดแสดงถึงลักษณะและคุณสมบัติของผู นำ 



วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร. ปท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2566) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 4 No. 1 (January – June 2023) 

 

115 
 

หรือผูบริหารท่ีตองมีจะทำใหผูนำประสบความสำเร็จและไดรับการยกยองนับถือ ดังนี้ 1) วิยตโต เปนผูมีปญญา  
2) วินีโต เปนผูมีระเบียบวินัยดี 3) วิสารโท เปนผูแกลวกลา 4) พหุสุโต เปนผูมีความรู ศึกษาทรงจำมาก  
5) ธัมมานุธัมมปฏิปนโน เปนผูปฏิบัติธรรม รักษาความถูกตองในสิ่งท่ีถูกท่ีควร (องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 21/7/9-10) 

นอกจากนี้ในอังคุตตรนิกาย ปญจกนิบาตไดแสดงหลักธรรมสำหรบัผูนำไว 6 ประการ คือ 1) ขมา 
คือ มีความอดทนตอการปฏิบัติงานมีใจหนักแนน ไมยอมตกในความชั่วไมเกรงกลัวหรือมีอคติ 4 เมื่อจะตอง
ตัดสินใจและไมหวั่นไหวในเพราะโลกธรรม 8 2) ชาคริยะ คือ มีความตื่นตัวอยูตลอดเวลา มีความระมัดระวังไม
ประมาทในการประคองชีวิตหนาที่และการงาน 3) อุฏฐานะ คือ มีความขยันหมั่นเพียรตอหนาที่การงาน  
4) สังวิภาคะ คือ มีอัธยาศัยดี เอื้อเฟอเผื่อแผ มีน้ำใจตอผูรวมงาน 5) ทยา คือ มีจิตใจที่เอ็นดู รักใครหวงใย
เขาใจใสดูแลผูรวมงาน 6) อิกขนา คือ เอาใจใสตรวจตรางานและหนาที่ที่ตนรับผิดชอบ (องฺ.ปญจก. (ไทย) 
22/53/56) 

สรุปไดวา ภาวะผูนำคือการมีทักษะการใชศิลปะในการทำใหผูอื่นทำในสิ่งที่ตองการตองมีความ
เขมแข็ง คือ ตองเปนคนเขมแข็งทั้งทางรางกาย และจิตใจ มีความกลาหาญ มีความศรัทธา ขยันหมั่นเพียร 
อดทน ผูนำที่ดีไมใชแตมุงที่จะนำคนอื่นเทานั้น แตผูนำที่ดีคือผูนำที่คนอื่นอยากเดินตาม เกิดจากการยอมรับ
จากผูอื่นใหเปนผูนำและมีคุณสมบัติของภาวะผูนำ โดยมีความรูสึกผิดชอบมีคุณธรรมจริยธรรมเปนเครื่อง
ควบคุม มีความสามารถในการสื่อสาร พูดในสิ่งที่เปนจริง เปนผูยึดมั่นในหลักการ และมีระบบการคิดและการ
บริหารท่ีมีวิสัยทัศนทัศน  
 
การพัฒนาภาวะผูนำ 

ภาวะผูนำสามารถสรางใหเกิดขึ้นไดจากการศึกษาพัฒนา และจากการคัดสรรของสังคมผานการ
เลือกแตงตั้ง หรือเลือกตั้ง ชุดแนวคิดมุมมองตอภาวะความเปนผูนำสามารถสรางไดเปนไดหลากหลายลักษณะ 
จำแนกออกเปนภาวะผูนำท่ีเกิดจากศักยภาพภายในตัวผูนำ หรือเกิดจากการพัฒนาฝกฝนอบรม หรือเกิดจาก
สภาพแวดลอมหลอหลอมใหเกิดผูนำ จากการศึกษาผูวิจัยสามารถสรุปลักษณะของการพัฒนาภาวะผูนำไดดังนี้ 
(รังสรรค ประเสริฐศรี, 2544) 

1. การพัฒนาโดยการใชการรับรูดวยตนเอง การรับรูหรือการรูจักตนเองถือเปนกลไกสำคัญที่ควร
เนนหรือจดจำในการพัฒนาตนเองใหมีประสิทธิผล ซ่ึงจำตองมีการปอนกลับดวยตนเอง 

2. การพัฒนาดวยการสรางวินัยในตนเอง เปนการปฏิบัติตนดวยการควบคุมตนเองใหสามารถ
ปฏิบัติตามระเบียบหรือกฎเกณฑเพ่ือใหบรรลุเปาหมายท่ีตั้งไว 

3. การพัฒนาดวยการใหการศึกษา ประสบการณ และการใหคำแนะนำจากผูมีอาวุโสกวา  
ใน 3 ประการนี้มีความสำคัญตอการพัฒนาภาวะผูนำเปนอยางยิ่ง เนื่องจากวาระดับการศึกษาจะ

กอใหเกิดความรู ความเขาใจในสวนที ่ลึกซึ ้งของเรื ่องราวตางๆ และระดับการศึกษามีความสัมพันธกับ
ประสิทธิผลของการบริหารและคุณภาพของการปฏิบัติงานในตำแหนงของผูบริหาร สวนประสบการณจะ
กอใหเกิดความมั่นใจ มองเห็นภาพรวม ชองทาง และชวยเพิ่มระดับความสามารถของผูนำไดมากขึ้น สวนการ
แนะนำจากผูที่อาวุโสกวาก็จะชวยเสริมในการสอน แนะนำ ชี้แนะในดานตางๆ ในการทำงานของผูนำไดเปน
อยางดี อีกทั้งผูที่อาวุโสกวายังมีประสบการณการทำงานมานานยอมสามารถใหขอคิดเห็น ขอเสนอแนะที่เปน
ประโยชนไดเปนอยางมาก 



วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร. ปท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2566) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 4 No. 1 (January – June 2023) 

 

116 
 

สรุปไดวา การพัฒนาภาวะผูนำมีหลักสำคัญสามประการ คือ 1) การพัฒนาโดยการใชการรับรูดวย
ตนเอง หรือการจดจำ 2) การพัฒนาดวยการสรางวินัยในตนเอง 3) พัฒนาดวยการใหการศึกษา ประสบการณ 
และการใหคำแนะนำจากผูมีอาวุโสกวา  

 
กระบวนการพัฒนาภาวะผูนำของพระสังฆาธิการ 

กระบวนการพัฒนาภาวะผูนำของพระสังฆาธิการ มีดังนี้ (พระมหาอภิชาติ ชยเมธี (ถาวร), 2564) 
1. การพัฒนาภาวะผูนำของพระสังฆาธิการดานการปกครอง ควรยึดหลักตาม พรบ.คณะสงฆ ฉบับ 

พ.ศ. 2505 เปนเกณฑ นอกจากนี้แลวยังตองปฏิบัติตามกรอบแหงพระธรรมเปนหลักใหญไวเปนสิ่งที่สำคญัยิ่ง 
ควรมีการสรางและพัฒนาภาวะผูนำบุคลากรทางพระพุทธศาสนาใหมีประสิทธิภาพในการบริหารภาระงาน 
หม่ันศึกษาใหเกิดความเขาใจถองแทในบทบาทหนาท่ีท้ังท่ีรับผิดชอบ ตองยึดพระธรรมวินัยตามบทบัญญัติเปน
และเปนกลางในการปกครองคณะสงฆ จึงจะมีความเหมาะสมในหมูคณะท่ีดีงาม แยกแยะเรื่องสวนตัวกับเรื่อง
สวนรวมใหชัดเจน การจัดลำดับความสำคัญ หนาท่ีและขอพึงปฏิบัติใหเอ้ือตอพระธรรมวินัยก็จะสารมารถขจัด
ปญหาในการปกครองได 

2. การพัฒนาภาวะผูนำของพระสังฆาธิการดานศาสนศึกษา ควรมีการเปดโอกาสใหชุมชนทุกภาค
สวนเขามามีสวนรวมใหคำปรึกษาและชวยแกปญหาอยางรอบดาน การศึกษาคือหัวใจหลักของพระภิกษุ-
สามเณร จะเปนฝายคดีโลก หรือคดีธรรมก็ตาม ตองเปนไปเพ่ือการศึกษาท่ีเปนสัมมาทิฐิอยางเดียว จึงจะอยูใน
หมูคณะไดอยางสันติสุข การจัดการดานศาสนศึกษา ถือวาเปนการผสมผสานศาสนบุคคล คือพระภิกษุ-
สามเณร ผูทรงภูมิปญญาทางดานศาสนา ไดมีโอกาสถายทอดองคความรูไมวาเปน ดานปริยัติ ปฏิบัติ หรือ 
ปฏิเวธ ใหแกฆราวาสญาติโยม 

3. การพัฒนาภาวะผูนำของพระสังฆาธิการดานศึกษาสงเคราะห พระสงฆเปนแบบอยางท่ีดีในเรื่อง
ศีลธรรม มีบทบาทในการสั่งสอน เปนนักเทศนนักเผยแผที่ดี พัฒนาตนเองในความรูทั้งดานทางธรรมและทาง
โลก จัดตั้งศูนยศึกษาพระพุทธศาสนาในวัดเปนการเอื้ออาทรและแสดงถึงความเมตตาของเจาอาวาส และเจา
คณะผูปกครอง นับวาเปนสิ่งที่ดีสำหรับการเรียนการสอน มีการใหคำปรึกษาและชวยเหลือสงเคราะหดาน
การศึกษาอยางตอเนื่อง การจัดการศึกษาสงเคราะหจึงเปนสิ่งที่นายกยอง หากเจาคณะผูปกครองหรือวัดใดๆ 
มีความพรอมดานอาคารสถานท่ี เปรียบไดวาเปนการพัฒนาท้ังคนและวัตถุไปพรอมๆ กัน 

4. การพัฒนาภาวะผูนำของพระสังฆาธิการดานการเผยแผ ควรเตรียมความพรอมประเด็นการเผย
แผ เพราะเปนการอนุเคราะห สงเคราะห และตอบแทนการอุปถัมภบำรุงของทายก ทายิกา จึงเปนหนาท่ี
โดยตรงของเจาคณะผูปกครองที่พึงปฏิบัติ ตามกรอบแหงพระธรรมวินัย มีการประชุมดานนโยบาย มีการ
วางแผนและมอบหมายงานใหตรงกับความรูความสามารถ รูกฎระเบียบขอบังคับที่ชัดเจน เจาคณะผูปกครอง
ตองศึกษาหลักการ หลักเกณฑ และหลักธรรม ใหสม่ำเสมอ การเผยแผ คือ การคิดวิเคราะหและออกไปพบปะ
ผูคนหลากหลายระดับ เจาคณะผูปกครองพึงศึกษา รอบรู ขนบธรรมเนียมและมีขอวัตรปฏิบัติที่นาเลื่อมใส
เสมอจึงจะเปนท่ีตั้งแหงศรัทธาตลอดไป 

5. การพัฒนาภาวะผูนำของพระสังฆาธิการดานสาธารณูปการ ควรพัฒนาตามกำลังศรัทธาของ
พุทธศาสนิกชนโดยทำการศึกษาและวางแผนการกอสรางสิ่งตางๆ ภายในวัดใหเหมาะสมกับสถานที่ตามแนว
พัฒนาหลักธรรมพระพุทธศาสนา ชี้แจงกฎระเบียบดานสาธารณูปการท่ีสอดคลองกับบริบทของพระธรรมวินัย
ที่ชัดเจนนำไปปฏิบัติไดจริง มีระบบในการทำงานดีและมีคุณภาพ ปฏิบัติหนาที่อยางเครงครัด เสียสละและ



วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร. ปท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2566) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 4 No. 1 (January – June 2023) 

 

117 
 

ผลประโยชนของตน เพ่ือประโยชนสวนรวมและเอื้อเฟอเผื่อแผซึ่งกันและกันอยูเสมอ ควรเปนผูปกครองที่มี
ความอดทนอดกลั้น จัดใหมีการสนับสนุนและสงเสริมศาสนสมบัติใหเปนประโยชนตอสาธารณะ  

6. การพัฒนาภาวะผูนำของพระสังฆาธิการดานสาธารณสงเคราะห งานดานสาธารณะสงเคราะห
เปนการใหโอกาสแกผูท่ีอาจจะดอยโอกาส และท่ีสำคัญเปนการเอ้ือเฟอแบงปนความสุขตามสมควรแกปจจัย 4 
ของการดำเนินชีวิตอยางเหมาะสม เจาคณะพระสังฆาธิการควรคำนึงถึงหลักธรรมวินัยและความเหมาะสมกับ
การบริหารจัดการในบทบาทหนาท่ี มีสวนรวมในการแสดงความยินดีกับองคกรและชุมชนเม่ือไดรับรางวัลหรือ
โบนัสพิเศษ ควรจัดงานเพ่ือเกียรติยศหรือตีพิมพเผยแพรผลงาน 

7. การพัฒนาภาวะผู นำของพระสังฆาธิการดานการพัฒนาพุทธมณฑลใหเปนศูนยกลาง
พระพุทธศาสนา คณะสงฆควรมีการจัดองคกรหรือสถาบันท่ีเปนหนวยงานเชื่อมโยงกับภาครัฐ ดูแลรับผิดชอบ
ใหเกิดประสิทธิภาพใหเขากับยุคสมัย สรางแรงจูงใจแบบมีสวนรวม คำนึงถึงความเหมาะสมและกาลเทศะและ
ไมขัดตอพระธรรมวินัย คำนึงถึงความพรอมดานปจจัยสนับสนุน มีการชีแ้จงใหรับรูรับทราบแบบลักษณะแสดง
ประชาพิจารณเพื่อความเห็นในแงมุมที่เหมาะสม จัดทำและเสนอเปนโครงการพัฒนา มีการวางแผนประชุม
แบบมีสวนรวม มีนโยบายสนับสนุนจากสวนงาน บุคคลและมอบหมายหนาที่หลักหนาที่รองใหตรงกับความรู
ความสามารถกับการพัฒนาพุทธมณฑลใหเปนศูนยกลางพระพุทธศาสนาท่ียั่งยืนตอไป  

สรุปไดวา กระบวนการพัฒนาภาวะผูนำของพระสังฆาธิการ คือ ขั้นตอนในการพัฒนาพระสังฆาธิ
การเกี่ยวกับงานบริหารจัดการกิจการของคณะสงฆ ไดแก ดานการปกครอง การศาสนศึกษา การศึกษา
สงเคราะห การเผยแผ สาธารณูปการ สาธารณสงเคราะห และการพัฒนาพุทธมณฑลใหเปนศูนยกลาง
พระพุทธศาสนา ใหพระสังฆาธิการเกิดการพัฒนามีภาวะความเปนผูนำและสามารถสืบสานพระพุทธศาสนาให
ดำรงอยูไดอยางยาวนาน 
 
แนวทางการพัฒนาภาวะผูนำของพระสังฆาธิการในยุคปจจุบัน 

จากการศึกษาดังกลาวขางตน การพัฒนาภาวะผูนำเปนกระบวนการเพิ่มพูนความรู เสริมสราง
ภาวะความเปนผูนำของพระสังฆาธิการได ซึ่งจะเปนประโยชนตอการปกครอง ผูเขียนจึงเสนอแนวทางในการ
พัฒนาภาวะผูนำของพระสังฆาธิการในยุคปจจุบัน ประกอบดวย 5 ประการ ดังนี้ (พระมหาอภิชาติ ชยเมธี 
(ถาวร), 2564) 

1. การใหการศึกษาแกพระสังฆาธิการเกี่ยวกับกฎหมายคณะสงฆ กฎ ระเบียบขอบังคับ มติ และ
ประกาศมหาเถรสมาคมดานแผนปฏิรูปกิจการพระพุทธศาสนา นโยบาย แผน กลยุทธ และนำไปสูการปฏิบัติ
แผนปฏิรูปกิจการพระพุทธศาสนา การศึกษาพุทธธรรมดวยการเรียนรูทั้งภาคทฤษฎี และปฏิบัติ เทคนิค และ
วิธีการเผยแผพระพุทธศาสนา เทคนิค และวิธีการแสดงธรรมเทศนา และการประยุกตใชสื ่อเทคโนโลยี
สารสนเทศดานแผนปฏิรูปกิจการพระพุทธศาสนา โดยใชสื่อออนไลน การฝกปฏิบัติในสถานการณจริง และ
การฝกปฏิบัติในสถานการณสมมติ เพื่อใหพระสังฆาธิการใหเปนผูมีความสามารถ และเขาใจในแผนปฏิรูป
กิจการพระพุทธศาสนา แลวนำไปปฏิบัติเปนตัวอยางท่ีดี 

2. การประชุมเชิงปฏิบัติการ เพื่อใหพระสังฆาธิการไดพัฒนาเปนผูมีความรูความสามารถท้ัง
ภาคทฤษฎี และปฏิบัต ิ ด วยการจัดประชุมเช ิงปฏิบัต ิการใหม ีการรับฟงนโยบายแผนปฏิร ูปกิจการ
พระพุทธศาสนา นโยบาย แผน กลยุทธ และนำไปสูการปฏิบัติ 

3. การอภิปรายกลุม เพ่ือใหพระสังฆาธิการไดมีการเรียนรูแลกเปลี่ยนเก่ียวกับการกำหนดนโยบาย 
แผน กลยุทธ และนำไปสูการปฏิบัติดานการเผยแผ การศึกษาพุทธธรรมดวยการเรียนรูทั้งภาคทฤษฎี และ



วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร. ปท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2566) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 4 No. 1 (January – June 2023) 

 

118 
 

ปฏิบัติ เทคนิค และวิธีการเผยแผพระพุทธศาสนา เทคนิค และวิธีการแสดงธรรมเทศนา และการประยุกตใช
สื่อเทคโนโลยีสารสนเทศดานการเผยแผ 

4. การระดมสมอง เปนการประชุมกลุมเล็ก เพ่ือเปดโอกาสใหพระสังฆาธิการไดแสดงความคิดเห็น
อยางเสรีโดยปราศจากขอจำกัดหรือกฎเกณฑใดๆ ในหัวขอใดหัวขอหนึ่ง หรือปญหาใดปญหาหนึ่งโดยไมคำนึง
วาจะถูกหรือผิด ดีหรือไมดี ความคิดหรือขอเสนอทุกอยางจะถูกจัดไวแลวนำไปกลั่นกรองอีกชั้นหนึ่ง 

5. การศึกษาดูงานนอกสถานที่ เพื่อใหพระสังฆาธิการไดเรียนรูจากประสบการณของพระสังฆาธิ
การที่มีผลงานดีเดน และวัดที่มีการจัดการเผยแผพระพุทธศาสนาไดดีเดน โดยศึกษาจากกรณีศึกษาตัวอยาง 
และสรุปเปนบทเรียนท่ีเปนจุดดี และจุดเดน เพ่ือเรียนรูแลวนำมาประยุกตใช 

สรุปไดวา แนวทางการพัฒนาภาวะผูนำของพระสังฆาธิการในยุคปจจุบัน คือ การใหการศึกษาแก
พระสังฆาธิการในขอกฎหมายตางๆ ท่ีสำคัญ มีการจัดการประชุมเชิงปฏิบัติการ แลกเปลี่ยนเรียนรูเก่ียวกับการ
กำหนดนโยบาย แผน กลยุทธ และนำไปสูการปฏิบัติ ระดมสมองเปดโอกาสใหแสดงความคิดเห็นอยางเสรี จัด
การศึกษาดูงานนอกสถานท่ี เรียนรูจากประสบการณ และนำมาปรับใชใหเกิดประโยชน 

 
บทสรุป 

การปกครองคณะสงฆถือไดวาเปนหัวใจหลักในงานบริหารจัดการกิจการของคณะสงฆ ไดแก ดาน
การปกครอง การศาสนศึกษา การศึกษาสงเคราะห การเผยแผ สาธารณูปการ สาธารณสงเคราะห และ การ
พัฒนาพุทธมณฑลใหเปนศูนยกลางพระพุทธศาสนา เพ่ือใหดำเนินไปตามพระธรรม วินัย กฎหมาย กฎระเบียบ 
มหาเถรสมาคม ขอบังคับตางๆ คณะสงฆฝายปกครองตองมีภาวะความเปนผูนำ มีการจัดระบบบริหารการ
ปกครองที่ดี แบงงานมอบอำนาจ กระจายงานใหผูอยูฝายบริหารการปกครองระดับตางๆ รับผิดชอบตาม
ความรูความสามารถของตน  

ตามพระราชบัญญัติคณะสงฆ พุทธศักราช 2505 และแกไขเพ่ิมเติม พ.ศ. 2535 มอบหมายใหพระ
สังฆาธิการมีหนาท่ีในการปกครองและบริหารกิจการคณะสงฆใหเปนไปดวยความเรียบรอย ภาวะผูนำของพระ
สังฆาธิการจึงมีความสำคัญอยางยิ่งในการท่ีจะเปนผูนำกิจกรรมตางๆ พระสังฆาธิการควรมีภาวะของความเปน
ผูนำเพื่อที่จรรโลงพระพุทธศาสนาและชวยสงเคราะหประชาชนตามหลักธรรมคำสั่งสอนของพระพุทธเจาและ
พัฒนาสืบเนื่องอยางยั่งยืน 

การพัฒนาภาวะผูนำ มีหลักสำคัญ 3 ประการ คือ 1) การพัฒนาโดยการใชการรับรูดวยตนเอง 
หรือการจดจำ 2) การพัฒนาดวยการสรางวินัยในตนเอง 3) พัฒนาดวยการใหการศึกษา ประสบการณ และ
การใหคำแนะนำจากผูมีอาวุโสกวา โดยกระบวนการพัฒนาภาวะผูนำของพระสังฆาธิการ คือ ขั้นตอนในการ
พัฒนาเกี่ยวกับงานบริหารจัดการกิจการของคณะสงฆใหพระสังฆาธิการเกิดการพัฒนามีภาวะความเปนผูนำ
อยางสมบูรณ จากการศึกษาผูเขียนไดเสนอแนวทางในการพัฒนาภาวะผูนำของพระสังฆาธิการในยุคปจจุบัน 
คือ การใหการศึกษาแกพระสังฆาธิการในระเบียบ ขอบังคับ กฎหมายตางๆ ที่สำคัญ จัดการประชุมเชิง
ปฏิบัติการ แลกเปลี่ยนเรียนรูนโยบาย แผน กลยุทธ เพื่อนำไปสูการปฏิบัติ ระดมสมองเปดโอกาสใหแสดง
ความคิดเห็นอยางเสรี จัดการศึกษาดูงานนอกสถานที่เรียนรู จากประสบการณและนำมาปรับใชใหเกิด
ประโยชน ซึ่งแนวทางการพัฒนาดังกลาวนี้จะเปนการพัฒนาภาวะผูนำของพระสังฆาธิการใหบริหารกิจการ
คณะสงฆดวยความเรียบรอยเปนระเบียบ ทำใหพระพุทธศาสนาเกิดความเจริญรุงเรืองสืบตอไป สรุปองค
ความรูการศึกษาครั้งนี้ ดังในภาพท่ี 1 

 



วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร. ปท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2566) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 4 No. 1 (January – June 2023) 

 

119 
 

 
ภาพท่ี 1 การพัฒนาภาวะผูนำของพระสังฆาธิการในยุคปจจุบัน 

 

 
เอกสารอางอิง 
กมล ฉายาวัฒนะ. (2554). บริหารคนและงานดวยวิธีการของพระพุทธเจา. กรุงเทพมหานคร: พิมพดีการ

พิมพ. 
กรมการศาสนา กระทรวงศึกษาธิการ. (2542). คูมือพระสังฆาธิการวาดวยพระราชบัญญัติกฎระเบียบและ

คำส่ังของคณะสงฆ. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพการศาสนา.  
กรมการศาสนา. (2540). คูมือพระสังฆาธิการวาดวยเรื ่องการคณะสังฆาธิการและการพระศาสนา. 

กรุงเทพมหานคร: การศาสนา. 
กระทรวงศึกษาธกิาร. (2546). วัดจะมีสวนรับภาระและจัดการศึกษาตามพระราชบัญญัติการศึกษาแหงชาติ

ไดอยางไร สกศ. กรุงเทพมหานคร: ภาพพิมพ. 
ปาริชาติ วลัยเสถียร และคณะ. (2543). กระบวนการและเทคนิคการทำงานของนักพัฒนา. กรุงเทพมหานคร: 

สำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย. 
พระครูจันทสารสุตกิจ, สุทธิพงษ ศรีวิชัย และพระมหาญาณวัฒน ฐิตวฑฺฒโน. (2562). รูปแบบการบริหาร

ความเปลี่ยนแปลงของคณะสงฆภาค 1. วารสารมจร สันติศึกษาปริทรรศน. 7(4). 995-1006. 
พระครูใบฎีกาอภิชาติ ธมฺมสุทฺโธ. (2559). ภาวะผูนำเชิงนวัตกรรมการบริหารกิจการคณะสงฆในทศวรรษหนา. 

วารสารสันติศึกษาปริทรรศน. 4 (2). 313-322. 
พระครูมงคลศีลวงศ (กุศล คนฺธวโร). (2526). พระสงฆกับการพัฒนาชนบท. วิทยานิพนธศิลปศาสตรมหา

บัณฑิต. มหาวิทยาลัยมหิดล. 
พระครูวชิรคุณพิพัฒน (เอนก คุณวุฑฺโฒ). (2565). การพัฒนาภาวะผู นำของพระสังฆาธิการในจังหวัด

กำแพงเพชร. วารสารวิจยวิชาการ. 5(6). 1-14. 
พระธรรมโกศาจารย (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) (2549). พุทธวิธีบริหาร. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปฎก (ป. อ. ปยุตฺโต). (2546). ภาวะผูนำ. พิมพครั้งท่ี 7. กรุงเทพมหานคร: สุขภาพใจ. 
พระพรหมคุณาภรณ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2556). พุทธวิธีในการสอน. พิมพครั้งท่ี 18. กรุงเทพมหานคร: พิมพสวย. 



วารสารบวรสหการศึกษาและมนษุยสังคมศาสตร. ปท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2566) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 4 No. 1 (January – June 2023) 

 

120 
 

พระมหาอภิชาติ ชยเมธี (ถาวร). (2564). รูปแบบการพัฒนาภาวะผูนำของพระสังฆาธิการตามแผนปฏิรูป
กิจการพระพุทธศาสนาในเขตการปกครองคณะสงฆหนกลาง. ดุษฎีนิพนธครุศาสตรดุษฎีบัณฑิต. 
บัณฑิตวิทยาลัย. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาวิทยาลัยจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกฉบับภาษาไทย ฉบับจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพมหาจุฬาลกรณราชวิทยาลัย. 

รังสรรค ประเสริฐศรี. (2544). ภาวะผูนำ (Leadership). กรุงเทพมหานคร: ธนธัชการพิมพ. 
วาสนา สุขประเสริฐ. (2547). ภาวะผู นำของบริหารสตรีโรงเร ียนปฐมศึกษา สังกัดสำนักงานการ

ประถมศึกษาจังหวัดยโสธร. วิทยานิพนธครุศาสตรมหาบัณฑิต. สถาบันราชภัฏอุบลราชธานี. 
วีระว ัฒน ปนนิตานัย. (2543). เชาวอารมณ (EQ): ดัชนีว ัดความสุขและความสำเร ็จของชีว ิต. 

กรุงเทพมหานคร: ธีระปอมวรรณกรรม. 
สมคิด จาตุศรีพิทักษ. (2544). วิสัยทัศนขุนคลัง. พิมพครั้งท่ี 2. กรุงเทพมหานคร: ผูจัดการ. 
สำนักงานพระพุทธศาสนา. (2563). กฎมหาเถรสมาคม ฉบับท่ี 24 (พ.ศ. 2541) วาดวยเรื่องการแตงตั้งถอด

ถอนพระส ังฆาธ ิการ แก  ไขเพ ิ ่มเต ิม คร ั ้ งท ี ่  1 (พ.ศ. 2563) ข อท ี ่  9. แหล งท ี ่มา 
https://www.onab.go.th/th/content/category/detail/id/450/iid/2202  สืบคนเมื่อ 23 
มี.ค. 2564. 

 


