
วารสารบวรสหการศึกษาและมนุษยสังคมศาสตร์. ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 3 No. 2 (July – December 2022) 

 

21 

แนวคิดและความเชื่อในการสร้างพระเครื่องจากอดีตสู่ปัจจุบัน* 
CONCEPT AND BELIEF IN CREATING BUDDHIST AMULETS FROM THE PAST TO 

THE PRESENT 
 

[1]ศุภสิณี รัตตะคุ  Supasinee Rattacu   [2]ภัทธิดา แรงทน  Phatthida Raengthon 

[3]พูไทย วันหากิจ  PhuThai Wanhakich 

[1] [2]ศูนย์พุทธศาสตร์ศึกษา DCI  DCI Buddhist Studies Center, Thailand 
[3]มหาวิทยาลัยราชภัฏพระนคร  Phranakhon Rajabhat University, Thailand 

Corresponding Author E-mail: punorway@gmail.com 
 

Article Received: October 08, 2022, Revised: December 06, 2022, Accepted: December 06, 2022 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้นำเสนอแนวคิดและความเชื่อในการสร้างพระเครื่องต้ังแต่เริ่มสร้างในอดีตจนกระทั่งถึง
ยุคปัจจุบัน โดยได้ศึกษาวิเคราะห์ข้อมูลจากคัมภีร์พระไตรปิฎก เอกสาร ตำรา งานวิจัย และทางสื่อออนไลน์ 
พบว่า พระเครื่องถือกำเนิดมาจากพระพิมพ์ในประเทศอินเดีย แล้วจึงได้เผยแพร่มายังสุวรรณภูมิ มีการสร้าง
และสืบทอดเรื่อยมาจนถึงปัจจุบัน ส่วนใหญ่นิยมสร้างกันอย่างแพร่หลายในประเทศไทย 

จากการศึกษาวิเคราะห์พบว่า แนวคิดและความเชื่อในการสร้างพระเครื่องมีอยู่ 4 ด้านหลัก คือ  
1) ยุคแรกสร้างเป็นที่ระลึกในการจาริกแสวงบุญที่สังเวชนียสถานและเป็นการสักการะพระสัมมาสัมพุทธเจ้า  
2) ยุคต่อมาเป็นการเผยแพร่และสืบทอดอายุพระพุทธศาสนา บำเพ็ญกุศลส่วนตนและอุทิศ กุศลแ ก่ผู้ อ่ืน  
3) ยุคเกิดภัยพิบัติ ทั้งจากภัยสงคราม โรคร้ายระบาด ความยากจน ชาวบ้านเกิดความทุกข์ ทั้งกา ยและใจ  
ต่างแสวงหาที่ พ่ึง จึงเกิดแนวคิดการสร้างเพ่ือเป็นที่ยึดเหนี่ยวจิตใจในลักษณะเดียวกับเครื่ องรา งของขลั ง  
แนวคิดนี้เริ่มมีการปลุกเสก เวทย์มนต์ คาถาอาคม บรรจุลงในพระเครื่อง เพ่ือหวังผลทางด้านพุทธคุณ และ  
4) ยุคปัจจุบัน ส่วนใหญ่สร้างเพ่ือนำไปใช้งานตามวัตถุประสงค์ เช่น พระของขวัญมอบให้แ ก่ผู้ ที่ช่ วย เหลือ
ทะนุบำรุงพระพุทธศาสนาไว้ระลึกนึกถึงบุญ หรือสร้างไว้สำหรับนำไปสักการะบูชา ถึงพระสัมมาสัมพุทธ เจ้า
และพระอริยสงฆ์ที่ประชาชนเลื่อมใสศรัทธา มักจะสร้างจำนวนจำกัด นานวันเข้าจึงกลายเป็ นของหายาก 
นำไปสู่การแสวงหา แลกเปลี่ยน ซ้ือขาย พระเครื่องจึงกลายเป็นของสะสมที่มีคุณค่าสูงต่อจิตใจและมูลค่าสูงขึ้น
ตามกาลเวลา 
คำสำคัญ : แนวคิด, ความเชื่อ, พระเครื่อง 
 
 
 
 
 
 

 
*บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของการศึกษาหลักสูตรพุทธศาสตร์บัณฑิตศึกษา ศูนย์พุทธศาสตร์ศึกษา DCI อำเภอ  

บางบาล จังหวัดพระนครศรีอยุธยา 



วารสารบวรสหการศึกษาและมนุษยสังคมศาสตร์. ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 3 No. 2 (July – December 2022) 

 

22 

ABSTRACT 
This article presents the concept and belief in creating Buddhist amulets. By 

studying and analyzing data from Tripitaka scriptures, documents, textbooks, research and 
online media, it is evident that Buddhist amulet were originated from the Votive Tablet in 
India. The practice of making Votive Tablet therefore, started in India and spread widely and 
popularly into Suvarnabhumi area until now a day. Most of them are made in Thailand. 

From the analytical study, it was found that the concept and belief in the creation 
of Buddhist amulets consists of 4 main purposes: 1) the first period, Buddhist amulets were 
created as a memorial for pilgrimage at the 4 major centers of Buddhism to pay respects to 
the Lord Buddha. 2) The later period, Buddhist amulets were made to help disseminate and 
promote adoption of Buddhism as a religion as well as to make personal merit and dedicated 
merit to those who had passed away. 3) During the era of disasters from war, epidemic disease, 
poverty, sluggish economy, Buddhist amulets were created and distributed to help people 
mentally cope with the hardship of the time. Consequently, Buddhist amulet began to be 
consecrated with magic and spells, “packing” the Lord Buddha’s power into a votive tablet 
so that it may have the power to protect the holders. 4) Today, Buddhist amulets are made 
for special occasions or purposes of the creator, for example, as a gift to donors, or to create 
a replica of expert monks who are revered by the people for worship. Usually, Buddhist 
amulets are made in limited quantity.  
Keywords: Concept, Belief, Buddhist Amulet 
 
 
บทนำ 

พระเครื่องมีความผูกพันกับวิถีชีวิตชาวไทยพุทธมาอย่างยาวนาน ก่อนออกจากบ้านไปทำ มาหา
เลี้ยงชีพ ชาวไทยพุทธต้องไหว้พระขอพร หรืออาราธนาพระเครื่องประจำตัวให้ปกป้องคุ้มครอง แคล้วคลาด
ปลอดภัย ดลบันดาลนำพาความเจริญรุ่งเรืองมาสู่ชีวิต พระเครื่องจึงถือเป็นสิ่งศักด์ิสิทธ์ิประจำกายของชาวไทย
และเป็นสัญลักษณ์ของชาวพุทธโดยปริยาย การสำรวจความนิยมในการเช่าบูชาพระเครื่อง  (กิตติ ภิญโญ, 
2561) พบว่า ผู้ที่เช่าบูชาส่วนใหญ่มีความศรัทธาต้องการเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ มีความเชื่อใน พุทธคุณ 
ต้องการหาสิ ่งศักดิ ์ส ิทธิ ์ปกป้องคุ้มครองให้แคล้วคลาดปลอดภัย ช่วยในเรื ่องทำมาหาเลี ้ยงชีพ ค้าขาย
เจริญรุ่งเรือง หรือบางท่านมีความชื่นชอบในความงามด้านพุทธศิลป์ของพระเครื่ อง บางท่านเช่าบูชาไว้เนื่อง
ด้วยความเคารพศร ัทธาในพระเกจ ิอาจารย์ผ ู้สร ้าง นอกจากนี ้มีการสำรวจพบว่า ปัจจ ัยที ่ต ัดสินใจซ้ือ 
หรือเช่าพระเครื่อง (อภินัน จันตะนี, 2559) คือ ความเก่าแก่หายากของพระเครื่อง ความเป็นพระเครื่ องแท้ 
สภาพความสมบูรณ์ของพระเครื่อง ตำนาน และความเชื่อในแง่ของอิทธิฤทธ์ิปาฏิหาริย์ จะเห็นได้ว่า แม้ในยุค
ปัจจ ุบ ันที่มีความเจริญทางด้านวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี ว ิทยาการแขนงต่างๆ  พัฒนาร ุดหน้าไปมาก  
แต่พระเครื่องยังคงมีอิทธิพลต่อวิถีชีวิตของชาวพุทธในเมืองไทยมิเสื่อมคลาย กระทั่งมีธุรกิจเก่ียวกับพระเครื่ อง
ไปทั่วประเทศ เช่น ตลาดพระเครื่อง ร้านทำกรอบพระ ฯลฯ ปรากฏการณ์เช่นนี้ส่งผลให้ผู้เขียนมีข้อสงสัยอย่าง



วารสารบวรสหการศึกษาและมนุษยสังคมศาสตร์. ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 3 No. 2 (July – December 2022) 

 

23 

ยิ่งว่า พระเครื่องที่แพร่หลายในประเทศไทยนั้น เป็นภาพสะท้อนถึงความเชื่องมงายของชาวพุทธ หรือเป็นการ
บ่งบอกถึงความเจริญงอกงามของพระพุทธศาสนาที่หยั่งศรัทธาลึกไปสู่ใจของประชาชนชาวไทย 

บทความนี้จึงมุ่งศึกษาวิเคราะห์แนวคิดและความเชื่อในการสร้างพระเครื่องต้ังแต่อดีต นับต้ังแต่มี
การเริ่มสร้างจนถึงยุคปัจจุบันว่า ในแต่ละช่วงสมัยนั้น มีแนวคิดและความเชื่อในการสร้างพระเครื่ องอย่าง ไร 
โดยได้ทำการศึกษาข้อมูลในคัมภีร์พระไตรปิฎก เอกสาร ตำราด้านประวัติศาสตร์ โบราณคดี ประวัติศาสตร์
ทางพระพุทธศาสนา พุทธศิลป์ บทความวิชาการ งานวิจัยที่เก่ียวข้อง รวมถึงแนวคิดและความเชื่อของคนยุ ค
ปัจจุบันที่แสดงออกผ่านช่องทางสื่อออนไลน์ ซ่ึงในแต่ละยุคสมัยมีบริบททางสังคมที่แตกต่างกันไป มีเหตุการณ์
ทางประวัติศาสตร์หลากหลาย สิ่งเหล่านี้อาจเป็นปัจจัยที่ส่งผลต่อแนวคิดและความเชื่อในการสร้างพร ะเครื่อง
และการถ่ายทอดความเชื่อความศรัทธาต่อพระพุทธศาสนาในชุมชนท้องถิ่นมาจวบจนปัจจุบัน 

 
ประวัติความเป็นมาของการสร้างพระเครื่อง 

“พระเครื่อง” ในประเทศไทยมีพัฒนาการมาจาก “พระพิมพ์”  หมายถึง พระพุทธรูป หรือรูป
เคารพในพระพุทธศาสนา มีขนาดเล็กสร้างขึ้นตามแบบแม่พิมพ์ด้วยมวลสารและวัสดุต่างๆ พระเครื่องในยุค
แรกมีการพบก่อนยุครัตนโกสินทร์ ล้วนขุดพบจากกรุโบราณพร้อมด้วยแม่พิมพ์ พบว่ามีการผลิตจำนวนมาก
หลากหลายรูปแบบทั้งพิมพ์เล็ก พิมพ์ใหญ่ หลักฐานทางโบราณคดีของไทยพบว่า เริ่มมีมาต้ังแต่ยุคทวาราว ดี 
ศรีวิชัย ลพบุรี หริภุญชัย ล้านนา สุโขทัย อยุธยา มาจนถึงรัตนโกสินทร์ตอนต้น และมีวิวัฒนาการมาจนถึงยุค
ปัจจุบันที่มีเทคโนโลยีการผลิตเข้ามา ทำให้มีรูปแบบการจัดสร้างที่หลากหลาย “พระพิมพ์ได้ถูกกำหนดให้ เป็น
พระเครื่องในสมัยรัตนโกสินทร์นี้เอง” (ศรีศักร วัลลิโภดม, 2537) ในสมัยก่อนคนไทยยังไม่นิยมเอาพระเข้าบ้าน 
เพราะถือว่าเป็นของศักด์ิสิทธ์ิ นิยมเก็บไว้ท่ีวัด แต่เม่ือยุคสมัยเปลี่ยนไป ได้มีการรับวัฒนธรรมทา งตะวั นตก 
และนำเทคโนโลยีการผลิตเหรียญกษาปณ์เข้ามา การผลิตตราสัญลักษณ์ต่างๆ แบบชาวตะวันตก ประกอบกับ
พบการแตกกรุจำนวนมาก ค่านิยมของผู้คนในสังคมไทยเริ่มเปลี่ยนไป จึงเกิดปรากฏการณ์พระเครื่ องขึ้น
ชัดเจนต้ังแต่นั้นมา นอกจากนี้ สื่อหลายสำนักได้ออกข่าวเก่ียวกับพระเครื่อง เกจิอาจารย์เป็นระยะๆ ทำให้พระ
เครื่องเป็นที่สนใจของสังคมมากยิ่งขึ้น เกิดกระแสความนิยมในการเช่าบูชาและสะสมพระเครื่ อง กันอย่ าง
ครึกโครม จวบจนกระทั่งถึงยุคปัจจุบัน 

1. กำเนิดพระพิมพ์ 
เชื่อกันว่า พระพิมพ์ มีผู้คิดสร้างขึ้นต้ังแต่พระพุทธศาสนายุคต้น ภายหลังจากพระบรมศาสดาเสด็จ

ดับขันธปรินิพพานแล้วไม่นานนัก ได้มีการเดินทางจาริกแสวงบุญยังอัฏฐมหาสถาน อันเป็นสถานที่สำคัญที่  
พระสัมมาสัมพุทธเจ้าเคยเสด็จประทับ 8 แห่ง ได้แก่ 1) สถานที่ประสูติ ป่าลุมพินีวัน เมืองกบิลพัสด์ุ 2) สถานที่
ตรัสรู้ ควงไม้โพธิ์ เมืองพุทธคยา 3) สถานที่แสดงปฐมเทศนา ป่าอิสิปัตนมฤคทายวัน เมืองพาราณสี 4) สถานที่
โปรดพญาวานร ป่าปาลิไลยก์ เมืองเวสาลี 5) สถานที่ทรมานช้างนาฬาคีรี เมืองราชคฤห์ 6) สถานที่แสดง 
ยมกปาฏิหาริย์ เมืองสาวัตถี 7) สถานที่เสด็จลงจากดาวดึงส์ เมืองสังกัสสะ และ 8) สถานที่ดับขันธปรินิพพาน 
สาลวโนทยาน เมืองกุสินารา โดยมีภาพตัวอย่างพระพิมพ์โบราณดังนี้ 



วารสารบวรสหการศึกษาและมนุษยสังคมศาสตร์. ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 3 No. 2 (July – December 2022) 

 

24 

 
ภาพท่ี 1 ดินเผารูปธรรมจักรกับกวางหมอบ มีคาถากำกับอยู่เบ้ืองล่าง พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติได้มาจากประเทศอินเดีย 

(กรมศิลปากร, 2564) 
 

 
ภาพท่ี 2 พระพิมพ์พุทธคยา ประเทศอินเดียจัดแสดงท่ี The metropolitan museum of art, New York. 

(The metropolitan museum of art, 2022) 
 

พุทธศาสนิกชนที่ไปแสวงบุญมีความประสงค์จะได้วัตถุไว้เป็นเครื่องระลึกถึงพระพุทธองค์ และเพ่ือ
ไว้สำหรับสักการะบูชา จึงเกิดการพิมพ์รูปจำลองขึ้นด้วยวัสดุต่างๆ โดยในระยะแรกทำตามแบบปูชนียสถานอัน
เป็นที่แพร่หลาย ณ สถานที่แห่งนั้น อาทิ พระพุทธบาทแทนสถานที่ประสูติ พระมหาโพธิบัลลังก์แทนสถานที่
ตรัสรู้ เสมาธรรมจักรและกวางหมอบแทนสถานที่แสดงปฐมเทศนา (ภาพที่ 1) และพระสถูปเจดีย์แทนสถานที่
ปรินิพพาน ต่อมาได้รับอิทธิพลวัฒนธรรมชาวกรีกที่หันมานับถือพระพุทธศาสนา ได้เกิดความนิยมสร้างรูปองค์
พระปฏิมาจึงได้มีการสร้างเป็นพระพิมพ์ (ภาพที่ 2) พระพุทธรูปปางต่างๆ ควบคู่ไปกับการสร้างรูปสัญลักษณ์
ทางศาสนาไว้เป ็นที่ระลึกถึง และเพื ่อแสดงความเคารพสักการะบูชาถึงองค์พระสัมมาสัมพุทธเจา้สืบมา   
(กรมศิลปากร, 2564) 

2. พระพิมพ์ในประเทศไทย   
ในบรรดาประเทศที่พระพุทธศาสนาได้แผ่ไปถึงนั้น อาจกล่าวได้ว่า ไม่มีประเทศใดในโลกนิยมสร้าง

พระพิมพ์กันแพร ่หลายอย่างเช ่นประเทศไทยเราในขณะนี ้ แม้แต่ในประเทศอินเดียที่ เป ็นแหล่งกำเนิด
พระพุทธศาสนา นักโบราณคดีได้สันนิษฐานว่า แรกเริ่มเม่ือคลื่นพระพุทธศาสนาได้แผ่ขยายจา กอินเ ดีย เข้า
มายังดินแดนสุวรรณภูมิ ภิกษุพร้อมด้วยช่างพุทธศิลป์เข้ามาประกาศพระพุทธศาสนาโดยได้รับการอุปถัมภ์จาก



วารสารบวรสหการศึกษาและมนุษยสังคมศาสตร์. ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 3 No. 2 (July – December 2022) 

 

25 

กษัตริย์แคว้นต่างๆ ในสุวรรณภูมิ ได้นำพระพุทธรูปขนาดเล็กเข้ามาและใช้เป็นอุปกรณ์สำคัญสำหรั บช่วยใน
การประกาศศาสนาด้วย ประเพณีการสร้างพระพิมพ์ จึงได้ถูกนำมาเผยแพร่ในดินแดนประเทศไทยด้วยเช่น กัน 
(จิตร บัวบุศย์, 2514) 

พระพิมพ์ยุคแรกในประเทศไทยสร้างขึ้นด้วยฝีมือช่างชาวอินเดีย จึงมีลักษณะทา ง ศิลปกร รม
คล้ายคลึงกับอินเดีย ต่อมาชาวพ้ืนเมืองได้สร้างขึ้นตามรูปแบบศิลปวัฒนธรรมผสมผสานแนวคิดและควา มเชื่ อ
ท้องถิ่นของตนเอง พระพิมพ์ในประเทศไทยจึงมีวิวัฒนการเรื่อยมาอาจแบ่งได้ตามยุคสมัย ดังนี้ 

2.1 พระพิมพ์แบบทวารวดี จัดเป็นพระพิมพ์เก่าที่สุดในประเทศไทย มีอายุอยู่ระหว่างพุทธ
ศตวรรษที่ 11 ถึง 16 มีศูนย์กลางความเจริญอยู่บริเวณภาคกลางและภาคตะวันออกเฉียงเหนือ ส่วนใหญ่สร้าง
ขึ้นตามความเชื่อในพระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทด้ังเดิมที่ใช้คัมภีร์ภาษาบาลีและสันสกฤต นิยมสร้างพระพิมพ์
ด้วยดินเผา จารึกคาถา ความว่า  

“เย ธมฺมา เหตุปปฺภวา   เตสํ เหตุ ตถาคโต (อาห) 
เตสญฺจ โย นิโรโธ จ   เอวํ วาที มหาสมะโณ” 
แปลว่า “ธรรมทั้งหลายมีเหตุเป็นแดนเกิด พระตถาคตได้ตรัสถึงเหตุเหล่านั้น  เม่ือสิ้นเหตุ

เหล่านั้นจึงจักดับทุกข์ได้ พระมหาสมณมีวาทะตรัสสอนเช่นนี้เสมอ” 
 

 
ภาพท่ี 3 พระพิมพ์ดินเผาสมัยทวาราวดี แสดงภาพพุทธประวัติตอนมหาปาฏิหาริย์ จัดแสดงท่ีพิพิธภัณฑ์สถานแห่งชาติอู่ทอง 

จังหวัดสุพรรณบุรี (กรมศิลปากร, 2564) 
 

ใจความแห่งพระคาถาซ่ึงมีเพียง 4 บาทนั้น นับถือกันว่าเป็นหัวใจพุทธศาสนา คือ อริยสัจ เป็นคำ
วิเศษที ่ทำให้คนนอกศาสนาเปลี ่ยนมายอมรับนับถือพระพุทธศาสนาได้  ใจความแห่งคาถานี ้ เป็นเหตุให้
พระพุทธเจ้าได้อัครสาวกทั้ง 2 คือ พระสารีบุตรและพระโมคคัลลานะจึงนับถือกันเป็นสัมฤทธิ มน ต์ ในการ
เปลี่ยนความเชื่อของคนนอกพระพุทธศาสนาให้หันมานับถือ ฉะนั้นคาถาบทนี้จึงเหมาะแก่การจารึกบนพระ
พิมพ์ (ภาพที่ 1) เพ่ือประกาศพุทธวัจจนะออกไป แนวคิดนี้สะท้อนให้เห็นถึงแนวคิดการสร้างพร ะพิมพ์ เพ่ือ
เผยแพร่และสืบทอดพระพุทธศาสนา (รุ่งโรจน์ ธรรมรุ่งเรือง, 2556) 

2.2 พระพิมพ์แบบศรีวิชัย เจริญรุ่งเรืองบริเวณคาบสมุทรมลายู ประมาณพุทธศตวรรษที่ 13-
18 ส่วนใหญ่สร้างด้วยดินดิบ พิมพ์เป็นรูปพระโพธิสัตว์ พระพุทธรูปและพระสถูป จารึกคาถา เย ธัมมา ฯ  
เป็นภาษาสันสกฤต เขียนด้วยอักษรเทวนาครีที่ใช้อยู่ในอินเดียฝ่ายเหนือ ตามประเพณีของฝ่า ยมหายาน  
เม่ือพระเถราจารย์ซ่ึงเป็นที่นับถือถึงแก่มรณภาพ หลังฌาปนกิจศพแล้ว ได้นำเอาอัฐิธาตุมาโขลกผสมเข้า กับดิน
แล้วจึงกดลงในแม่พิมพ์ไม่เผาซ้ำอีก นิยมพิมพ์เป็นรูปพระพุทธเจ้าขนาบสองข้างด้วยพระโพธิสัตว์ บางพิมพ์
แสดงภาพพระโพธิสัตว์องค์เดียวใส่ไว้ตามถ้ำ ทั้งนี้เพ่ือปรมัตถประโยชน์ของผู้มรณภาพ หรือสร้างเป็นจำนวน



วารสารบวรสหการศึกษาและมนุษยสังคมศาสตร์. ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 3 No. 2 (July – December 2022) 

 

26 

มากเพ่ืออุทิศบุญ และการฝึกกรรมฐานตามแบบมหายาน พระพิมพ์แบบศรีวิชัยมักพบตามถ้ำ ในแถบภา คใ ต้
ของไทย (กรมศิลปากร, 2564) 
 

 
ภาพท่ี 4 พระพิมพ์ดินดิบสมัยศรีวิชัย แสดงภาพพระพุทธรูปนั่งห้อยพระบาทขนาบข้างด้วยพระโพธิสัตว์ท้ังสองด้าน 

จัดแสดงท่ีพิพิธภัณฑ์สถานแห่งชาติ ถลาง (พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ ถลาง ภูเก็ต, 2565) 
 

 
ภาพท่ี 5 พระพิมพ์สมัยลพบุรี แสดงรูปเคารพสามองค์ ในพุทธศาสนามหายาน นิกายวัชรยานตันตระ  

ประกอบด้วยพระพุทธรูปปางสมาธินาคปรกอยู่ก่ึงกลาง ขนาบข้างด้วยพระโพธิสัตว์  
จัดแสดงท่ีพิพิธภัณฑ์สถานแห่งชาติ พระนคร (กรมศิลปากร, 2564) 

 
2.3 พระพิมพ์แบบลพบุรี คือพระพิมพ์แบบเขมรในประเทศไทย ได้รับอิทธิพลแนวคิดมาจาก

พระพุทธศาสนามหายานเป็นส่วนใหญ่ในช่วงพุทธศตวรรษที่ 17-20 ในรัชสมัยพระเจ้าชัยวรมันที่ 7 ทรง
สถาปนาพุทธศาสนานิกายวัชรยานตันตระเป็นศาสนาประจำรัฐ คติความเชื่อเหล่านั้นจึงได้แพร่เข้า มา อย่าง
กว้างขวาง ในบริเวณภาคกลางและภาคตะวันออกเฉียงเหนือของไทย พุทธศิลป์ในช่วงสมัยนั้นมักแสดงภาพ
พระพุทธรูปทรงเครื่อง หรือพระพุทธรูปกับพระโพธิสัตว์รวมอยู่ในแผ่นเดียวกัน พระพิมพ์แสดงรูปเคารพสูงสุด 
3 องค์ในนิกายวัชรยาน ประกอบด้วยพระพุทธรูปปางสมาธินาคปรกอยู่ก่ึ งกลาง หมายถึงพระอา ทิ พุทธเจ้า 
หรือ พระศากยมุนี ด้านขวาเป็นรูปพระอวโลกิเตศวร สัญลักษณ์ของความกรุณา ด้านซ้ายรูปพระนางปรัชญา
ปารมิตา มารดาของพระพุทธเจ้าเป็นสัญลักษณ์ของปัญญาหรือความรอบรู้ สร้างตามแนวคิดและความเชื่อ ว่า
การรวมตัวกันของความกรุณาและปัญญาสามารถนำไปสู่การหลุดพ้น หร ือมหาสุข สร ้างขึ ้นเพื่อสืบทอด
พระพุทธศาสนา แหล่งที่พบ ได้แก่ พุทธสถานที่สร้างขึ้นตามแบบศิลปะเขมรในประเทศไทย เช่น ปราสาทหินพิ



วารสารบวรสหการศึกษาและมนุษยสังคมศาสตร์. ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 3 No. 2 (July – December 2022) 

 

27 

มาย จังหวัดนครราชสีมา วัดราชบูรณะ วัดมหาธาตุ จังหวัดพระนครศรีอยุธยา วัดพระศรีรัตนมหาธาตุ วัดปืน 
จังหวัดลพบุรี พระปรางค์ วัดพระศรีรัตนมหาธาตุ สุพรรณบุรี เป็นต้น (กรมศิลปากร, 2564) 

 

 
ภาพท่ี 6  พระพิมพ์แผงปางมารวิชัย 28 องค์ (พระเชียงแสนซาวแปด) จัดแสดงท่ีพิพิธภัณฑ์สถานแห่งชาติ เชียงแสน 

(กรมศิลปากร, 2564) 
 
2.4 พระพิมพ์แบบหริภุญชัย-ล้านนา กำหนดอายุช่วงพุทธศตวรรษที่ 13 -25 อาณาจักร  

หริภุญชัยเจริญขึ้นในที่ราบลุ่มแม่น้ำปิง บริเวณแอ่งเชียงใหม่ มีศูนย์กลางอยู่บริเวณจังหวัดลำพูนปัจจุบันไ ด้รับ
แบบแผนวัฒนธรรมเนื่องในศาสนาพุทธแบบเถรวาท สืบมาจากวัฒนธรรมทวารวดีภาคกลางของไทย ต่อมา
ภายหลังพญามังรายได้ผนวกรวมเข้าเป็นส่วนหนึ่งของแคว้นโยนก เม่ือต้นพุทธศตวรรษที่ 19 จึงกลายเป็น
อาณาจักรล้านนา พระพิมพ์ในยุคต้นสร้างตามแบบศิลปะทวารวดี นิยมสร้างเป็นพระพุทธรูปปางสมาธิปร ะทับ
บนดอกบัวแวดล้อมด้วยเครื่องสูง ซ่ึงแสดงลักษณะเฉพาะแบบหริภุญชัย คือพระพิมพ์พระพุทธ เจ้า ปร ะทับ
ขัดสมาธิเพชรภายใต้โพธิพฤกษ์ หมายถึง พุทธประวัติเม่ือพระพุทธเจ้าทรงตรัสรู้อนุตตรสัมมา สั มโพธิญาณ 
ใต้ต้นพระศรีมหาโพธิ์ นับเป็นเหตุการณ์สำคัญที่สุดในพุทธประวัติที่เปลี่ยนผ่านสภาวะโล กียะของ เจ้า ชาย  
สิทธัตถะไปสู่สภาวโลกุตระของพระพุทธเจ้า ในท้องถิ่นเรียกว่า พระรอด พระคง พระบาง พระเปิม เป็นต้น  

2.5 พระพิมพ์แบบสุโขทัย เจริญขึ้นบริเวณภาคเหนือตอนล่าง พุทธศตวรรษที่ 19-20 สร้าง
ขึ้นเนื่องในพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทลัทธิลังกาวงศ์ นิยมทำด้วยดินเผาหรือหล่อด้วยชิน พระพิมพ์ที่ เป็น
แบบเฉพาะของสุโขทัยทำเป็นพระพุทธเด่ียว เรียบง่าย รายละเอียดน้อย โดยมากจะสร้างปางมารวิ ชัย ปาง
สมาธิและปางลีลา พระลีลานั้นแสดงลักษณะเฉพาะของศิลปะสุโขทัยอยู่ในกรอบทรงกลีบบัวยาวรี มีลักษณะ
สำคัญคือแสดงการก้าวเดินโดยยกส้นพระบาทข้างหนึ่งแล้วถ่ายน้ำหนักลงเต็มพระบาทอีกข้างหนึ่ ง เอ้ียว
พระองค์เล็กน้อย แสดงอาการเคลื่อนไหวอย่างมีชีวิตชีวา ซ่ึงได้รับแรงบันดาลใจจากศิลปะลังกา  ถือกันว่า
ศิลปกรรมแบบนี้ มีความงดงามมากกว่าสมัยอ่ืน อาจเก่ียวข้องกับพุทธประวัติเม่ือเสด็จลีลา ลงจ ากดาว ดึงส์  
หรือแสดงยมกปาฏิหาริย์จงกรมเหนือคัณฑามพพฤกษ์เรียกว่า “พระเจ้าจงกรม” แหล่งสำคัญ พบในเขต
จังหวัดสุโขทัย กำแพงเพชร พิษณุโลก อุตรดิตถ์ พิจิตร เพชรบูรณ์ (กรมศิลปากร, 2564) 

 



วารสารบวรสหการศึกษาและมนุษยสังคมศาสตร์. ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 3 No. 2 (July – December 2022) 

 

28 

 
ภาพท่ี 7 พระพิมพ์ลีลาสุโขทัย จัดแสดงท่ีพิพิธภัณฑ์สถานแห่งชาติ พระนคร (กรมศิลปากร, 2564) 

 
2.6 พระพิมพ์แบบอยุธยา มีพัฒนาการต่อเนื่องในบริเวณลุ่มแม่น้ำ เจ้าพระยา ต้ังแต่ปลาย

พุทธศตวรรษที่ 19 ถึงต้นพุทธศตวรรษที่ 24 เป็นเวลากว่า 400 ปี ศิลปกรรมอยุธยาจึงได้รับกร ะแสอิทธิพล
จากวัฒนธรรมหลายแหล่งที่เจริญขึ้นก่อนหน้าและแหล่งวัฒนธรรมใกล้เคียง ผสมผสานจนกลายเป็นลักษณะ
ของตนเอง พระพิมพ์แบบอยุธยาจึงมีลักษณะค่อนข้างหลากหลาย  

พระพิมพ์สมัยอยุธยาตอนต้น (พุทธศตวรรษที่ 19-20) ได้รับอิทธิพลทางรูปแบบจาก ศิลปะ
พุกาม ลพบุรี ล้านนา และสุโขทัย เกือบทั้งหมดหล่อด้วยชิน มักทำเป็นพระพุทธรูปประทับใน ซุ้มเรื อนแ ก้ว
ภายใต้โพธิพฤกษ์ แสดงอิริยาบถต่างๆ คือ นั่ง เดิน ยืน นอน แหล่งสำคัญได้แก่ วัดมหาธาตุ วัดราชบูรณะ  
พระนครศรีอยุธยา วัดพระศรีรัตนมหาธาตุ วัดชุมนุมสงฆ์ วัดการ้อง สุพรรณบุรี วัดท่ากระดาน กาญจนบุรี  
เป็นต้น 

พระพิมพ์สมัยอยุธยาตอนกลาง (พุทธศตวรรษที่ 21-22) แสดงศิลปะแบบอยุธยาอย่างแท้จริง
สร้างด้วยวัสดุต่างๆ กัน บางครั้งหล่อด้วยโลหะประเภทชิน เช่นวัดพระศรีสรรเพชญ์ จังหวัดพระนครศรีอยุธยา 
ทำเป็นพระพิมพ์ภาพเล่าเรื่องพุทธประวัติ และพระพิมพ์แผงพระพุทธเจ้า 500 พระองค์ พระพิมพ์ประเภทเนื้อ
ผง เช่น พระพิมพ์พระพุทธรูปปางมารวิชัยเคลือบ วัดใหญ่ชัยมงคล พระนครศรีอยุธยา พระพิมพ์เนื้อดิน เช่น 
พระพิมพ์พระพุทธรูปสองหน้า วัดจุฬามณี พิษณุโลก เป็นต้น 

พระพิมพ์สมัยอยุธยาตอนปลาย (พุทธศตวรรษที่ 23 ถึงต้นพุทธศตวรรษที่ 24) นิยมทำพระ
พิมพ์พระพุทธรูปทรงเครื่องใหญ่ และพระพุทธรูปปางประจำวัน ประทับในซุ้มเรือนแก้ว มีรายละเอียดประณีต
งดงาม สันนิษฐานว่าสร้างขึ้นบูชาตามพิธีทักษาทางโหราศาสตร์ แหล่งสำคัญได้แก่ พระราชวังบวรสถานมงคล 
กรุงเทพมหานคร กรุวัดเชิงท่า นนทบุรี เป็นต้น (กรมศิลปากร, 2564) 

2.7 พระพิมพ์แบบรัตนโกสินทร์ พุทธศตวรรษที่ 24 ถึงปัจจุบัน มีรูปแบบสืบต่อเนื่องมาจาก
สมัยอยุธยาตอนปลาย น ิยมทำพระพิมพ์พระพุทธร ูปประจำวัน พระพุทธร ูปปางต่างๆ และพระสาวก  
ช่วงต้นกรุงรัตนโกสินทร ์ น ิยมสร้างสำหรับสักการะบูชาหร ือบรรจ ุไว ้ในสถูปเจดีย ์เป ็นการบุญสืบต่ออายุ
พระพุทธศาสนาตามความเชื่อแบบโบราณ เช่น พระพิมพ์กรุวัดโมลีโลกยาราม (วัดท้ายตลาด) วัดราชสิทธาราม 
(วัดพลับ) วัดราชบูรณะ (วัดเลียบ) วัดชนะสงคราม (วัดตองปุ) วัดจันทรารามวรวิหาร (วัดกลางตลา ดพลู) 
กรุงเทพมหานคร  

 
 



วารสารบวรสหการศึกษาและมนุษยสังคมศาสตร์. ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 3 No. 2 (July – December 2022) 

 

29 

ต่อมาในสมัยรัชกาลที่ 4 แนวคิดในการสร้างพระพิมพ์เริ่มเปลี่ยนแปลงไปเป็นการสร้างพระ
เครื่องราง หรือวัตถุมงคลเพ่ือแจกจ่ายให้แก่ผู้นับถือศรัทธา สำหรับป้องกันอันตราย หรืออำนวยโชคลาภ  
นิยมสร้างพระพิมพ์ พระควัมปติ พระปิดทวาร พระกริ่ง (พระไภษัชยคุรุ) พระกัจจายนะ พระสิวลี พระพิมพ์ที่
มีชื่อเส ียงที ่ส ุดในยุคน ี ้ สร ้างข ึ้นโดยสมเด็จพระพุฒาจารย์ โต พรหมร ังษี ว ัดระฆ ังโฆสิตาราม เร ียกว่า  
“พระสมเด็จ” นอกจากนี้มีการสร้างเหรียญคณาจารย์เป็นที่ระลึกเนื่องในโอกาสสำคัญต่างๆ ตามกระแสความ
นิยมแบบตะวันตก ในการสร้างรูปเสมือนจริงที่แพร่หลายขึ้นในช่วงรัชกาลที่ 5 และรัชกาลที่ 6  เป็นต้นมา   
(กรมศิลปากร, 2564) 

 
แนวคิดและความเชื่อในการสร้างพระเครื่อง 

เป็นที ่ทราบกันแล้วว่า“พระเคร ื่อง” ได้พัฒนามาจาก “พระพิมพ์” พระเคร ื ่องไม่เพียงแต่มี
ความสำคัญเฉพาะทางศาสนาเท่าน ั ้น แต่ย ังเป็นหลักฐานสำคัญประการหนึ ่งในทางประวัติศาสตร์และ
โบราณคดี ที ่แสดงถึงว ิถ ีชีว ิตของผู้คนแต่ละยุคสมัย ซึ ่งมีแนวคิดและความเชื่อหลากหลาย พัฒนาการ
เปลี่ยนแปลงไปตามบริบททางสังคมของบ้านเมือง โดยสามารถลำดับเป็นแนวคิดและความเชื่อในการจั ดสร้าง
นับต้ังแต่อดีตมา ดังนี้  

1. เป็นสัญลักษณ์แทนพระพุทธองค์เพ่ือสักการะบูชา  
ในครั้งสมัยพุทธกาล ยังไม่ได้ทำการปั้นพระพุทธรูปหรือพุทธปฏิมากร เพราะเป็นระยะแรกของการ

เสด็จดับขันธปรินิพพาน พระธรรมคำสอนหรือพระสุรเสียงอันไพเราะของพระพุทธองค์ในครั้งที่ทรงแสดงธรรม
ยังคงกรุ่นแว่วอยู่ในห้วงสำนึกของพระอรหันตสาวก ซ่ึงมีอยู่จำนวนมาก ท่านทั้งหลายเหล่านั้นเห็นความสำคัญ
และความจำเป็นในการจำหลักธรรมคำสอน จึงทุ่มเทกันไปในเรื่องนี้ ประกอบกับมีพระบรมสารีริกธาตุ เป็น
เครื่องสักการะแทนพระวรกายของพระองค์อยู่แล้ว (เกษมสุข ภมรสถิตย์, 2541) ถ้าไม่สามารถกรา บพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้าด้วยกายเนื้อได้ ก็นิยมบูชาต้นพระศรีมหาโพธิ์อันเป็นโพธิสถานแห่งการตรัสรู้ธรรม ซ่ึงได้รับ
พุทธานุญาตว่าเป็นตัวแทนของพระพุทธองค์ นอกเหนือจากต้นพระศรีมหาโพธิ์แล้ว พุทธองค์ได้ตรัสแ ก่พระ
อานนท์ว่า สิ่งที่สามารถเป็นสัญลักษณ์แทนพระองค์ได้ คือ พุทธเจดีย์ สามารถสร้างไว้เพ่ือการสักการบูชาแทน
พระพุทธองค์ซ่ึงเจดีย์ในพระพุทธศาสนามีอยู่ 4 ประเภท คือ 

1) ธาตุเจดีย์ คือเจดีย์ที่เจ้าเมืองทั้งหลาย สร้างขึ้นเพ่ือเป็นที่ประดิษฐานพระบรมสารีริ กธาตุ
ซ่ึงได้รับแจก หลังจากถวายพระเพลิงพระพุทธสรีระ  

2) บริโภคเจดีย์ ในเบื้องต้นได้แก่ สังเวชนียสถาน (ที.ม. (ไทย) 10/114/132-133) 4 ตำบลที่
พระพุทธเจ้าทรงอนุญาตไว้ก่อนจะปรินิพพาน คือ ป่าลุมพินีที่ประสูติ โพธิพฤกษ์เมืองพุทธคยาที่ตรัสรู้ ป่าอิสิป
ตนมฤคทายวันที่แสดงปฐมเทศนา และกุสินาราสถานที่ปรินิพพาน ต่อมา หลังพุทธปรินิพพาน เม่ือถวายพระ
เพลิงพระพุทธสรีระแล้ว พุทธบริษัทบางคน ได้สร้างพระสถูปบรรจุพระอังคาร (ถ่าน) ที่ถวายพระเพลิง สถูปนี้ก็
จัดเป็นบริโภคเจดีย์เช่นกัน 

3) ธรรมเจดีย์ คือ เจดีย์ที่บรรจุคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา ในเบื้องต้น สันนิษฐานว่าเป็น
พุทธานุญาตที่จะอำนวยความสะดวกให้พุทธบริษัทท่ีไม่มีโอกาสไปกราบไว้ธาตุเจดีย์ หรือบริโภคเจดีย์ เม่ือเป็น
เช่นนี้ จะจารึกคัมภีร์ เขียนพระพุทธพจน์แล้วประดิษฐานไว้ในที่เหมาะเพ่ือเป็นที่บูชาสักการะก็ได้ 

4) อุเทสิกเจดีย์ คือ สิ่งที่สร้างขึ้นโดยเจตนาอุทิศต่อพระพุทธเจ้า ในตอนที่พร ะพุทธเจ้า
ปรินิพพานยังไม่นาน อุเทสิกเจดีย์ที่นิยมสร้างกันคือ พุทธบัลลังก์ (สมเด็จกรมพระยาดำรงราชานุภาพ, 2564) 
จากนั้นไม่นาน เม่ือชาวกรีกเลื่อมใสพระพุทธศาสนาเข้ามาอยู่ในแคว้นคันธาระ (อินเดียตอนเหนือ) แต่ยังติด



วารสารบวรสหการศึกษาและมนุษยสังคมศาสตร์. ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 3 No. 2 (July – December 2022) 

 

30 

วัฒนธรรมเดิมของตนอยู่ คือ การสร้างรูปสักการะจึงคิดสร้างพระพุทธรูปขึ้น ต่อมาภายหลังพระพุทธรูป ได้รับ
ความนิยมจึงมีความสำคัญต่อชาวพุทธมากขึ้นเรื่อยๆ แม้พระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้เสด็จดับขันธปรินิ พพาน ไป
นานแล้ว แต่เม่ือเห็นพระพุทธรูปก็รู้สึกมีความสงบสุขเหมือนอยู่ใกล้ชิดท่าน พระพุทธรูปและพระพิมพ์จึงอยู่ใน
ฐานะเป็น “อุเทสิกเจดีย์” ที่สำคัญ (รุ่งโรจน์ ธรรมรุ่งเรือง, 2556) ความนิยมในการสร้างเพ่ือระลึกถึงพระอง ค์
จึงมีมาโดยตลอด 

2. เป็นการสืบทอดพระพุทธศาสนา  
เม่ือพระพุทธศาสนา เถรวาทจากศร ีล ังกาได้เข ้ามาในสุวรรณภูมิ จ ึงเร ิ ่มมีความเชื ่อเร ื ่อ ง  

ปัญจอันตรธาน หมายถึง ความเสื่อมสิ้นห้าประการ หมายเอาความสูญไปเสื่อมไปแห่งพระพุทธศาสนา มีอยู่  5 
ประการคือ 1) ปริยัติอันตรธาน 2) ปฏิบัติอันตรธาน 3) ปฏิเวธอันตรธาน 4) ลิงคอันตรธาน 5) ธาตุอันตรธาน  
(พระเกรียงไกร สุทฺธมโน, 2553) โดยมีความเชื่อว่า พุทธกาลปัจจุบันมีอายุจำกัดได้ห้าพันปีก็จะถูกทำลายจึงพา
กันสร้างเอาไว้คราวละมากๆ และมักฝังดินเอาไว้ ในภายภาคหน้าต่อให้เกิดมหาอุทกภัยที่สามารถ พัดพาเอา
วัตถุต่างๆ ในพระศาสนา เป็นต้นว่า โบสถ์ วิหาร คัมภีร์และของอ่ืนๆ ไปหมด หากมีการขุดพบพระพิมพ์ก็จะไ ด้
เห็นพุทธรูปของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ชวนให้รำลึกถึงพระมหากรุณาธิคุณว่า ท่านได้เคยเผยแผ่โปรดสัตว์ใน
โลกนี้ นักโบราณคดีในยุคนั้นก็จะสามารถสืบค้นร่องรอยความเจริญของพระพุทธศาสนาและฟ้ืนฟูกลับมาได้ใน
อนาคต (ยอช เซเดส์, 2513) 

3. เป็นพุทธบูชา สร้างบุญกุศลให้ตนเองและอุทิศให้ผู้อ่ืน 
มีความเชื่อว่า การสร้างรูปพระสัมมาสัมพุทธเจ้าในพุทธศาสนาเป็นเหตุแห่งกุศลทำให้ได้บุญไปเ กิด

บนสวรรค์ มีหลักฐานในศิลาจารึกในสมัยอยุธยากล่าวว่า การสร้างพระพิมพ์บรรจุไว้ตามเจดีย์ วิหาร  และ
สถานที่ศักด์ิสิทธ์ิในพระพุทธศาสนาเป็นการสร้างบุญกุศล (ศรีศักร วัลลิโภดม, 2537) จึงเกิดการสร้างพระพิมพ์
คราวละเป็นจำนวนมาก น ับพันนับหมื ่นองค์ หร ือสร ้างถ ึงจำนวน 84000 องค์เท่ากับจำนวนข้อธรรมใน
พระไตรปิฎก สำหรับถวายเป็นพุทธบูชาสร้างบุญกุศลสำหรับตนและอุทิศให้แก่ผู้ล่วงลับ ตามความเชื่อที่ว่า 
“มนุษย ์เมื ่อตายไปจะต้องเดินทางไปสู ่ภพภูมิอื ่น การมีพระติดตัวไปย่อมนำมาซึ่งความเป็นสิร ิมงคล  
ทั้งช่วยปกป้องคุ้มครองภยันตรายต่างๆ ดังนั้นจึงมักปรากกฏพบโครงกระดูกอยู่ร่วมกับพระตามกรุต่างๆ และ
ด้วยความเชื่อนี้เองนำมาซ่ึงประเพณีให้พระภิกษุนำหน้าผู้ตายเวลาต้องการเคลื่อนย้าย” (วิเชียร แสนมี, 2559)  

จากการศึกษางานวิจัยเรื่อง “ภูมิปัญญาการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในล้านนา เพ่ือการ
สร้างสรรค์พระพุทธปฏิมาร่วมสมัย” ของทิพวรรณ (2556) พบว่า ทางล้านนามีคัมภีร์สำคัญ คือ ปัญญาสชาดก 
ซ่ึงเป็นคัมภีร์ทีพ่ระเถระและนักปราชญ์ชาวเชียงใหม่รจนาเป็นภาษาบาลี ในระหว่างปี พ.ศ. 2000 – 2200 มี
ชาดกบางเรื่องได้กล่าวถึงอานิสงส์ของการสร้างพระพุทธรูป แม้มีขนาดเล็กเท่าเมล็ดถั่วหรือพันธุ์ผักกาด ก็จะ
ได้รับผลบุญ มีความสุขในเมืองมนุษย์และโลกสวรรค์จนถึงเข้าสู่นิพพาน และการสร้างพระพุทธรูป ด้วยวัส ดุ
ต่างกัน จะได้รับผลบุญต่างกันไป อาทิ สร้างพระพุทธรูปด้วยดินหรือด้วยปูนจะได้เป็นเศรษฐี เสวยผลบุญ 5 กัป 
สร้างพระพุทธรูปด้วยดีบุกหรือตะก่ัว จะได้เป็นเทวดา เนื้อหาในคัมภีร์ล้วนส่งเสริมแนวคิดเรื่องการสร้า งรูป
พระพุทธเจ้าเป็นเครื่องค้ำชูศาสนาย่อมได้รับอานิสงส์มาก ประเพณีนิยมในการสร้างพระอย่างวิจิตรบรรจงจึ ง
ถูกรังสรรค์สืบทอดกันมา เพ่ือให้คนที่มาพบภายหลังได้รู้ว่า ดินแดนแถบนี้พระพุทธศาสนามีความเจริญรุ่งเรื อง
งดงามทั้งผู้คนและศิลปกรรม เป็นการกระตุ้นเตือนใจผู้คนหันมาสนใจศึกษาพระพุทธศาสนากันมากขึ้น  

 
 
 



วารสารบวรสหการศึกษาและมนุษยสังคมศาสตร์. ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 3 No. 2 (July – December 2022) 

 

31 

4. เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ  
ในช่วงสถานการณ์บ้านเมืองเริ่มเกิดศึกสงครามระหว่างกัน ผู้คนต้องการเครื่องยึ ดเหนี่ย วจิ ตใจ 

และหาสิ่งศักด์ิสิทธ์ิสำหรับเป็นเครื่องป้องกันภัยจากข้าศึกศัตรูจึงเกิดพัฒนาการสร้างพระพิมพ์ใช้ใน ลักษณะ
เดียวกันกับเครื่องรางของขลัง ด้วยนับถือว่าพระพุทธเจ้าเป็นศาสดาเอกในโลก ประกอบด้วยบุญญาอภินิหาร
เป็นอันมาก บรรดาคณาจารย์ผู้ทรงคุณธรรมถึงพร้อมด้วยวิทยาพุทธาคมต่างๆ จึงได้พากันสร้างพระปฏิมา องค์
เล็กๆ ขึ้นเพ่ือขอพระบารมีและพุทธานุภาพแห่งองค์พระปฏิมานั้น ดลบันดาลให้นักรบมีความกล้าหาญ ไม่กลัว
ตาย และช่วยคุ ้มครองชีว ิตให้ปราศจากภยันตราย มีว ิธ ีการสร้างเป็นพิเศษ ในการคัดสรรวัสดุมวลสาร 
ตลอดจนวิธีการบรรจุพุทธาคมลงในพระพิมพ์ เพ่ือให้เกิดพุทธานุภาพตามประสงค์ จากการศึกษางานวิจัยเรื่อง 
พระเครื่องในกองทัพสมัยอยุธยา (ธนุตม์ ธรรมพิทักษ์, 2555) พบว่า ในสมัยอยุธยาหลังเสียกรุ งครั้ งที่  1  
เป็นจุดเริ่มต้นของตำนานการพัฒนาการสร้างพระพิมพ์ที่มีอำนาจพุทธคุณ เสมือนเครื่องรางของขลังมาใช้สร้าง
ขวัญกำลังใจให้กับกองทัพและพสกนิกร พระพุทธศาสนาในสมัยอยุธยาช่วงนั ้นจึงมิได้เน้นที ่สาระธรรม 
เพ่ือความหลุดพ้นมากนัก แต่นำความเชื่อทางพุทธศาสนามหายานแบบขอมที่มีแต่เดิมผสมกับพราหมณ์ทำ พิธี
พุทธาภิเษกพระพิมพ์ให้เป็นวัตถุมงคลที่ มีพุทธานุภาพปกป้องคุ้มครองภัยและเป็นเครื่ อ งยึ ด เหนี่ย วจิ ต ใจ
ประชาชนในยามนั้น ซ่ึงพระเครื่องที่สร้างไว้ใช้ในยามศึกสงครามยุคนั้น ล้วนมีชื่อเสียงพุทธคุณทางด้านอยู่ยงคง
กระพัน แคล้วคลาดปลอดภัย ได้แก่ 1) พระยอดธง ใช้ประดับบนยอดธงของกองทัพเพื ่อขวัญกำลงัใจ  
2) พระชัยวัฒน์ ใชป้ระดิษฐานบนเรือพระที่นั่งขณะเสด็จโดยทางชลมารคหรือประดิษฐานบนหลังช้างพร ะที่นั่ง 
3) พระนางพญา พระขุนแผน พระกริ่งคลองตะเคียน ใช้แจกจ่ายให้กับเหล่าขุนพลนักรบเข้าสู่สมรภูมิ เป็นต้น 

เม่ือจบศึกสงครามแล้วก็จะนำพระเครื่องเหล่านั้ นไปบรรจุไว้ในเจดีย์ เพ่ืออุทิศบุญให้กับผู้ เ สียชีวิ ต
จากศึกสงคราม หรือใส่ไหฝังไว้ใต้โบสถ์ วิหาร มีนักวิชาการบางท่านให้ความเห็นว่า สมัยนั้นยังไม่นิยมนำพระ
เข้าบ้าน จึงนำไปฝังไว้ตามวัดต่างๆ จนกระทั่งมีการแตกกรุ หรือชาวบ้านมาขุดเจอตามที่เป็นข่าว แล้วจึงมาต้ัง
ชื่อเรียกพระเครื่องแต่ละพิมพ์กันในภายหลังนี้เอง เช่น พระนางพญา กรุวัดนางพญา พระขุนแผน กรุบ้านกร่าง  
(วัลลภ ธรรมบันดาล, 2558) 

5. เป็นขวัญและกำลังใจให้ประชาชน  
Peter Jackson (2016) นักวิชาการชาวออสเตรเลีย ให้ข้อสังเกตวา่ นับต้ังแต่ศตวรรษที่ 19 ซ่ึงอยู่

ในยุครัตนโกสินทร์ อิทธิพลเรื่องอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ มีส่วนส่งเสริมทัศนะทางจิตวิญญาณ และทางศาสนาของ
เมืองไทย มองเห็นอย่างชัดเจนว่านำไปใช้เพ่ือนำความสำเร็จ ความม่ังค่ังและความเจริญรุ่งเรืองมาสู่เศรษฐ กิจที่
กำลังขยายตัวของประเทศไทย และยังสะท้อนถึงการเปลี่ยนแปลงครั้งสำคัญในระบอบอำนาจการปกครอง  
ซ่ึงแสดงให้เห็นการมีส่วนร่วมของชนชั้นสูง นักการเมือง ชนชั้นปกครอง และราชวงศ์ของไทยในรู ปแบบของ
พิธีกรรมศักด์ิสิทธ์ิ พิธีกรรมนี้ได้ถูกรวมเข้ากับโครงการของรัฐภายใต้การอุปถัมภ์ของพระพุทธศาสนาเถรวาทที่
ได้ร ับการสนับสนุนอย่างเป็นทางการ และมีน ัยสำคัญทางการเมืองมากขึ ้นเรื ่อยๆ ชาติ ศาสนา และ
พระมหากษัตริย์ คือ สถาบันหลักที่ยึดเหนี่ยวของคนไทยในยุคนั้น พระเครื่องถูกใช้เป็นเครื่องมือในการสร้าง
ชาตินิยมจึงเป็นเหตุให้มีพิธีพุทธาภิเษกพระเครื่องครั้งยิ่งใหญ่ในประวัติศาสตร์ชาติไทย โดยให้ประชาชนได้เช่า
บูชา เช่น พระ 25 พุทธศตวรรษ พระสมเด็จจิตรลดาหรือพระกำลังแผ่นดินรวมถึง พระกริ่ง ภ.ป.ร. เป็นต้น  
จนเกิด กระแสนิยมการแสวงหาพระเครื่องมาไว้ติดตัวกันเรื่อยมา บางรุ่นกลายเป็นของหายาก มีคุณค่าทางใจ 
กระทั่งกลายมาเป็นของสะสมกันมากขึ้น  

 
 



วารสารบวรสหการศึกษาและมนุษยสังคมศาสตร์. ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 3 No. 2 (July – December 2022) 

 

32 

6. เป็นการดึงดูดความสนใจของประชาชนให้เข้าวัดทำบุญ  
ย้อนกลับไปในยุคสงครามอินโดจีน พ.ศ. 2483-2484 มีพระเกจิอาจารย์ ชื่อดังอยู่ 4 รูป นิยมเรียก

ผูกติดกัน “จาด–จง–คง–อ๋ี” ได้รับนิมนต์ร่วมปลุกเสกพระเครื่องรวมถึงเครื่องรางของขลังต่างๆ ในพิธีใหญ่ที่
ทางการจัดขึ้น อาทิ ผ้าประเจียด, เสื้อยันต์ และที่มีชื่อเสียงอย่างยิ่งคือ พระพุทธชินราชอินโดจีน ฯลฯ สำหรับ
มอบให้ทหารที่ออกรบ และด้วยความศักด์ิสิทธ์ิจากพุทธาคมของพระอาจารย์ ทำให้ทหารไทยที่ไปรบแคล้ว
คลาด ปลอดภัย จนถึงขั้นคงกระพันชาตรี ขนาดถูกยิงล้มลงไปยังลุกขึ้นสู้กับข้าศึกต่อไปได้ จนถูกขนานนามว่า 
“ทหารผี” มีลูกศิษย์เลื่อมใสศรัทธามากมาย วัตถุมงคลของท่านเป็นที่ต้องการอย่างมาก (ไพศาล ปั้นงาม, 
2558) ประชาชนต่างหลั่งไหลเข้าวัดที่ มีพระเกจิอาจารย์ดัง เพ่ือฝากตัวเป็นศิษย์และหาวัตถุมงคลของท่านไว้
ประจำกาย ในยุคหลังต่อมาก็ได้มีเกจิอาจารย์ดังเกิดขึ้นอีกหลายรูป ประชาชนต่างหลัง่ไหลกันไปวัด เ พ่ือ เช่า
บูชาวัตถุมงคล ซ่ึงเป็นเหตุให้เกิดการทำบุญ ทำทาน มีกระแสเงินสะพัดในระบบเศรษฐกิจ 

จากเหตุการณ์ดังกล่าวข้างต้นชี้ให้เห็น ได้ว่า เกจิอาจารย์และพระเครื่องนั้นมีส่วนในกา รดึง ดูด
ศรัทธาประชาชนให้เข้าวัด เกิดการทำทานตามหลักบุญกริยาวัตถุ และวัดยังคงเป็นที่พ่ึงทางใจให้กับประชาชน
มาโดยตลอด 

7. เป็นความสุนทรีย์มีคุณค่าต่อใจ  
ในมุมมองของ Jade Daisy Tran (2010) แสดงความเห็นว่า การสะสมพระเคร ื ่อง ถ ือเป็น

ปรากฏการณ์ที่เป็นที่ยอมรับในวัฒนธรรมไทยร่วมสมัย เพราะเชื่อว่าวัตถุมงคลมีพุทธคุณ สวมใส่เพ่ือสุขภาพ
และโชคลาภ กระทั่งมีการสร้างพระเครื่องที่หลากหลายรูปแบบที่สวยงาม และมีการสร้างพระเครื่องในรูปแบบ 
"พระประจำวันเกิด” ซ่ึงจำลองเหตุการณ์ในพุทธประวัติมาสร้างเป็นพระพุทธเจ้าปางต่างๆ ประจำทั้งเจ็ดวัน 
เพ่ือให้ชาวพุทธได้ระลึกนึกถึงพระอิริยาบถต่างๆ ของพระพุทธองค์ ผ่านทางพระเครื่องที่สร้างขึ้น จากวัสดุที่
หลากหลายรวมไปถึงอัญมณีที่มีค่า เพ่ือให้สามารถสวมใส่ในลักษณะของเครื่องประดับ  และสุภาพสตรีก็
สามารถแขวนพระเครื่องได้ด้วย นอกจากนี้ ยังมีการนำเทคโนโลยีมมาใช้สร้างในลักษณะของเหรียญคณาจารย์ 
(พระเกจิอาจารย์) เพ่ือให้ศิษยานุศิษย์ได้เก็บไว้ประจำกาย และได้ระลึกถึงครูบาอาจารย์ที่ตนเคารพศรัทธา 

ความงามของพระเครื่อง นอกจากจะสามารถมองเห็นจากภายนอกแล้วยังสามารถสื่อถึงพุทธจริยา
ตามคัมภีร์พระพุทธศาสนา เกิดความสุนทรีย์ในการชมกระทั่งกลายมาเป็นของสะสมที่มีมูลค่ามาก 

ผู ้ เข ียนพบว่า  พระเคร ื ่องมีพัฒนาการแนวคิดในการจ ัดสร ้างเร ื ่อยมา ทุกย ุคสมัยตามการ
เปลี ่ยนแปลงทางสังคม แต่ย ังคงถ่ายทอดความเชื่อและความศร ัทธาในพระพุทธศาสนาผ่านผลงานทาง 
พุทธศิลป์จนถึงปัจจุบัน พระเครื่องยังคงเป็นวัตถุทางศาสนาที่ทรงคุณค่าต่อจิตใจของพุทธศาสนิกชนตลอดกาล 
 
บทสรุป 

พระเคร ื ่องเป็นวัตถ ุทางพระพุทธศาสนาถือกำเนิดมาจากพระพิมพ์ ในประเทศอินเดีย เม่ือ
พระพุทธศาสนาได้ขยายมายังสุวรรณภูมิ ประเพณีการสร้างพระพิมพ์ก็เป็นที่นิยม และมีรูปแบบที่เปลี่ยน ไป
ตามความเชื่อและวัฒนธรรมท้องถิ่น เราสามารถลำดับแนวคิดและความเชื่อในการสร้างพระเครื่องจากอ ดีตสู่
ปัจจุบัน สรุปดังในภาพที่ 1  
 
 

 
 



วารสารบวรสหการศึกษาและมนุษยสังคมศาสตร์. ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 3 No. 2 (July – December 2022) 

 

33 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพท่ี 8 ยุคสมัย คติความเช่ือ และแนวคิดการสร้างพระเคร่ือง 
 

กล่าวสรุปได้ว่า แนวคิดและความเชื่อในการสร้างพระเครื่องมีอยู่ 4 ด้านหลัก คือ 1) ยุคแรกสร้าง
เป็นที่ระลึกในการจาริกแสวงบุญที่สังเวชนียสถานและเป็นการสักการะพระสัมมาสัมพุทธเจ้า 2) ยุคต่อมาเป็น
การเผยแพร่และสืบทอดอายุพระพุทธศาสนา บำเพ็ญกุศลส่วนตน และอุทิศกุศลแก่ผู้ อ่ืน 3) ยุคเกิดภัยพิบัติ 
ทั้งจากภัยสงคราม โรคร้ายระบาด ความยากจน เศรษฐกิจฝืดเคือง ชาวบ้านเกิดความทุกข์ทั้งกายและใจ ต่าง
แสวงหาที่พ่ึง จึงเกิดแนวคิดการสร้างเพ่ือเป็นที่ยึดเหนี่ยวจิตใจในลักษณะเดียวกับเครื่องรางของขลัง แนวคิดนี้
จะเร ิ ่มมีการปลุกเสก เวทย์มนต์ คาถาอาคม บรรจ ุลงในพระเคร ื ่อง เพื ่อหวังผลทางด้านพุทธคุณ และ  
4) ยุคปัจจุบัน สร้างเพ่ือนำไปใช้ตามวัตถุประสงค์ของผู้สร้าง เช่น สร้างเป็นพระของขวัญมอบให้แ ก่ผู้บริจา ค
ทรัพย์ในการทะนุบำรุงพระพุทธศาสนาไว้ระลึกนึกถึงบุญ หรือสร้างเป็นรูปเคารพของพระเกจิอาจาร ย์ที่
ประชาชนเลื่อมใสศรัทธา ไว้สำหรับนำไปสักการะบูชา มีรูปแบบการสร้างที่งดงามหลากหลายจนกลายเป็น
เครื่องประดับ นำมาสู่การเพ่ิมมูลค่าทางเศรษฐกิจ พระเครื่องจึงกลายเป็นของสะสมที่มีคุณค่าสูง ต่อจิ ตใจและ
มูลค่าสูงขึ้นตามกาลเวลา 

เป็นสัญลักษณ์แทนพระสัมมา-
สัมพุทธเจ้าไว้สักการะบูชา 

แนวคิดการสร้าง คติความเชื่อ 

ยุคต้น 

ทวารวดี 

ศรีวิชัย 

ลพบุรี 

หริภุญชัย 
ล้านนา 

สุโขทัย 

กรุงศรีอยุธยา 

รัตนโกสินทร์
ตอนต้น 

เป็นการเผยแพร่และสืบทอด
พระพุทธศาสนา 

เป็นพุทธบูชาเพ่ือการส่ังสมบุญกุศล 
ให้ตนเองและอุทิศให้ผู้อ่ืน 

เป็นท่ีระลึกสำหรับผู้ไปแสวงบุญยัง
สังเวชนียสถาน 

เป็นเคร่ืองยึดเหนี่ยวใจในลักษณะ
เดียวกับเคร่ืองรางของขลัง 

พุทธศาสนาเถรวาทด้ังเดิม 

พุทธศาสนาเถรวาทแบบลังกา 

พุทธศาสนามหายาน 

นำไปใช้ตามวัตถุประสงค์ของ 
ผู้จัดสร้าง เช่น มอบเป็นขวัญกำลังใจ

เป็นกุศโลบายดึงดูดคนเข้าวัด 

ยุคสมัย 

รับความเช่ือหลากหลาย 
(มหายาน,เถรวาท, พราหมณ์) 

ปัจจุบัน พุทธศาสนาเถรวาทแบบลังกา 



วารสารบวรสหการศึกษาและมนุษยสังคมศาสตร์. ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 3 No. 2 (July – December 2022) 

 

34 

ในทัศนะของผู้เขียนมีความเห็นว่า การสร้างพระเครื่องไม่ใช่สิ่งงมงาย หรือทำให้พระพุทธศาสนา
ตกต่ำ การสร้างพระเครื่องด้วยมูลเหตุใดก็ตาม พุทธรูปของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าย่อมไปปรา กฎสู่ สายตา
ชาวโลกซ่ึงอาจจะสามารถดึงดูดศรัทธาให้ผู้ที่ยั งไม่รู้จักพระพุทธศาสนาเกิดความสนใจและเริ่มศึกษาพระธรรม
คำสอนของพระองค์ท่าน การสร ้างพระเคร ื ่องจากอดีตสู ่ป ัจจ ุบ ัน ไม่เพียงแต่ช ่วยในการสืบทอดอายุ
พระพุทธศาสนาเท่านั้น แต่ยังมีคุณค่าต่อการพัฒนาสังคมและจิตใจมาทุกยุคสมัย การพกพระเครื่ อง ติดกาย
เป็นกุศโลบายให้คนรุ่นหลังได้ตรึกระลึกสิ่งที่ประเสริฐที่สุดในภพสาม คือ พุทธรัตนะ ธรรมรัตนะ สังฆรัตนะ  
ดึงสติผู้คนให้ดำเนินชีวิตอยู่ในครรลองแห่งธรรมตามรอยพระบรมศาสดาเพ่ือสู่หนทางพระนิพพานในที่สุด  
 
 
เอกสารอ้างอิง 
กรมศิลปากร. (2564). พระพิมพ์: พระเครื่องเมืองไทย. นครปฐม: รุ่งศิลป์การพิมพ์. 
เกษมสุข ภมรสถิตย์. (2541). พระพุทธรูป หรือรูปแห่งพุทธ. กรุงเทพมหานคร: บ้านมธุระ. 
จิตร บัวบุศย์. (2514). ประวัติย่อพระพิมพ์ในประเทศไทย. พระนคร: อำพลพิทยา. 
ทิพวรรณ ทั่งม่ังมี. (2556). ภูมิปัญญาการสร้างพระพุทธรูปเกสรดอกไม้ในล้านนาเพ่ือการสร้าง สรร ค์พระ

พุทธปฏิมาร่วมสมัย. ดุษฎีนิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต. มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงใหม่. 
ธนุตม์ ธรรมพิทักษ์. (2555). พระเครื่องในกองทัพไทยสมัยอยุธยา. วารสารศิลปกรรมสาร มหาวิทยาลัย

กรุงเทพ. 7(1). 21-28. 
พระเกร ียงไกร สุทฺธมโน. (2553). การศึกษาวิเคราะห์ปัญจอันตรธานในพระพุทธศาสนาเถรวาท.  

วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พ ิ พ ิ ธ ภ ั ณ ฑ ส ถ า น แ ห ่ ง ช า ต ิ  ถ ล า ง  ภ ู เ ก ็ ต .  ( 2 5 6 5 ) .  พ ร ะ พ ิ ม พ ์ ด ิ น ด ิ บ . แ ห ล ่ ง ท ี ่ มา 

https://finearts.go.th/talangmuseum/view/12009-พระพิมพ์ดินดิบ. สืบค้นเม่ือ 20 มิ.ย. 2565. 
ไ พ ศ า ล  ป ั ้ น ง า ม .  ( 2 5 5 8 ) .  ส ี ่ ย อ ด พ ร ะ เ ก จ ิ แ ห ่ ง ส ง ค ร า ม อ ิ น โ ด จ ี น .  แ ห ล ่ ง ท ี ่ ม า

https://www.komchadluek.net/amulet/216961. สืบค้นเม่ือ 13 ก.ค. 2565. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิ ทยา ลัย.  

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ยอช เซเดส์. (2513). ตำนานพระพิมพ์. พระนคร: รุ่งเรืองธรรม. 
รุ่งโรจน์ ธรรมรุ่งเรือง. (2556). มรดก 1,000 ปี เก่าท่ีสุดในสยาม. กรุงเทพ: มิวเซียมเพลส.  
วัลลภ ธรรมบันดาล. (2558). ตำนานพระนางพญา. แหล่งที่มา https://www.gotoknow.org/posts/587815. สืบค้น

เม่ือ 15 พ.ค. 2565. 
วิเชียร แสนมี. (2559). พัฒนาการในการสร้างพระเครื่องในภาคอีสาน. มนุษย์ศาสตร์สังคมศาสตร์. 33(2). 

72-88. 
ศรีศักร วัลลิโภดม. (2537). พระเครื่องในเมืองสยาม. กรุงเทพมหานคร: มติชน. 
สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระยาดำรงราชานุภาพ. (2564). ตำนานพระพุทธเจดีย์. กรุงเทพมหานคร : 

ไทยควอลิต้ีบุ๊คส์. 
อภินัน จันตะนี. (2559). เศรษฐกิจพระเครื่องเมืองไทย. วารสารบัณฑิตศึกษา มหาวิทยาลัยราชภัฏวไลย

อลงกรณ์ ในพระบรมราชูปถัมภ์. 10(1). 94-105.  



วารสารบวรสหการศึกษาและมนุษยสังคมศาสตร์. ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2565) 
Journal of Bovorn Multi-Education and Human Social Sciences. Vol. 3 No. 2 (July – December 2022) 

 

35 

Jade Daisy Tran. (2010). Charming the Image of the Buddha: A Brief Look at the 
Relationship between Birthdays and the Amulet Collecting Tradition in 
Thailand. Historical Master of Art. The Ohio State University. 

Peter A. Jackson. (2016). The Super naturalization of Thai political culture: Thailand’s Magical 
Stamp of Approval at The Nexus of Media, Marketing and State. Sojourn: Journal 
of Social Issues in Southeast Asia. 31(3). 826-879. 

The metropolitan museum of art, New York. (2022). Plaque: Seated Buddha in a Temple ca. 
9th–10th century. แหล่งที ่มา https://www.metmuseum.org/art/collection/search/38129. Retrieved 
Aug 9, 2022. 

 
 
 


