
ปีที่ 12 ฉบับท่ี 4 (เมษายน 2568) : Vol.12 No.4 (April 2025) 
https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JMND 

 
 

บทความวิจยั : Research article 

 
การพัฒนารูปแบบเครื่องแต่งกายการแสดงพื้นบ้านลิเกป่า  

คณะบ้านคลองปะเหลยีน จังหวัดตรัง*  
DEVELOPMENT OF COSTUME STYLES FOR TRADITIONAL LIKAY PA 
PERFORMANCES BAN KHLONG PALIAN GROUP, TRANG PROVINCE 

 
เสาวณีย์ บางโรย 

Saowanee Bangroy 
คณะพาณิชยศาสตร์และการจัดการ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตตรัง ตรัง ประเทศไทย 
Faculty of Commerce and Management, Prince of Songkla University, Trang Campus, Trang, Thailand 

Corresponding author E-mail: saowanee.b@psu.ac.th 

 
บทคัดย่อ  

  งานวิจัยนี ้มีวัตถุประสงค์เพื ่อศึกษาประวัติความเป็นมา รูปแบบการแสดงและเพื ่อพัฒนารูปแบบ  
เครื่องแต่งกายลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง โดยการวิจัยเชิงคุณภาพและพัฒนา ใช้เครื่องมือ 
เป็นแบบสัมภาษณ์เชิงลึก และสนทนากลุ่ม โดยเลือกแบบเจาะจง ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ จำนวน 42 คน ได้แก่ นักแสดง
ลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน ผู้นำชุมชนบ้านคลองปะเหลียนและชาวบ้านในชุมชนบ้านคลองปะเหลียน 
จังหวัดตรัง เพ่ือวิเคราะห์ข้อมูลเชิงเนื้อหาและสรุปภาพรวม ได้ดังนี้ การแสดงลิเกป่า เป็นการแสดงพ้ืนบ้านภาคใต้ 
หรืออีกชื่อหนึ่ง เรียกว่า ลิเกรำมะนา ซึ่งเรียกตามเครื่องดนตรีหลักที่ใช้ในการแสดง พบเห็นได้ในหลายพื้นที่  เช่น 
นครศรีธรรมราช พัทลุง กระบี่ ตรัง สงขลาและสตูล เป็นการแสดงที่มีทำนองดนตรีที่สนุกสนานผสานกับเนื้ อร้อง
ด้วยภาษาพื้นบ้านภาคใต้ กล่าวถึงเรื ่องราวการเดินทางของแขกเทศและภรรยา นักแสดงหลัก  คือ แขกแดง 
เป็นพระเอก ยายีเป็นนางเอก และมีเสนาเป็นตัวตลก ซึ่งคณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง มีอัตลักษณ์ที่แตกต่าง
จากคณะอ่ืน ๆ คือ มีนักแสดงยายีสองนาง ในปัจจุบันลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง ได้ก่อตั้งมาเป็น
เวลากว่า 40 ปี แต่ด้วยทีมนักแสดงส่วนใหญ่เป็นวัยชราและขาดองค์ความรู้ทางด้านองค์ประกอบศิลป์โดยเฉพาะ
การจัดรูปแบบเครื่องแต่งกายตามหลักทางด้านนาฏศิลป์พื้นเมืองภาคใต้ทำให้ภาพลักษณ์ของการแสดงขาด  
ซึ่งสุนทรียภาพที่สวยงาม ผู้วิจัยจึงได้พัฒนารูปแบบเครื่องแต่งกายให้แก่ผู้แสดงหลัก คือ แขกแดงและยายีขึ้นใหม่ 
โดยการออกแบบตามหลักการและแนวคิดทางด้านนาฏศิลป์พ้ืนเมืองภาคใต้ เพ่ือเพ่ิมความงดงามและสร้างเอกลักษณ์
ให้แก่ลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง  
คำสำคัญ: การพัฒนา, รูปแบบเครื่องแต่งกาย, การแสดงพ้ืนบ้าน, ลิเกป่า  
 
Abstract 
 This research aimed to study the history, performance style and to develop the costume 
style of Likay Pa troupe of Ban Klong Palian, Trang Province. The research was qualitative and 
developed using in-depth interviews and focus group discussions. The researcher selected 42 key 
informants, namely Likay Pa troupe of Ban Klong Palian, leaders of Ban Klong Palian community 

 
*Received March 6, 2025; Revised April 19, 2025; Accepted April 24, 2025 

 
 วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์ pp: 46-56 

ISSN: 3027-8597 (Online) 

mailto:Saowanee.b@psu.ac.th


 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                                                      Journal of MCU Nakhondhat | 47 

and villagers of Ban Klong Palian community, Trang Province. The purpose of the research was to 
analyze the content data and summarize the overall picture as follows: Likay Pa is a southern folk 
performance or another name is Likay Rammana, which is named after the main musical instrument 
used in the performance. It can be found in many areas such as Nakhon Si Thammarat, Phatthalung, 
Krabi, Trang, Songkhla and Satun. It is a performance with lively melodies combined with lyrics in 
the southern local language. It tells the story of a foreigner and his wife. The main actors are Khaek 
Daeng as the hero, Yayee as the heroine and Sena as the clown. The Ban Klong Palian troupe in 
Trang Province has an identity that is different from other troupes, which is that it has two Yayee 
actresses. At present, Likay Pa The Ban Klong Palian troupe in Trang Province has been established 
for over 40 years. However, most of the performers are elderly and lack knowledge of art elements, 
especially in the design of costumes based on the principles of southern folk dance, which makes 
the image of the performance lack beautiful aesthetics. Therefore, the researcher has developed a 
new style of costumes for the main performers, Khaek Daeng and Yayee, by designing them based 
on the principles and concepts of southern folk dance to enhance the beauty and create a unique 
identity for the Ban Klong Palian troupe in Trang Province.  
Keywords: Development, Costume Design, Folk Performance, Likay Pa 
 
บทนำ 
 มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตตรัง โดยคณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ และคณะพาณิชยศาสตร์และ
การจัดการ ร่วมกันดำเนินโครงการ “ม.อ. เพื่อชุมชนเข้มแข็ง” ตั้งแต่ปี 2559 โดยคัดเลือกอำเภอย่านตาขาว  
เป็นพื้นที่นำร่องโครงการ “ย่านตาขาวโมเดล” โดยมีวัตถุประสงค์เพื่อการพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมของชุมชน
อย่างยั่งยืน ซึ่งได้ลงพื้นที่ไปศึกษาวิจัยเพื่อหาแนวทางแก้ปัญหา โดยใช้แนวคิดศาสตร์พระราชา “เข้าใจ เข้าถึง 
พัฒนา” ของพระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช ในหลวงรัชกาลที่ 9 มาเป็นแนวทางในการขับเคลื่อน
สร้างการเปลี่ยนแปลงแก่ชุมชน “ย่านตาขาวโมเดล” แบ่งการทำงานเป็น 3 ระยะ ได้แก่ ระยะที่ 1 ) การเข้าใจ 
นักวิจัยคณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ได้เข้าไปศึกษาชุมชนในมิติต่าง  ๆ ทั้งในด้านสังคม เศรษฐกิจ และวัฒนธรรม 
พบว่า ย่านตาขาวเป็นพื้นที่ที่มีทรัพยากรทางธรรมชาติที่หลากหลาย มีมรดกทางวัฒนธรรมและสถาปัตกรรมที่มี
คุณค่า รวมถึงวิถีชีวิตที่เป็นอัตลักษณ์ นำไปสู่การรวมกลุ่มของสมาชิกในชุมชน ภายใต้ชื่อ “กลุ่มย่านตาขาวโมเดล” 
การศึกษามุ่งเน้นการออกแบบและการพัฒนาพื้นที่เพื่อยกระดับคุณภาพชีวิตของประชาชน และเกิดการจัด
กิจกรรมทางวัฒนธรรมของชุมชน โดยมีหน่วยงานภาครัฐในพื้นที่ให้การสนับสนุน ต่อมาในระยะที่ 2 ) การเข้าถึง 
นักวิจัยคณะพาณิชยศาสตร์และการจัดการเข้าร่วมดำเนินโครงการกับนักวิจัยจากคณะสถาปัตยกรรมศาสตร์  
เพื่อยกระดับมูลค่าทางเศรษฐกิจของชุมชนจากฐานมรดกทางวัฒนธรรม ทุนทางสังคม และทรัพยากรทางธรรมชาติ 
ในรูปแบบเศรษฐกิจเชิงสร้างสรรค์ (Creative Economy) เพ่ือพัฒนาแบรนด์สถานที่ (Destination Brand) ในชื่อ 
“ย่านตาขาวแบรนด์” สำหรับการสื่อสารทางการตลาดของผลิตภัณฑ์และบริการ และระยะที่ 3 ) การพัฒนา 
นักวิจัยและชุมชนย่านตาขาวร่วมกันพัฒนาศักยภาพชุมชนด้านธุรกิจต่อเนื่อง โดยมหาวิทยาลัยยังคงสนับสนุนองค์
ความรู้ต่าง ๆ ในขณะที่หน่วยงานภาครัฐในพื้นที่ให้การสนับสนุนเรื่องงบประมาณและสิ่งอำนวยความสะดวกต่าง ๆ 
เพ่ือขับเคลื่อนให้ชุมชนสามารถพ่ึงพาตนเองได้อย่างยั่งยืน  
 



48 | Vol.12 No.4 (April 2025)                                                         ปีที่ 12 ฉบับที่ 4 (เมษายน 2568) 

 คณะผู้วิจัยได้เล็งเห็นถึงศักยภาพทางด้านศิลปะวัฒนธรรมการแสดงพื้นบ้าน ของอำเภอย่านตาขาว  
จังหวัดตรัง ที่มีอยู่อย่างหลากหลาย ได้แก่ มโนราห์ หนังตะลุง กลองยาว รองเง็ง และลิเกป่า โดยทางหัวหน้า
โครงการวิจัย ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร .ปาริชาติ มณีมัย และทีมผู้วิจัยได้พิจารณาเห็นสมควรว่า คณะลิเกป่า  
บ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง ที่มีการสืบทอดมาถึงสามช่วงอายุคน และมีเพียงคณะสุดท้ายนั้น ควรได้รับ
การศึกษาพัฒนาอย่างเร่งด่วน เพื่อไม่ให้การแสดงดังกล่าวสูญหายไป จึงมอบหมายให้อาจารย์ประจำหลักสูตร
ศิลปะการแสดงและการจัดการ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตตรัง เป็นผู้ดูแลรับผิดชอบงานวิจัยในครั้งนี้ 
โดยใช้องค์ความรู้ในการพัฒนาด้านศิลปะการแสดงมาสร้างสรรค์ ขับเคลื่อนการแสดงพื้นบ้านดังกล่าวให้เกิด
ประโยชน์เชิงเศรษฐกิจ สนับสนุนการท่องเที่ยวเชิงสร้างสรรค์ในระดับจังหวัดและพ้ืนที่ภาคใต้ต่อไป 
 วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
  1. เพ่ือศึกษาประวัติความเป็นมาลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง 

  2. เพ่ือศึกษารูปแบบการแสดงลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง 

  3. เพ่ือพัฒนารูปแบบเครื่องแต่งกายลิเกป่า บ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง 

 
วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยเรื่อง การพัฒนารูปแบบเครื่องแต่งกายการแสดงพ้ืนบ้านลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง 
ในครั้งนี้ผู้วิจัยใช้ระเบียบวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยมีวิธีการเก็บรวบรวมข้อมูลจากเอกสารและ
เก็บข้อมูลภาคสนาม เพื่อพัฒนารูปแบบเครื่องแต่งกายลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง ผู้วิจัยได้
ดำเนินการวิจัย ดังนี้ 
 ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง 

  ผู้วิจัยได้ดำเนินการเลือกกลุ่มเป้าหมายแบบเจาะจงโดยพิจารณาจากผู้มีส่วนได้ส่วนเสียในการดำเนินการ
ของลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง จึงได้เลือกเป็นกลุ่มผู้ให้ข้อมูลหลักและผู้ให้ข้อมูลรอง ในการเก็บ
รวบรวมข้อมูลในการวิจัย จำนวน 42 คน ดังนี้  
  1. ผู้ให้ข้อมูลหลัก ผู้มีส่วนได้ส่วนเสียในการแสดงลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง แบ่งเป็น  
2 กลุ่ม ได้แก ่

   1.1 นักแสดงลิเกป่า ประจำคณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง ประกอบด้วย  
   นักแสดงรุ่นที่ 1 มีประสบการณ์ในการแสดงลิเกป่าระยะเวลา 40 ปี จำนวน 3 คน 
   นักแสดงรุ่นที่ 2 มีประสบการณ์ในการแสดงลิเกป่าระยะเวลา 20 ปี จำนวน 5 คน 
   นักแสดงรุ่นที่ 3 มีประสบการณ์ในการแสดงลิเกป่าระยะเวลา 5 - 8 ปี จำนวน 8 คน 
   1.2 นักดนตรีลิเกป่า ประจำคณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง ประกอบด้วย  
   นักดนตรีรุ่นที่ 1 มีประสบการณ์ในการบรรเลงดนตรีลิเกป่าระยะเวลา 40 ปี จำนวน 2 คน 
   นักดนตรีรุ่นที่ 2 มีประสบการณ์ในการบรรเลงดนตรีลิเกป่าระยะเวลา 20 ปี จำนวน 5 คน 
  นักดนตรีรุ่นที่ 3 มีประสบการ์ในการบรรเลงดนตรีลิเกป่า ระยะเวลา 3 - 5 ปี จำนวน 2 คน 
 2. ผู้ให้ข้อมูลรอง จำนวน 3 กลุ่ม ได้แก่ กลุ่มผู้ให้ข้อมูลทั่วไป ประกอบด้วย 

  2.1 ผู้นำชุมชนบ้านคลองปะเหลียน จำนวน 2 คน 
  2.2 บุคลากรในสถานศึกษาและนักวิชาการวัฒนธรรม จำนวน 5 คน 
  2.3 ชาวบ้านในชุมชนบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง จำนวน 10 คน 
 
 
 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                                                      Journal of MCU Nakhondhat | 49 

 เครื่องมือวิจัย โดยแบ่งตามวัตถุประสงค์การวิจัย ได้ดังนี้ 
 ฉบับที่ 1 แบบบันทึกการสังเกตการณ์การสาธิตแสดงการลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง 
เพื่อให้ผู้วิจัยได้มองเห็นถึงภาพรวมทั้งหมดของการแสดงนำไปสู่การสร้างประเด็นคำถามในการสัมภาษณ์เชิงลึก
อย่างตรงประเด็น 
  ฉบับที่ 2 แบบสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้าง เกี่ยวกับประวัติความเป็นมาและรูปแบบของการแสดงลิเกป่า 
คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง ทั้งหมด  
  ฉบับที่ 3 แบบบันทึกการสนทนากลุ่ม เพื่อศึกษาเกี่ยวกับสภาพปัจจุบัน ปัญหาและอุปสรรคในการพฒันา
รูปแบบเครื่องแต่งกายลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง  
 การสร้างเครื่องมือ เพื่อให้ได้ข้อมูลที่สอดคล้องตรงกับวัตถุประสงค์การวิจัย ผู้วิจัยได้ศึกษาข้อมูลจาก
แนวความคิด เอกสารงานวิจัยที่เกี ่ยวข้อง และ ทฤษฎีสุนทรียศาสตร์ ทฤษฎีการแพร่กระจายทางวัฒนธรรม  
มาสร้างเป็นเครื่องมือ แบบบันทึกการณ์สังเกตการณ์ แบบสัมภาษณ์และการจัดสนทนากลุ่มเพ่ือการพัฒนารูปแบบ
เครื่องแต่งกายลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง ผู้วิจัยนำเครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย ที่แก้ไขปรับปรุงแล้ว
ให้ผู้ทรงคุณวุฒิ จำนวน 3 คน ทำการตรวจสอบ ความเที่ยงตรงทางโครงสร้าง (construct validity) ความเที่ยงตรง
เชิงเนื้อหา (content validity) และความเหมาะสมในการใช้ภาษาท่ีใช้ให้เหมาะสมกับผู้ให้ข้อมูลมากที่สุด 
 การรวบรวมข้อมูล การศึกษางานวิจัยในครั้งนี้เป็นการศึกษาวิจัยเชิงคุณภาพมีข้ันตอนการรวบรวมข้อมูล
ดังต่อไปนี้ 
 ข้อมูลด้านเอกสาร 
 ผู้วิจัยได้ศึกษาข้อมูลพ้ืนฐานจากหนังสือเอกสารงานวิจัย และเว็บไซต์ต่างๆที่มีความรู้เกี่ยวข้องกับการพัฒนา
รูปแบบเครื่องแต่งกายการแสดงพื้นบ้านลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง เช่น  ความรู้เกี ่ยวกับ 
การแสดงลิเกป่าในภาคใต้ แนวความคิดเกี่ยวกับการออกแบบเครื่องแต่งกาย แนวความคิดเกี่ยวกับทฤษฎีการจัด
วางสี ทฤษฎีสุนทรียศาสตร์ซึ่งเกี่ยวข้องกับความงดงามที่จะสื่อสารออกไปสู่สาธารณะชน ทฤษฎีการแพร่กระจาย
ทางวัฒนธรรมซึ่งนำไปสู่การศึกษากระบวนการและจุดกำเนิดตลอดถึงการถ่ายทอดจากรุ่นหนึ่งมาสู่อีกรุ่นหนึ่งได้
อย่างชัดเจน 
 ข้อมูลภาคสนาม  
 การเก็บข้อมูลภาคสนามผู้วิจัยใช้เครื ่องมือในการวิจัยโดยแบ่งตามวัตถุประสงค์ของการวิจัย  ได้แก่  
การสังเกตการณ์ การสัมภาษณ์เชิงลึก การสนทนากลุ่ม  
 1. การสังเกตการณ์โดยการสังเกตการสาธิตการแสดงลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง ในงาน
พิธีกรรมโรงครูประจำปี 2566 ซึ่งจัดขึ้นในพ้ืนที่ชุมชนคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง 
 2. การสัมภาษณ์เชิงลึก เมื่อผู้วิจัยลงพื้นที่สังเกตการณ์สาธิตการแสดงเสร็จสิ้นผู้วิจัยได้นำข้อสงสัยและ  
ตั้งคำถามในการสัมภาษณ์เพ่ือให้ได้ซึ่งคำตอบตามวัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 3 การจัดสนทนากลุ่มร่วมกับ สมาชิกในทีมลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง และผู้เชี่ยวชาญ
ทางด้านการออกแบบเครื่องแต่งกายนาฏศิลป์พ้ืนเมืองภาคใต้ เพ่ือหาแนวทางในการพัฒนารูปแบบเครื่องแต่งกาย
ลิเกป่า ให้แก่คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง 
 การวิเคราะห์ข้อมูล 
 ผู้วิจัยได้นำข้อมูลจากการสังเกตการณ์การสัมภาษณ์เชิงลึกและการสนทนากลุ่ม มาแบ่งข้อมูลเป็นสาม
กลุ่มตามวัตถุประสงค์ ได้แก่ 1) ด้านประวัติความเป็นมา แบ่งเป็น 2 ประเด็น คือ ประวัติความเป็นมาของลิเกป่า
ภาคใต้ และประวัติความเป็นมาของลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง  2) ด้านรูปแบบการแสดง 
แบ่งเป็น 4 ประเด็น คือ ลำดับการแสดงทั้งหมด บทร้อง ทำนองดนตรี และท่ารำ 3) ด้านการพัฒนาเครื่องแต่งกาย 



50 | Vol.12 No.4 (April 2025)                                                         ปีที่ 12 ฉบับที่ 4 (เมษายน 2568) 

แบ่งเป็น 2 ประเด็น คือ เครื่องแต่งกายของแขกแดง และ เครื่องแต่งกายของยายี จากนั้นนำมาตรวจสอบข้อมูล
โดยการตรวจสอบแบบสามเส้า เพื่อการแสวงหาความน่าเชื่อถือของข้อมูลจากแหล่งที่มาต่างกันทางด้านเวลา 
สถานที่ และบุคคล จากนั้นนำข้อมูลที่ได้จากทั้ง 3 ส่วน มาทบทวนเพ่ือตรวจสอบอย่างละเอียดว่าข้อมูลที่ได้มานั้น
แตกต่างหรือไปในทิศทางเดียวกันอย่างไรบ้าง  
 

ผลการวิจัย 
 การศึกษาวิจัยเรื่อง การพัฒนารูปแบบเครื่องแต่งกายการแสดงพื้นบ้านลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน 
จังหวัดตรัง สรุปผลการศึกษาตามวัตถุประสงค์การวิจัย ได้ดังนี้  
  1. ประวัติความเป็นมาลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง 

 ลิเกป่าได้รับอิทธิพลมาจาก แขกเจ้าเซ็นที่เดินทางมาค้าขายในประเทศไทย ตั้งแต่สมัยกรุงศรีอยุธยา 
เป็นต้นมา พวกเขามีการสวดเพื่อบูชาพระผู้เป็นเจ้าของตนด้วยทำนองและน้ำเสียงที่ไพเราะมาก จึงทำให้เป็นที่ชื่นชอบ
ของชาวบ้านทั่วไป จนได้มีการถ่ายทอดบทสวดดังกล่าวนั้นมายังคนไทย ในช่วงแรกก็ใช้คำร้องทำนองเหมือนกับ
เพลงสวดของแขกเจ้าเซ็น แต่เมื่อคนไทยนำมาร้องมากขึ้นก็เลยกลายเป็นแบบไทยและคำว่าดิเกย์ ก็ เปลี่ยนมาเป็น
คำว่าลิเก หรือ ยี่เก โดยมีดนตรีที่ใช้ประกอบการแสดง คือ รำมะนา ซึ่งสันนิษฐานว่าน่าจะมีต้นแบบมาจากมลายู 
เพราะมาลายูมีกลองชนิดหนึ่ง ที่เรียกว่า ระบานา ซึ่งมีสำเนียงคล้ายๆกันกับของรำมะนา เมื่อการเดินทางได้แผ่ขยาย
มาจนถึงภาคใต้ ซึ ่งจังหวัดตรังก็เป็นอีกเมืองหนึ่งที่มีท่าน้ำสำคัญ คือ ท่าเรือกันตัง เป็นทางรับส่งสินค้าจาก
ต่างประเทศ แขกเทศ จึงได้มีการเดินทางมาค้าขายเสื้อผ้าและได้นำการแสดงดังกล่าวมาเผยแพร่ให้แก่คน  
ในท้องถิ่นซึ่งหนึ่งในนั้นมีบรรพบุรุษของ คณะลิเกป่าบ้านคลองปะเหลียนด้วย ในปัจจุบัน คณะลิเกป่าบ้านคลอง  
ปะเหลียน จังหวัดตรัง ได้รับการดูแลบริหารจัดการโดย นายเกียรติก้อง แก้วละเอียด จบการศึกษาระดับชั้นมัธยม
ตอนปลาย จากโรงเรียนสภาราชินี จังหวัดตรัง ประวัติการก่อตั้งคณะ เริ ่มจากการสืบทอด 2 - 3 ชั่วอายุคน  
ผ่านการถ่ายทอดจากรุ่นสู่รุ่น ตนเองได้รับช่วงที่ 3 ประสบการณ์การแสดงเริ่มด้วย สมัยตอนเด็กทางคณะได้ ไป
แสดงตามที่ต่าง ๆ แต่ตนเองไม่ได้ไปร่วมแสดง ต่อมาประมาณ 7 ปี คณะลิเกป่าซบเซาลง ผู้อาวุโส หรือคนเก่าใน
คณะ ได้ปรึกษาแนวทางการวางแผนพัฒนาการแสดงลิเกป่าให้ยังคงอยู่ต่อไป หลังจากการฟื้นฟูเกิดข้ึนก็ได้ไปแสดง
ตามที่ต่าง ๆ มากขึ้น ในส่วนของเอกลักษณ์ของลิเกป่าบ้านคลองปะเหลียน ด้านการแสดง ประกอบการแสดง  
ที่เป็นเอกลักษณ์และไม่เหมือนคณะอ่ืน ๆ คือ มีตัวละครยายีทั้งหมด 2 คน ซึ่งคณะอ่ืน ๆ ที่มีเพียงคนเดียว เพราะ
เนื่องด้วย ในบทร้องของแขกแดง กล่าวไว้ว่า “มาอยู่ทับเที่ยงเทศเลี้ยงเมียสอง” ซึ่งเป็นบทร้องของแขกแดงที่บรรพ
บุรุษได้แต่งขึ้นใหม่ เกิดเป็นเอกลักษณ์ของคณะขึ้นมาแต่ในส่วนอื่น ๆ ก็จะมีความคล้ายคลึงกับคณะลิเกป่า
โดยทั่วไป อาจจะต่างเพียงบทร้องที่ใช้ขับเพื่อให้เข้ากับสถานการณ์ (เกียรติก้อง แก้วละเอียด, 2566) อดีตกับ
ปัจจุบันมีความแตกต่างกัน ในเรื่องของเครื่องดนตรี ประกอบจังหวะการแสดงมีน้อย เช่น รำมะนา สมัยก่อนใช้แค่ 
2 ลูก ปัจจุบันใช้ 4 ลูก และมีเสียงปี่ เสียงซอ เข้ามาเสริมเพื่อเพิ่มความไพเราะ  ในส่วนของการแสดงบทที่ใช้ 
ก็จะปรับเปลี่ยนเข้ากับยุคสมัย สภาพปัจจุบันของลิเกป่าบ้านคลองปะเหลียน ทางคณะลิเกป่าได้สร้างพันธกิจ  
เป็นของตนเอง มีทั้งหมด 3 ประการ ประการที่หนึ่ง อนุรักษ์ ประการที่สอง การเผยแพร่ และประการที่สาม  
การถ่ายทอด ทางคณะได้สร้างพันธกิจทั้งสามขึ้นก็เพ่ือให้เดินควบคู่กันกับการแสดงลิเกป่าได้อย่างมีเป้าหมาย และ
เพื่อให้เยาวชนได้เกิดการเรียนรู้และซึมซับวิถีวัฒนธรรม ของการแสดงอย่างมีคุณค่า และควรค่าการอนุรักษ์ และ
ยังมีเยาวชนกลุ่มต่าง ๆ ที่เข้ามาฝึกฝนเรียนรู้อยู่เป็นประจำ โดยใช้เวลาว่างในช่วงวันอาทิตย์ขณะนี้ทางคณะกำลัง
ทำโครงการไปยังกลุ่มส่งเสริมวัฒนธรรม เพราะว่าทางกรมส่งเสริมวัฒนธรรม มีโครงการสนับสนุนและงบประมาณ
ในการฝึกอบรมและการสืบทอดศิลปะการแสดงพ้ืนบ้าน (สิริชัย ทองด,ี 2566) 
   
 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                                                      Journal of MCU Nakhondhat | 51 

  2. รูปแบบการแสดงลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง 

 ลิเกป่าคณะหนึ่ง ๆ ประกอบด้วยผู้แสดงประมาณ 15 - 20 คน ทำหน้าที่ลูกคู่และเล่นดนตรีประกอบ  
5 - 8 คน ส่วนที่เหลือเป็นตัวแสดง มีตัวแสดงหลัก คือ แขกแดง ยายี เสนา และเจ้าเมือง ที่เหลือเป็นตัวประกอบ 
เอกลักษณ์ของลิเกป่าบ้านคลองปะเหลียน คือ ยายี 2 คน ตามเนื้อร้องที่ว่ามาอยู่ทับเที่ยงเทศเลี้ยงเมีย สอง เวที
แสดงปลูกเป็นโรง 6 เสา หลังคาเพิงหมาแหงน หมายถึง เป็นหลังคาที่เป็นผืนเดียวต่อเนื่อง ลาดเอียงไปทางด้าน
เดียวกัน พร้อมกั้นม่านกลางเพื่อแบ่งฉากสำหรับใช้พื้นที่ในการแสดงเบื้องหน้าและเบื้องหลัง ในส่วนของเวทีแสดง
สามารถปูเสื่อแสดงบนพื้นดินหรือยกพื้นเวทีขึ้นสูงตามความต้องการ (นครินทร์ หนูนวล, 2566) เครื่องดนตรี
ประกอบด้วย กลองรำมะนา 2 - 3 ลูก โหม่ง ฉิ่ง ปี่ กรับ ซอ การแต่งกาย แขกแดงตัวเอกของเรื่องแต่งแบบแขก
มลายู ติดหนวดเครารุงรัง สวมสร้อยลูกประคำ ยายีตัวเอกฝ่ายหญิงนุ่งผ้าปาเต๊ะ สวมเสื้อยาหยาผ้าลูกไม้ มีผ้าโปร่ง
บางคลุมศีรษะ ส่วนตัวละครเสนาแต่งแบบคนรับใช้ คือ แต่งตัวสบาย มักไม่สวมเสื้อแต่งหน้าตาให้ดูตลกขบขัน 
การแสดงลิเกป่ามีตัวละคนหลัก ได้แก่ 1) แขกแดง ซึ่งเป็นนายแขกเทศที่นั่งเรือสำเภาจากเมืองกัลกัตตามาขายผ้า
ที่เมืองตรัง 2) ยายี ซึ่งเป็นสาวไทยมุสลิมอาศัยอยู่ที่เมืองทับเที่ยง จังหวัดตรัง และมีตัวประกอบฉา กเพื่อเพ่ิม
อรรถรสในการแสดง ได้แก่ นายเสนาซึ่งเป็นตัวตลกคอยดำเนินเรื่องช่วงชวนยายีลงเรือกลับบ้านแขกแดง การแสดง
ลิเกป่า เมื่อเริ่มต้นเล่นเรื่องเดียวกันตลอด มีลำดับขั้นตอนการแสดงเริ่มด้วยการเบิกโรงขอที่ขอทางเจ้าที่ แล้วโหม
โรงด้วยการบรรเลงดนตรีล้วน ๆ ต่อด้วยบทว่าดอก คือ การขับบทลูกคู่โดยผลัดกันร้องทีละคน ผลัดเปลี่ยนกันไป
รอบวง บทร้องกล่าวถึงดอกไม้ พรรณนาถึงความรัก เกี้ยวพาราสี จากนั้นเป็นการไหว้ครู ขับร้องคารวะสิ่งศักดิ์สิทธิ์ 
ทั้งหลายและครูบาอาจารย์ที่สั่งสอนกันมา ให้ช่วยพิทักษ์รักษาคณะลิเกป่า ต่อด้วยการบอกชุดสิบสองภาษา คื อ 
ขับบทเล่าเรื่องนิทานหรือเรื่องในวรรณคดีอย่างย่อ ๆ ทั้งหมด 12 ชุด จบ เมื่อถึงตอนสำคัญ คือ การออกแขกแดง 
โดยแขกแดงจะจุดเทียนขับบทเป็นภาษาแขกหลังม่าน แล้วขับบทขย่มม่านออกหน้าโรงในลักษณะเต้นสามขา  
มือหนึ่งเท้าสะเอวเต้นออกไปหน้าโรง ขับบทคารวะผู้ชมและแนะนำตัวเองไปพร้อมกัน มีลูกคู่ร้องรับบทขับแต่ละตอน 
เสร็จแล้วเริ่มเล่นเรื่อง โดยแขกแดงจะเรียกยายีออกมาเพื่อชักชวนให้ไปบ้านเมืองของตน มีสะหมาดคอยเป็นลกูคู่
โต้บทสร้างความตลกขบขัน จนลงเรือและเดินทางถึงเมืองกัลกัตตา แต่ปัจจุบันมักจะเล่นถึงเพียงตอนเรือติดหาด  
ที่เกาะลิบงหรือเหลาเลียง แล้วมีเสนาหรือตัวตลกออกมาบอกเรื่องที่จะเล่นต่อ ส่วนใหญ่เป็นนิยายจักร ๆ วงศ์ ๆ 
จากวรรณคดี เมื่อการแสดงจบลง ผู้แสดงทุกคนจะออกมาหน้าม่านแล้วร้องบทส่งครูเป็นลำดับสุดท้าย (ด้วน ทองดี, 
2566) 
 
 ตัวอย่างบทกาดครู  

ขับกาดครู ขึ้นดอก 
(แม่เพลง) ค่ำแล้วเชิญครู มาอยู่เหนือเกล้า เกศา เชิญมาแม่มา พิทักรักษา ลูกด้วยกัน…ด้วยกันแหละเหอลูก 

ด้วยกัน 
(ข้ึนดอก)* คลองเหลีอนป่ากก มันรกปนป่าเตย ความรักความข้อง หมดแล้วหรือ น้องว่ายังเหลย…เอิงเอย…เอ่อ 

เหอ…เอิง เอยชะติงน่อย… น่อย เหอ…เอิงเอย 
* คลองเหลียนแก้วข้า มีนกเขาวาเพิ่งสอนขัน ใครดักใครต่อได้ ฉันจะให้รางวัล…เอิงเอย…เอ่อ 

เหอ…เอิง เอย ชะติงน่อย…น่อย เหอ…เอิง เอย 
* ต้นพร้าวทางแดง ทั้งวี่ทั้งแวงไปทุกทิศ คลองเหลียนบ้านใหญ่ บังตั้งหัวใจไว้ทุกทิศ…เอิง เอย…เอ่อ 

เหอ…เอิง ดอย ชะติงน่อย…น่อย เหอ…เอิง เอย 
* ต้นกล้วยพังลา ชูปลีหันหน้าทิศพายัพ คลองเหลียนถาวร ทำให้บังนอน ไม่ค่อยหลับ…เอิง เอย…เอ่อ 

เหอ…เอิง เอย  



52 | Vol.12 No.4 (April 2025)                                                         ปีที่ 12 ฉบับที่ 4 (เมษายน 2568) 

 ตัวอย่างบทขับกลอน 12 ชุด  
ขับบอกชุด 

ชุดที่ 1 บอกเสียให้แท้ ๆ ยังมีคนแก่...เอ้ย...รดน้ำมนต์ออกมาเที่ยวเต้น แล่นอยู่รม ๆ เที่ยวเต้น...เทียวเต้นแลว้อยู่
รมๆ บอกกุศลให้คนเข้าใจ...ชะติงน่องนอย เหอ เอิง เอย 

ชุดที่ 2 แขกแดงเสี่งยม ๆ เล่นตามธรรมเนียม...เอ้ย...แต่เก่าก่อน...ไม่ปลิ้น...ไม่ปลอก...ไม่หลอก...ไม่หลอน (ซ้ำ)  
ไม่เอาคำกลอนของใครมาว่า...ชะติงน่อย...นอย...เหอ เอิง เอย 

ชุดที่ 3 ประชูงามขำ ๆ พวกจีนใหหลำ...เอ้ย...กินน้ำชา พอเมายาแดง แกวางไปแกว่งมา (ซ้ำ) ร้องรำทำท่าไม่รู้
ภาษาไหร...ชะติงน่อง นอย เหอ เอิง เอย  

(เอกภพ ปานคง, 2566) 
 ตัวอย่างบทแขกแดง  

 ช่วงที่ 1 (ขับหลังม่าน) 
ไอ้ย้ารูมันตะเร้...(เอ้ือน) ตะเบะนานาไอ้เร้รายารูมันตาเร้ 

ชุดตะแรกแขกแดงขึ้นแปลหลังคา รดน้ำมนท้าว พระยาภาษาลิเก 
จุดเทียน เทียนจุดธูปผมจะปลูกเพลงเล่น ออกไปเต้นท่าแขกให้มันแปลกภาษา 

 ช่วงที่ 2  
ไอ้ย้ารูมันตะเร้....(เอ้ือน) ตะเบะนานา (ใส่มุขตลก) 

นันน่านันนา.....ไอ้เร้รายารูมันตาเร้ 
ตะบะและสูตะเบะและหวาตะเบะและจะตะเบะและบัง ๆ 

พ่ีน้องที่นั่งบังขอตะเบ้ (เข้าหลังม่าน) 
(ภานุพงศ์ บุญสุข, 2566) 

ตัวอย่างบทยายี 
นางหยิบแป้งผงมาลงเลขสี่ บ่าวตามนี้รักจี้หลงไหล 

หยิบหวีหางมาสางผมทันใด ดกดำวิไลห้อยลงตามบ่า 

แล้วหยิบกระจกขึ้นมายกส่อง แย้มดูฟันทองของน้องทอตา 
(บุญมี แก้วละเอียด, 2566) 

 

  3. การพัฒนารูปแบบเครื่องแต่งกายลิเกป่า บ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 1 เครื่องแต่งกายลิเกป่าคณะบ้านคลองปะเหลียนแบบดั้งเดิม 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                                                      Journal of MCU Nakhondhat | 53 

  เครื่องแต่งกายดั้งเดิมของลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง แต่งด้วยชุดเสื้อผ้าธรรมดา 
ที่ตัดเย็บกันเองในทีมงานไม่ได้มีการออกแบบสร้างสรรค์ให้มีความงดงามตามหลักสุนทรียศาสตร์หรือนาฏศิลป์
พ้ืนเมืองภาคใต้เพียงแค่เน้นประโยชน์ในการใช้สอยเพ่ือสวมใส่ในการแสดงเท่านั้น จึงทำให้ภาพลักษณที่แสดงออก
ไปสู่สาธารณะชนไม่มีความโดดเด่นน่าสนใจ ผู้วิจัยได้พัฒนารูปแบบเครื่องแต่งกายลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน 
จังหวัดตรัง โดยการเริ่มนำหลักการทางด้านเครื่องแต่งกายทางด้านนาฏศิลป์และทฤษฎีการจัดวางสีในด้านทัศนศิลป์
เพ่ือให้เครื่องแต่งกายที่ออกแบบจัดทำขึ้นใหม่นั้นมีความสวยงามและน่าสนใจ ทั้งยังถูกต้องตามหลักของนาฏศิลป์
พ้ืนเมืองภาคใต ้ได้ดังนี้ (เพชรไพลิน หนูนวล, 2566); (ธิดา เสวียนชัย, 2566) 
   3.1 เครื่องแต่งกายของ แขกแดง หรือแขกเทศ สวมใส่เสื้อแขนยาว กางเกงขายาวสีทอง ตัดแบบ
พอดีตัวด้วยผ้าไหมอิตาลี่ สวมเสื้อกั๊กสีแดง ตัดแบบพอดีตัว ด้วยผ้ากำมะหยี่ ส่วนล่างสวมผ้าซอแกะสีน้ำตาลแดง  
มีลวดลายเส้นสีน้ำทอง ตัดเย็บแบบพอดีตัว พับขอบเป็นเข็มขัดและจับช่อดอกไม้ไว้ที่เอวด้านขวา  
   3.2 นางเอกยายี คนที่ 1 สวมเสื้อบานง ส่วนกลางลำตัวตัดเย็บด้วยผ้าไหมอิตาลี่สีชมพูตกแต่งด้วย
ผ้าลูกไม้สีทองที่ชายเสื้อ ส่วนแขนทั้งสองข้างตัดเย็บด้วยผ้าชีฟองสีชุมพูอ่อน ส่วนล่างสวมผ้าถุงปาเต๊ะสีบานเย็น
ตกแต่งลวดลายดอกไม้สีทองที่ชายผ้าถุง  
   3.3 นางเอกยายี คนที่ 2 สวมเสื้อบานง ส่วนกลางลำตัวตัดเย็บด้วยผ้าไหมอิตาลี่สีฟ้าตกแต่งดว้ย
ผ้าลูกไม้สีทองที่ชายเสื้อ ส่วนแขนทั้งสองข้างตัดเย็บด้วยผ้าชีฟองสีฟ้าอ่อน ส่วนล่างสวมผ้าถุงปาเต๊ะสีฟ้าตกแต่ง
ลวดลายดอกไม้สีขาวทองที่ชายผ้าถุง  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

ภาพที่ 2 ผลงานการพัฒนารูปแบบเครื่องแต่งกายลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง  
 

อภิปรายผล 
 การศึกษาวิจัยเรื่อง การพัฒนารูปแบบเครื่องแต่งกายการแสดงพื้นบ้านลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน 
จังหวัดตรัง สามารถอภิปรายผลร่วมกับแนวความคิดการออกแบบเครื ่องแต่งกายสำหรับการแสดง ทฤษฎี  
การแพร่กระจายทางวัฒนธรรม และทฤษฎีสุนทรียศาสตร์ ได้ดังนี้ 
  1. การแสดงลิเกป่าได้เข้ามาในจังหวัดตรังโดยแขกเทศที่มาขายเสื้อผ้าในเมืองทับเที ่ยงที ่ได้นำเอา
ศิลปะวัฒนธรรมประจำท้องถิ่น การร้องรำทำเพลงลิเกป่า มาเผยแพร่ให้แก่ชาวใต้ในจังหวัดตรังซึ่งมีบรรพบุรุษของ 
คณะบ้านคลองปะเหลียนได้เข้าไปศึกษาตั้งแต่ปี 2546 เนื้อร้องและทำนองได้ถูกปรับแต่งขึ้นใหม่ ให้สอดคล้องกับ
ธรรมชาติสถานที่อยู่อาศัยในจังหวัดตรัง และ เรื่องราวบ้านเมืองท่ีเกิดข้ึนในขณะนั้น ได้รับการถ่ายทอดจากรุ่นสู่รุ่น
มาจนถึงปัจจุบัน มีการปรับบทร้องใหม่ให้มีความสั้นกระชับ และเข้าในง่ายแต่ยังคงมีครบองค์ในทุกช่วงของการแสดง 
ปรากฎการณ์ดังกล่าวสอดคล้องกับ ทฤษฎีการแพร่กระจายทางวัฒนธรรมของ  (Ralph, L., 2436) ที่ได้กล่าวถึง 



54 | Vol.12 No.4 (April 2025)                                                         ปีที่ 12 ฉบับที่ 4 (เมษายน 2568) 

การเปลี่ยนแปลงทางสังคมที่เกิดจากการแพร่กระจายทางวัฒนธรรมโดยเกิดจากการติดต่อสื่อสารระหว่างสังคม  
ที่ต่างวัฒนธรรมรวมกันและต่างแพร่กระจายวัฒนธรรมไปสู่กันและกันเมื่อเกิดการเปลี่ยนแปลงทางสังคมส่วนใหญ่
เกิดจากการแพร่กระจายของวัฒนธรรมภายนอกเข้ามามากกว่าเกิดจากการผลิตคิดค้นขึ้นเองในสังคมหรือถ้ามี  
ก็มักจะเกิดจากการนำสิ่งใหม่ ๆ จากภายนอกมาผสมผสานของที่มีอยู่แล้วให้เป็นของใหม่ที่ไม่เคยมีมาก่อนเช่นเดียวกัน 
กับการแสดงลิเกป่าท่ีถูกนำมาโดยชาวต่างชาติที่มีความสามารถทางด้านขับร้องและการแสดง มีความน่าสนุกสนาน
น่าชมจนผู้คนเกิดความหลงใหลและชื่นชอบและมีการถ่ายทอดฝึกฝนแนะนำการแสดงนั้นให้แก่ชาวบ้านจังหวัดตรัง
ที่สนใจ จนมีการสืบทอดมาถึงปัจจุบัน 
  2. การพัฒนารูปแบบเครื่องแต่งกายการแสดงพ้ืนบ้านลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง ผู้วิจัย
ได้ออกแบบและจัดทำรูปแบบเครื่องแต่งกายต้นแบบให้แก่นักแสดงหลักคณะคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง จำนวน 
3 ชุด คือ ชุดแขกแดง 1 ชุด ประกอบด้วย เสื้อแขนยาว กางเกงขายาว สีทอง สวมเสื้อกั๊กและนุ่งโสร่งผ้าซอแกะ  
สีแดงลายน้ำทอง ชุดยายีคนที่ 1 สวมเสื้อบานงแขนยาวสีชมพู นุ่งผ้าถุงปาเต๊ะสีชมพูลายน้ำทอง ชุดยายีคนที่ 2 
สวมเสื้อบานงสีฟ้า นุ่งผ้าถุงผ้าปาเต๊ะสีฟ้าลายน้ำทอง โดยใช้ทฤษฎีของการสื่อสารผ่านความหมายของสีต่าง ๆ  
(Peeranat, D., 2565) กล่าวคือ ชุดของแขกแดง ใช้สีทองเป็นสีชุดยืนพ้ืนด้านใน หมายถึง ความมั่งคั่ง ร่ำรวย มีคุณค่า 
ในด้านศาสนา ยังสื่อถึงความศักดิ์สิทธิ์ การหยั่งรู้ แต่ในเเง่ลบ หมายถึง  ความฟุ่มเฟือย และ โอ้อวด ได้อีกด้วย  
ซึ่งตรงกับบุคลิกของแขกแดง ที่พยายามเกี้ยวพาราสียายีให้ไปอยู่ด้วย การพูดพรรณนาถึงสิ่งต่าง ๆ ทั้งเพชรนิลจินดา 
และของมีค่ามากมายที่จะมอบให้นาง ส่วนเสื้อกั๊กและโสร่ง ใช้สีแดง ซึ่งหมายถึง ความรัก ความร้อนแรง ที่แฝง
ด้วยความแข็งแกร่ง ดั่งความรักที่แขกแดงมีต่อยายี ชุดของยายีคนที่ 1 ใช้สีชมพู ความนุ่มนวลอ่อนหวาน ละเอียดอ่อน 
อ่อนโยนและเพ้อฝัน เช่นเดียวกับตัวยายี ที่ในเนื้อเรื่องบทร้องจะมีบุคลิกขี้อ้อน ขี้อาย แต่ก็ไม่อาจปิดบังความรัก  
ที่มีต่อแขกแดงได้ ถึงเริ่มเรื่องจะเล่นตัวมากเพียงใดแต่สุดท้ายก็ต้องยอม จากบ้านไปพร้อมกับแขกแดง  ชุดยายี 
คนที่ 2 ใช้สีฟ้า สื่อถึงความสดใส อ่อนโยน ความฝัน และที่สำคัญยังรวมไปถึงความอิสระดั่งก้อนเมฆที่อยู่บนท้องฟ้า 
เปรียบดั่งตัวยายีคนที่ 2 นั้น ถึงแม้จะเป็นเมียสองเเต่มีความรักให้แขกแดงอย่างเหลือล้น พร้อมจะเดินทางร่วมเคียง
ข้างกันไปกับเขาทุกที่ ดั่งท้องฟ้าที่ไม่มีวันหายไปไหน ไม่ว่าจะกลางวันหรือกลางคืนก็ตาม โดยรูปแบบเครื่องแต่งกาย 
ที่ออกแบบจัดทำขึ้นได้นำแแนวความคิดการออกแบบเครื่องแต่งกายสำหรับการแสดง (Kanyachat, W., 2565) 
กล่าวถึงนาฏศิลป์พื้นเมืองภาคใต้ที่มีแบบเครื่องแต่งกายอ้างอิงจากหนุ่มสามชาวมุสลิมที่ผู้ชายสวมเสื้อกั๊กนุ่งโสร่ง 
ผู้หญิงสวมเสื้อบานงนุ่งผ้าปาเต๊ะ ที่เป็นเอกลักษณ์ความงดงามที่สืบทอดมาอย่างช้านาน จนมีการนำรูปแบบเครื่อง
แต่งกายดังกล่าวไปประยุกต์ใช้มากมายในการสร้างสรรค์การแสดงนาฏศิลป์หรือแม้กระทั่งการสวมใส่ในงานพิธีการ
โอกาสต่าง ๆ ก็มีความโดดเด่นเป็นสง่าด้วยเช่นกัน 
  จากข้อความดังกล่าวจึงมีความสอดคล้องกับ ทฤษฎีสุนทรียศาสตร์ ของ วราภรณ์ ดวงแก้ว ที่ได้กล่าวถึง
“สุนทรียศาสตร์” ว่ามาจากศัพท์ภาษาบาลี “สุนทรียะ” แปลว่า ดี งาม สุนทรียศาสตร์จึงมีความหมายตามรากศัพท์
ว่าวิชาที่ว่าด้วยความงาม (วราภรณ์ ดวงแก้ว, 2546) และกมลรส โมฆรัตน์ ได้กล่าวถึง การสื่อถึงอารมณ์ความรู้สึก
ของผู้คิดสร้างสรรค์ ประดิษฐ์ วัตถุสิ่งของต่าง ๆ ให้เกิดความประจักษ์ซาบซึ้งในคุณค่าของความงามที่สามารถสัมผัส
รับรู้ในคุณค่าสุนทรียภาพของสิ่งนั้น ๆ ได้อย่างแท้จริง (กมลรส โมฆรัตน์, 2556) เช่นเดียวกับ การพัฒนารูปแบบ
เครื่องแต่งกายการแสดงพื้นบ้านลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง ในครั้งนี้ผู้วิจัยมีความมุ่งหมายใน  
การถ่ายทอดความรู้นึกคิดที่มีผ่านสีสันและรูปแบบของเสื้อผ้าเครื่องแต่งกายทั้งสามชุดเพ่ือให้ภาพลักษณ์ของคณะ
บ้านของปะเหลียนมีความงดงาม เพ่ิมแรงดึงดูดสร้างจุดสนใจให้แก่ผู้ที่พบเห็นมากยิ่งขึ้นนั้นเอง 
 
 
 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                                                      Journal of MCU Nakhondhat | 55 

สรุปและเสนอแนะ   
 สรุปการวิจัยการพัฒนารูปแบบเครื่องแต่งกายการแสดงพ้ืนบ้านลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง 
ผู้วิจัยได้ลงพ้ืนที่สังเกตการณ์การสาธิตการแสดง และสัมภาษณ์ข้อมูลเชิงลึกในการศึกษาข้อมูลด้านประวัติความเป็นมา
และรูปแบบการแสดงลิเกป่า รวมถึงสภาพปัจจุบัน ปัญหา อุปสรรคต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นภายในคณะบ้านคลองปะเหลียน 
จังหวัดตรัง นำมาสู่การสนทนากลุ่มย่อยระหว่างสมาชิกลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียนและผู้เชี่ยวชาญทางด้าน
การออกแบบเครื่องแต่งกายนักแสดงหลักให้มีความสอดคล้องกับหลักทางด้านนาฏศิลป์พื้นเมืองภาคใต้และ  
ความงามทางด้านสุนทรียศาสตร์มากขึ้น ได้แก่ ชุดแขกแดง จำนวน 1 ชุด และ ชุดยายี จำนวน 2 ชุด โดยตัดเย็บ
แบบพอดีตัวให้แก่นักแสดงหลักตัวจริงในขณะนั้น ไว้เป็นต้นแบบในการนำไปปรับใช้แก่นักแสดงในรุ่นถัด ๆ ไป 
ข้อเสนอแนะในงานวิจัย 1) ควรมีการศึกษาแนวทางการอนุรักษ์ลิเกป่า คณะบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง ให้คงอยู่
ต่อไปแก่คนรุ่นหลัง 2) ควรมีการศึกษาพัฒนาเรื่องท่ารำที่ใช้ในการแสดงให้มีความสอดคล้องกับเนื้อร้องและ  
มีความหลากหลายน่าสนใจ 3) ควรมีการศึกษาพัฒนาเรื่องบทร้องในการแสดง ให้มีความกระชับและหลากหลาย
มากขึ้นในด้านภาษา เพื่อภายภาคหน้าสามารถนำการแสดงลิเกป่า ไปใช้ในการต้อนรับนักท่องเที่ยว ซึ่งมีจำนวนมาก
ในจังหวัดตรังต่อไปได้  
 

เอกสารอ้างอิง 
กมลรส โมฆรัตน์. (2556). ทฤษฎีทางด้านมานุษยวิทยา. เรียกใช้เมื่อ 5 มิถุนายน 2567 จาก https://www.goto 

know.org/posts/206330 
เกียรติก้อง แก้วละเอียด. (16 พ.ค. 2566). สภาพปัจจุบัน ปัญหาและอุปสรรคที่เกิดขึ้นในคณะลิเกป่าบ้านคลอง 

ปะเหลียน จังหวัดตรัง. (เสาวณีย์ บางโรย, ผู้สัมภาษณ์) 
ด้วน ทองดี. (16 พ.ค. 2566). รูปแบบการแสดงและบทร้องของคณะลิเกป่าบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง. 

(เสาวณีย์ บางโรย, ผู้สัมภาษณ์) 
ธิดา เสวียนชัย. (16 พ.ค. 2566). อุปสรรคและปัญหาในการพัฒนาเครื่องแต่งกายของคณะลิเกป่าบ้านคลอง 

ปะเหลียน จังหวัดตรัง. (เสาวณีย์ บางโรย, ผู้สัมภาษณ์) 
นครินทร์ หนูนวล. (20 พ.ค. 2566). การจัดเตรียมความพร้อมในการแสดงของคณะลิเกป่าบ้านคลองปะเหลียน 

จังหวัดตรัง. (เสาวณีย์ บางโรย, ผู้สัมภาษณ์) 
บุญมี แก้วละเอียด. (20 พ.ค. 2566). บทร้องของยายีคณะลิเกป่าบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง. (เสาวณีย์ บางโรย, 

ผู้สัมภาษณ์) 
เพชรไพลิน หนูนวล. (16 พ.ค. 2566). อุปสรรคและปัญหาในการพัฒนาเครื่องแต่งกายของคณะลิเกป่าบ้านคลอง

ปะเหลียน จังหวัดตรัง. (เสาวณีย์ บางโรย, ผู้สัมภาษณ์) 
ภานุพงศ์ บุญสุข. (16 พ.ค. 2566). บทร้องของแขกแดงคณะลิเกป่าบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง. (เสาวณีย์ 

บางโรย, ผู้สัมภาษณ์) 
วราภรณ์ ดวงแก้ว. (2546). ทฤษฎีสุนทรียศาสตร์. เรียกใช้เมื่อ 4 มีนาคม 2567 จาก https://www.nectec.or.th/ 

schoolnet/library/create-web/10000/generality/10000-10184.html 
สิริชัย ทองดี. (20 พ.ค. 2566). สภาพปัจจุบัน ปัญหาและอุปสรรคที่เกิดขึ้นในคณะลิเกป่าบ้านคลองปะเหลียน 

จังหวัดตรัง. (เสาวณีย์ บางโรย, ผู้สัมภาษณ์) 
เอกภพ ปานคง. (20 พ.ค. 2566). บทขับกลอย 12 ชุดของคณะลิเกป่าบ้านคลองปะเหลียน จังหวัดตรัง. (เสาวณีย์ 

บางโรย, ผู้สัมภาษณ์)  



56 | Vol.12 No.4 (April 2025)                                                         ปีที่ 12 ฉบับที่ 4 (เมษายน 2568) 

Kanyachat, W. (2565). แนวความคิดการออกแบบเครื่องแต่งกายสำหรับการแสดง. Retrieved February 22, 2567, 
from https://pubhtml5.com/oeea/ughx/basic/ 

Peeranat, D. (2565). ความหมายของสีต่าง ๆ. Retrieved February 20, 2566, from https://www.allwedo. 
in.th/post/ความหมาย-นัยยะ-และอารมณ์ต่างๆที่แฝงอยู่ในสีแต่ละสี 

Ralph, L. (2436). ทฤษฎีการแพร่กระจายทางวัฒนธรรม. Retrieved March 4, 2567, from https://the 
library.mju.ac.th/wp-content/uploads/2023/04/7.pdf 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


