
ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 1 (มกราคม 2568) : Vol.12 No.1 (January 2025) 
https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JMND 

 
 

บทความวิชาการ : Academic article 

 
ตามรอยปณิธานของพุทธทาสภิกขุ* 

FOLLOWING THE ASPIRATIONS OF BUDDHADASA BHIKKHU 
 

ธรรม เล่ืองสุนทร*, ดิเรก นุ่นกล่ำ, กันตภณ หนูทองแก้ว, พระพันธ์ ธมฺมวํโส (อนันตพงศ์), สุขอุษา นุ่นทอง 
Tam Luansunthorn*, Direk Nunklam, Kantaphon Nuthongkaew, Phar Pan Thammawangso (Anantapong), Sukusar Nuntong   
คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย นครศรีธรรมราช ประเทศไทย 
Faculty of Social Sciences, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nakhon Si Thammarat, Thailand 
*Corresponding author E-mail: soontorn.tham245@gmail.com 

 
บทคัดย่อ  
 บทความน้ีมีวัตถุประสงค์เพื่อ ตามรอยการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ของพุทธทาสภิกขุ 3 ประการ ได้แก่  
1) พยายามเข้าถึงหัวใจศาสนาของตน 2) ทำความเข้าใจระหว่างศาสนา 3) การนำโลกออกมาเสียจากวัตถุนิยม  
เพื่อหนุนนำเสริมคุณภาพชีวิตของเยาวชนจังหวัดสุราษฎร์ธานี และได้ร่วมสร้างภาคีเครือข่ายของเยาวชนจังหวัด 
สุราษฎร์ธานี โดยได้ดำเนินการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามรอยปณิธานพุทธทาสภิกขุ ที่มั่นคงของเยาวชนตามบริบท
จังหวัดสุราษฎร์ธานีใน 4 ด ้าน ได ้แก่ 1) ด ้านสุขภาพและร่างกาย เยาวชนที่แข็งแรงปลอดโรคภัยเป็นฐานใน  
การปฏิบ ัต ิธรรม 2) ด ้านสังคมและเศรษฐกิจ เยาวชนมีสังคมที ่ดีงาม และเศรษฐกิจของครอบครัวที ่ไปได้  
3) ด้านจิตใจ เยาวชนก็มีจิตใจ ที่ประกอบด้วย สติปัญญารูเ้ท่าทันความเปล่ียนแปลงของโลก และ 4) ด้านส่ิงแวดล้อม 
เยาวชนต้องสามารถอยู่ในส่ิงแวดล้อมได้อย่างเอ้ือเฟื้อและเก้ือกูลตามรอยปณิธาน ที่กล่าวถึงเป็นส่วนหน่ึงใน  
การตามรอยปณิธานพุทธทาสภิกขุ จึงรวบรวมเป็นรอยปณธิานได ้ดังน้ี 1) วิถีพุทธทาสภิกขุ เน้นการทำความเข้าใจ
ธรรมชาติของจิตใจ และการปฏิบัตธิรรมเพื่อเข้าถึงความจริงและหลุดพ้นจากความทกุข์ หลักสำคัญ 2) ศึกษาธรรม
อย่างถูกวิธี เรียนรู้ความเป็นมนุษย์เข้าถึงปณิธาน 3 ประการ และเรียนรู้ ถึงความเป็นจริงของชีวิตอย่างถูกต้อง  
แห่งวิวัฒนาการ รวมถึงมีการพัฒนาจิตใจ 3) วิถีธรรมชาติ ท่านเน้นให้เป็นหน่ึงเดียวกับธรรมชาติ 4) การศึกษา
ธรรมและการสอนธรรม ท่านเน้นที่ถึงความเข้าใจ และปฏิบัติตามหลักธรรมะของพระพุทธเจ้าอย่างลึกซ้ึงและเป็น
รูปธรรม 5) การแสดงธรรม ท่านเน้นการนำเสนอหลักธรรมะในรูปแบบที่เรียบง่าย เข้าใจ และเข้าถึงได้ โดยมุ่งสร้าง
ความเข้าใจที่ถูกต้องและมีประสิทธิภาพ 
คำสำคัญ: ตามรอยการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์, พุทธทาสภิกขุ, คุณภาพชีวิต 
 
Abstract 
  This academic article aims to trace the approach of human resource development as 
conceptualized by Buddhadasa Bhikkhu, focusing on three main aspects: 1) Striving to grasp the 
essence of one's own religion, 2) Sostering interfaith understanding, and 3) Steering the world away 
from materialism. These aspects are applied to enhance the quality of life for youth in Surat Thani 
province through the formation of a youth network alliance, dedicated to uplifting lives based on 
the steadfast principles of Buddhadasa. The approach is contextualized into four key areas within 

 
*

 Received December 12, 2024; Revised January 14, 2025; Accepted January 20, 2025 

 
 วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์ pp: 257-265 

ISSN: 3027-8597 (Online) 

mailto:soontorn.tham245@gmail.com


258 | Vol.12 No.1 (January 2025)                                                   ปีที่ 12 ฉบับที่ 1 (มกราคม 2568) 

Surat Thani: 1) Health and Physical Well-being: Emphasis is placed on ensuring that youth maintain 
good health, forming a foundation for spiritual practice. 2) Social and Economic Aspects: Youth are 
encouraged to build strong social relationships and stable family economics. 3 ) Mental Well-being: 
The focus here is on cultivating wisdom and mindfulness, enabling youth to navigate the 
complexities of the modern world. 4 ) Environmental Awareness: Youth are taught to live in 
harmony with their environment, fostering mutual support and coexistence. These guiding 
principles are aligned with Buddhadasa Bhikkhu’s vision and can be encapsulated into five core 
paths: 1) Buddhadasa’s Way: This path emphasizes understanding the nature of the mind and 
practicing Dharma to reach truth and freedom from suffering. 2) Proper Dharma Study: Encouraging 
a correct understanding of humanity, the threefold aspiration, and the reality of life’s evolution 
while nurturing mental development. 3) Natural Living: Advocating for unity with nature. 4) Dharma 
Study and Teaching: This involves deep understanding and application of the Buddha's teachings 
in a clear, tangible manner. 5) Dharma Presentation: Advocating for simplicity and accessibility in 
presenting Dharma teachings, focusing on effective and accurate understanding.  
Keywords: Following The Footsteps of Human Resource Development, Buddhadasa Bhikkhu, 
Quality of Life 
 
บทนำ 
  วัยรุ่นเป็นวัยที่มีความสลับซับซ้อน เพราะวัยรุ่นเป็นวัยแห่งการเรียนรู้ เป็นวัยแห่งการลองผิด ลองถูก หาก
วัยรุ่นอยู่ในสภาพแวดล้อมที่ดี มีกัลยาณมิตร ส่ิงที่วัยรุ่นอยากเรียนรู้ อยากลองก็ส่งผลให้วัยรุ่นได้รับส่ิงที่ดี  ๆ ตาม
ไปด้วย หากเมื่อใดที่วัยรุ่นอยู่ในสภาพแวดล้อมที่เอ้ือต่อการเรียนรู้ที่ผิด มีเพื่อนที่คอยชักจูงไปในทางที่ไมถู่กไม่ควร 
เมื่อน้ันวัยรุ่นก็จะเป็นวัยที่ทำให้เกิดปัญหาตามมาทั้งตอ่ตัวของวัยรุ่นเอง และต่อบุคคลรอบข้าง ท่านพุทธทาสภิกขุ
ได้ช่ือว่าเป็นพระสงฆ์รูปหน่ึงที่มีบทบาทในการช้ีนำสังคมให้เข้าถึงศาสนาของตนเองอย่างถึงแก่น ทำความเข้าใจ
ศาสนาอ่ืน และทำตนให้หลีกออกจากวัตถุนิยม ท่านได้กล่าวถึง ปัญหาของวัยรุ่นสาเหตุที่ทำให้วัยรุ่นเกิดปัญหา 
ปัจจัยที่ทำให้วัยรุ่นเกิดปัญหา และได้เสนอหลักการและแนวทางในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ไว้อย่างน่าสนใจ  
(ปัทวี สัตยวงศ์ทิพย์, 2558)  
  การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ตามหลักศาสนาน้ัน พุทธทาสภิกขุ (พระธรรมโกศาจารย์ พระมหาเงื่อม นฺทปัญโญ) 
แห่งสวนโมกขพลาราม วัดธารน้ำไหล ตำบลเวียง อำเภอไชยา จังหวัดสุราษฎรธ์านี เป็นนักปราชญ์ทางพระพทุธศาสนา
ฝ่ายเถรวาทที่มีแนวคำสอนตามพุทธประสงค์ที่มุ่งเพื่อความพ้นทุกข์ ดับทุกข์ ตามคำปณิธาน 3 ประการ อันเป็น
เป้าหมายของท่านน้ัน ต้องการตั้งปณิธาน 3 ประการ ปณิธานข้อ 1 พยายามเข้าถึงหัวใจศาสนาของตน 2 การทำ
ความเข้าใจระหว่างศาสนา-โลกมีหลายศาสนา เป็นไปตามธรรมชาติ-ทุกศาสนามีความมุ่งหมายตรงกัน 3 การนำ
โลกออกมาเสียจากวัตถุนิยม ศึกษาให้เข้าใจคำว่า “วัตถุนิยม”- วัตถุนิยมทำโลกร้อนด้วย กิน กาม เกียรติ–วัตถุ
นิยมเป็นปัญหาใหญ่ ซ่ึงปัจจุบันสถานการณ์โลกมีการเปล่ียนแปลงอย่างรวดเร็ว อันเน่ืองมาจากการพัฒนาทาง
วิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีด้านสารสนเทศทีท่ำใหม้นุษย์สามารถติดต่อและแลกเปล่ียนข้อมูลข่าวสารระหว่างกันที่
มีความสะดวกสบายมากย่ิงข้ึน สังคมโลกที่เคยกว้างใหญ่กลับแคบลง ดินแดนของแต่ละประเทศที่อ ยู่ห่างไกล 
สามารถติดต่อถึงกันได้ ภายในเวลาไม่ก่ีเส้ียววินาทีประดุจดังเป็นหมู่บ้านโลก (Global Village) ที่มีวิธีการคิด  
การเจริญเติบโต ความสัมพันธ์ทางเศรษฐกิจ การเมือง เทคโนโลยีและวัฒนธรรมที่ เช่ือมโยงระหว่างปัจเจกบุคคล 
ชุมชน หน่วยธุรกิจและรัฐบาล อันมีลักษณะเป็นแบบ เดียวกันทั่วโลกที่เรียกว่า โลกาภิวัตน์ วิธีคิดน้ีนำไปสู่วิถีชีวิต



 วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์                                                      Journal of MCU Nakhondhat | 259 

ปฏิบัติของคนทั่วโลกที่ระบุในมิติความสัมพันธ์เชิงพัฒนาเพื่อยกระดับคุณภาพชีวิตตามหลักการที่ตนเช่ือถือและ
ศรัทธา สำหรับท่านพุทธทาสภิกขุ ได้เน้นย้ำคุณภาพชีวิตเชิงพุทธในมิติความไม่เห็นแก่ตัวโดยยึดหลัก 3 ประการ 
เพื่อหนุนเสริมคุณภาพชีวิตของเยาวชน ดังกล่าวแล้ว 
  พุทธทาสภิกขุได้ช้ีแนะและแนะแนวทางการดำเนินชีวิตให้แก่บุคคลประเภทต่าง ๆ ทุกเพศทุกวัย และ  
ทุกวงการ ธรรมะที่สอนเพื ่อการแนะแนวทางการดำเนินชีวิตมีทั ้งใน ระดับศีลธรรม และปรมัตถธรรมที่ลึกซ้ึง  
โดยท่านเป็นผู้พยายามเปิดเผยส่ิงที่มีประโยชน์ สูงสุดในพระพุทธศาสนา น่ันคือ นิพพานสำหรับทุกคน ชักชวนให้
ท ุกคนปฏิบัติให้ได้รับผล ในชีวิตที ่ยังเป็นอยู ่นี ้โดยพยายามอธิบายแล้วอธิบายอีก แยกแยะชี้แจงทำให้เข้าใจ  
โดยประจักษ์ได้ (สมเจตน์ ผิวทองงาม, 2557) 
  วรรณกรรมคำสอน เป็นวรรณกรรมที่ให้คติสอนใจแก่ผู้อ่านในการดำรงชีวิตให้มีความสุข และเป็นที่พึง
พอใจของบุคคลต่าง ๆ ในสังคม สาระธรรมคำสอนมักเกิดจากประสบการณ์ของผู้ใหญ ่สำหรับใช้สอนลูกหลานสืบ
ต่อ ๆ กัน เพื่อสร้างค่านิยมพื้นฐานให้ลูกหลานเกิดความรักในตนเอง รักผู้อ่ืน และรักศักดิ์ศรี ของผู้อ่ืนด้วย (อัครา 
บุญทิพย์, 2548) การปลูกฝังคุณธรรมและจรยิธรรมใหแ้ก่คนในสังคมเพื่อให้มแีนวทางการประพฤตดิีประพฤติชอบ
น้ัน เป็นส่ิงสำคัญและฝังราก ลึกอยู่ในโครงสร้างของสังคมไทยตลอดมา ดังปรากฏ ด้วยเหตุผลที่พุทธทาสภิกขุ  
ได้เผยแผ่หลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้าในวิธีการของทา่นทีท่่านเรียกว่า วิถีพุทธธรรม น้ันจึงทำให้ข้าพเจ้ามแีรง
บันดาลใจให้เขียนบทความเพื่อส่งเสริมการเผยแผ่ธรรมของพุทธทาสภิกขุ ในเรื่องการพัฒนาและเสริมสร้างคณุภาพ
ชีวิตอย่างยั่งยืนตามรอยปณิธานพุทธทาสภิกขุ เพื่อหนุนเสริมชีวิตวิถีใหม่ของประชาชนจังหวัดสุราษฎร์ธานี อันจะ
ได้เป็นประโยชน์เพื่อมหาชนตามพุทธประสงค์ต่อไป 
 
ตามรอยการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ของพุทธทาสภิกขุ ปณิธาน 3 ประการ 
 ตามรอยการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ของพุทธทาสภิกขุ 3 ประการ ได้แก่ 1) พยายามเข้าถึงหัวใจศาสนา
ของตน 2) ทำความเข้าใจระหว่างศาสนา 3) การนําโลกออกมาเสียจากวัตถุนิยมเพื่อหนุนนําเสริมคุณภาพชีวิตของ
เยาวชนจังหวัดสุราษฎร์ธานี และได้ร่วมสร้างภาคีเครือข่ายของเยาวชน จังหวัดสุราษฎร์ธานี โดยได้ดำเนินการ
พัฒนาคุณภาพชีวิตตามรอยปณิธานพุทธทาสภิกขุ ที่มั่นคงของเยาวชนตามบริบทจังหวัดสุราษฎร์ธานีใน 4 ด้าน 
ได้แก่ 1) ด้านสุขภาพและร่างกาย เยาวชนที่แข็งแรงปลอดโรคภัยเป็นฐานในการปฏิบัติธรรม 2) ด้านสังคมและ
เศรษฐกิจ เยาวชนมีสังคมที่ดีงาม และเศรษฐกิจของครอบครัวทีไ่ปได ้3) ด้านจิตใจ เยาวชนก็มีจิตใจที่ประกอบดว้ย 
สติปัญญารู้เท่าทันความเปล่ียนแปลงของโลก และ 4) ด้านส่ิงแวดล้อม เยาวชนต้องสามารถอยู่ในส่ิงแวดล้อมได้
อย่างเอ้ือเฟื้อและเก้ือกูลตามรอยปณิธาน โดยอธิบายรายละเอียดในแต่ละข้อ ดังน้ี 
  ปณิธานข้อที่ 1 การพยายามเข้าถึงหัวใจศาสนาของตน 
  การพยายามเข้าถึงหัวใจศาสนาของตน ในที่น้ี ท่านพุทธทาสภิกขุ หมายถึงพุทธศาสนา (อินทุวรรณา เชย
ช่ืนสกุล, 2551) สรุปตามคำถามหลัก 4 ข้อ คือ การเข้าถึงหัวใจพุทธศาสนาคืออะไร จากอะไร เพื่ออะไร และ  
โดยวิธีใด ได้แก่ 1) การเข้าถึงหัวใจพุทธศาสนา คือ การเห็นแจ้งด้วยความรู้สึกในใจอย่างแท้จริงว่า ส่ิงทั้งหลายทั้ง
ปวงอันใคร ๆ ไม่ควรยึดมั่นถือมั่น ทุกส่ิงเป็นการปรุงแต่งของธาตุทั้งหก ดิน น้ำ ไฟ ลม อากาศ วิญญาณ ซ่ึงเปล่ียนแปลง 
ไม่คงที่ตายตัว น่าเกลียด ตั้งอยู่ตามธรรมดา เป็นไปตามกฎเกณฑ์ของธรรมดา เป็นเหตุเป็นปัจจัยอาศัยกันเกิดข้ึน 
ว่างจากตัวตน เป็นเช่นน้ันเอง ไม่มีอะไรน่าเอา น่าเป็น เป็นต้น พุทธศาสนาสอนให้เห็นความว่างจากส่ิงที่เป็นตวัตน 
สอนให้แบ่งสิ ่งต่าง ๆ  ท ี ่เป ็นปรากฏการณ์นั้น ๆ ออกเป็นส่วน ๆ  ไม่ม ีส่วนไหนเป็นตัวตน และสอนให้เห็นว่า 
ส่ิงทั้งหลายเน่ืองอยู่กับจิต เป็นไปช่ัวขณะ ๆ ตามความรู้สึกของจิต ไม่มีตัวตนที่ถาวร เมื่อไม่มีตัวตน ก็จะไม่มีอะไร
แผดเผาตน สพฺเพ ธมฺมา นาล อภิวิเนสาย ส่ิงทั้งหลายทั้งปวงอันใคร ๆ ไม่ควรยึดมั่นถือมั่น สพฺเพ ธมฺมา อนตฺตา 
สิ ่งท ั ้งหลายทั้งปวงไม่ใช่ตัวตน เป ็นสักว่าธรรมชาติ ตามธรรมชาติ นี ้ค ือ  หลักข้อเดียวที่เป็นหัวใจพุทธศาสนา  



260 | Vol.12 No.1 (January 2025)                                                   ปีที่ 12 ฉบับที่ 1 (มกราคม 2568) 

ส่วนเรื่องอ่ืนเป็นเรื่องประกอบเพื่อให้เข้าใจความจริงข้อน้ี 2) เหตุที่ต้องเข้าถึงหัวใจพุทธศาสนา เน่ืองจากความไร้
ศีลธรรมของประชาชนในสังคม ดำรงชีวิตผิดจากธรรมชาติและกฎธรรมชาติ ตกอยู่ในบ่วงอำนาจวัตถุนิยม เต็มไป
ด้วยกิเลส ยากจน ทุจริต เส่ือมทราม ไม่ละอายช่ัวกลัวบาป อันธพาลนานาแบบ ระบบงานยุติธรรมที่ไม่ยุติธรรม 
บ้านเมืองไม่สะอาด ลูกไม่รู้คุณพ่อแม่ ศิษย์ไม่รู้คุณครู เพื่อนไม่รู้คุณเพื่อน พลเมืองไม่จงรักภักดีต่อประเทศ ชาติ 
ศาสนา พระมหากษัตริย์ สาวกไม่รู้คุณของศาสดา เป็นต้น 3) เป้าหมายของการเข้าถึงหัวใจพุทธศาสนา เป็นไป  
เพื่อชีวิตที่สงบเย็น เป็นสุข ปลอดจากทุกข์ทั้งปวง ทั้งหมดของพระธรรมที่นำไปสู่ความดบัทกุข์เริ่มจากพระรัตนตรยั
อันเป็นเหตุปัจจัยต้น จำแนกเป็นปริยัติ ปฏิบัติ ปฏิเวธ โดยเฉพาะปฏิบัติน้ันนำไปสู่ศลี สมาธิ ปัญญาที่รู้แจ้งเห็นจรงิ
ในไตรลักษณ์ (อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) อันเป็นหัวใจพุทธศาสนา 4) พุทธศาสนิกเข้าถึงหัวใจพุทธศาสนาไดห้ลายวธิี 
เช่น เข้าใจภาษาคน – ภาษาธรรม การไม่รู้ภาษาธรรมเป็นอุปสรรคอันย่ิงใหญ่ทำให้เข้าไม่ถึงหัวใจศาสนา , ฝึกให้มี
สติสัมปชัญญะด้วยอานาปานสติภาวนา, พยายามดึงจิตของตนออกจากอำนาจวัตถุนิยม หันมาหาธรรมนิยม, มอง
ส่ิงทั้งปวงด้านใน, ดำเนินชีวิตตามอริยมรรคมีองค์แปด, จัดตั้งกระทรวงศีลธรรมและศาสนา, ทดลองเข้าถึงหัวใจ
พุทธศาสนาด้วยการเข้าค่ายครอบครัว ค่ายเยาวชนรักษ์ดี ณ ธรรมาศรมนานาชาติ ไชยา เป็นต้น 
  การพยายามเข้าถึงหัวใจศาสนาของตนท่านพุทธทาสภิกขุจะสร้างจากภายในไม่ใช่ภายนอก ท่านจะสู้กับ
กิเลสภายในไม่ใช่สู้กับกิเลสภายนอกและลักษณะของการทำงานด้านสันติภาพโลก ท่านจะเน้นในเรื่องของการดูจติ
ดูใจแล้วก็ขัดเกลากิเลสมัน เป็นสนิมกินใจของแต่ละคนออกมาแล้วก็กลับออกมาเข้าเปลือก เพื่อที่จะให้ส่ิงเหล่าน้ัน
ส่ิงที่ดีงามในจิตใจ คือ พื้นฐานของความเป็นมนุษย์ก็อย่างที่กล่าวว่าเป็นมนุษย์เป็นได้เพราะใจสูง เพราะฉะน้ัน    
พุทธทาสภิกขุพูดถึงสภาพ วิธีการขอคำแนะนำเรื่องของการดูจิตใจและก็ให้คนมาน่ังเคลียร์ใจ กัน เพื่อที่จะหา
ทางออกร่วมกันไม่มีใครที่จะ เอาชนะกันตลอดเวลามีการแพ้ มีการชนะทุกคนก็ยอมรับในความแตกต่างจากน้ัน
เดินทางไปด้วยกัน 
  ปณิธานข้อที่ 2 ทำความเข้าใจระหว่างศาสนา 
  สำหรับปณิธานข้อที่ 2 คือ การทำความเข้าใจระหว่างศาสนาตามมุมมองของพุทธทาสภิกขุมีปัญหาและ
อุปสรรค 2 อย่าง คือ 1) การมีอคติ คือ การมีความลำเอียงทางศาสนาและการมีอุปาทาน คือ การนับถือศาสนาที่
ตนนับถือด้วยอุปาทานทำใหศ้าสนิกมีความยึดมัน่ถือมั่นและความโน้มเอียงทางด้านศาสนาที่ตนนับถืออย่างสุดโตง่
อันจะส่งผลทำให้เกิดความขัดแย้งทางศาสนา และ 2) 3 ก. กิน กาม และเกียรติ ทั้ง 3 ก. เป็นส่ิงที่ทำให้มนุษย์มี
ความหลงระเริงเพลิดเพลินอยู ่ในรูป รส กลิ ่น เสียง และการสัมผัสเกิดจากการมุ่งตอบสนองกิเลสตัณหาจน
กลายเป็นทาสของกิน กาม และเกียรติ การมีอคติและอุปาทานตลอดจน 3 ก. กิน กาม และเกียรติ ทั้งหมดเป็น
ปัญหาและอุปสรรคในการทำความเข้าใจระหว่างศาสนา ในส่วนของจุดร่วมทางศาสนาโดยศาสนาทุกศาสนาต่างมี
หลักคําสอนอันเป็นเป้าหมายของการทำความเข้าใจระหว่างศาสนามี 2 อย่าง คือ 1) การทลายความเห็นแก่ตัว
หลักคําสอนในศาสนาแต่ละศาสนาต่างมีเป้าหมายที่ชัดเจน คือ การทลายความเห็นแก่ตัวในการ นับถือศาสนา
ของศาสนิก การทะลายความเห็นแก่ตัวทำให้ศาสนิกมีจิตใจที ่มีความรักและความเมตตาต่อกันและกันไม่มี  
การแบ่งแยกระหว่างเพื่อนต่างศาสนา และ 2) การสร้างสันติสุขระดับบุคคลโดยทำให้บุคคลน้ันมีพฤติกรรมทาง
กายและวาจามีความเปน็ปกติและมคีวามเรยีบรอ้ยโดยการไมส่ร้างความเดือดรอ้นแก่ตนและสังคมเป้าหมายสำคญั
ประการหน่ึงในแต่ละศาสนา คือ การสร้างสันติสุขทั้งในระดับบคุคลและระดับสังคม ในส่วนของหลักพุทธธรรมใน
การทำความเข้าใจระหว่างศาสนามี 2 อย่าง คือ 1) หลักสัมมาทิฏฐิ คือ การสร้างจิตสํานึกใหม่ทางศาสนาด้วย  
การมีความเห็นอย่างถูกต้อง 2) หลักเมตตาธรรม คือ การมีความรักที่บรสุิทธิ์ตอ่เพื่อนมนุษย์ด้วยกัน หลักพุทธธรรม
ดังกล่าวเอ้ือต่อการทำเกิด ความเข้าใจระหว่างศาสนาและสามารถสร้างสันติสุขในการอยู่ร่วมกันระหว่างศาสนาใน
สังคมไทยได้เพราะแก่นแท้หรือเน้ือในของแต่ละศาสนาต่างมีวัตถุประสงค์ที่สอดรับกัน คือ การสอนให้ศาสนิก 



 วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์                                                      Journal of MCU Nakhondhat | 261 

“ทะลายความเห็นแก่ตัว” และสอนให้ศาสนิกน้ัน “เป็นคนดี” หัวใจสำคัญของศาสนา คือ “การยอมรับในความแตกต่าง” 
ระหว่างศาสนาของเพื่อนมนุษย์ จนสามารถนําไปสู่การสร้างสันติสุขทางสังคมได้  
  จะเห็นว่าปณิธานข้อที่ 2 คือ การทำความเข้าใจระหว่างศาสนาที่พุทธทาสภิกขุได้มีความพยายามนําเอา
แนวความคิดที่เป็นรากฐานของฝ่ายศาสนาทุกศาสนามาเช่ือมโยงกันทำให้ผู้อ่ืนที่นับถือศาสนาต่าง เกิดความเข้าใจ
ต่อศาสนาที่ตัวเองนับถือ ทำให้เกิดการเข้าถึง “แก่นแท้” ในความเป็นศาสนาจนทำใหเ้กิด “ความสมานฉันท์ในทาง
ศาสนา” และสร้างการพัฒนามนุษย์ตามปณิธานที่ 2 ในสังคมได้ (นคร จันทราช และคณะ, 2563)  
  ปณิธานข้อที่ 3 การนําโลกออกมาเสียจากวัตถุนิยม 
  การนำโลกออกมาเสียจากวัตถุนิยม ฟังดูไมน่่าสนใจ แต่เป็นเรื่องทีต่้องสนใจทีสุ่ด เพราะเป็นศตัรูอันร้ายกาจ
ของมนุษย์ย่ิงกว่าส่ิงใด วัตถุนิยมกำลังครองโลก จับจิตจับใจมนุษย์ทุกคน บีบบังคับให้ดิ้นรนไปในทางลุ่มหลงต่อ
วัตถุ เป็นเหตุให้เห็นแก่ตัว และส่งเสริมให้ย่ิงข้ึนไป โลกจึงเต็มไปด้วยความเห็นแก่ตัว ผลงานของพุทธทาสภิกขุ  
อันเป็นประโยชน์แก่โลก และเป็นประโยชน์แก่พระศาสนา ยังผลให้พุทธทาสภิกขุได้รับรางวัล เกียรติยศที่สูงสุด  
ยกย่องจากองค์การยูเนสโกให้เป็นบุคคลสำคัญทางการศึกษา และจากสถาบันการศึกษาทั่วไปอย่างมาก (ละเอียด 
ศิลาน้อย และธานินท์ เหมบุตร, 2521) สามารถสรุปปณธิานข้อที่ 3 ได้ว่า 1) การนำโลกออกมาเสียจากอำนาจวัตถุ
นิยม (ยุทธนา เพียรเวช, 2548) สรุปว่า การดึงจิตของตนออกมาจากการลุ่มหลงบูชารสอร่อยทางเน้ือห นัง จาก 
การเป็นทาสของกิเลสที่สนองความอยากที่เป็นตัณหา ตามทีท่วารทัง้ 6 ตา หู จมูก ล้ิน กาย ใจ จะส่ังการ เลิกบูชา
กิเลสกิน กาม เกียรติ ที่เกินพอดี ไม่ยึดมั่นว่าเป็นตัวเราของเรา อำนาจวัตถุนิยมในภาษาคน หมายถึง การเช่ือว่า
วัตถุเท่าน้ันที่มีอยู่จริง การเป็นเจ้าของทรัพย์สินเงินทองเป็นส่ิงสำคัญ ใช้ราคาเป็นเกณฑ์ในการจัดแบ่งส่ิงคู่ ช่ัวดี   
มีจน สุขทุกข์ ในภาษาธรรมหมายถึง การลุ่มหลงติดใจบูชารสอร่อยทางเน้ือหนัง ช่ืนชมความสะดวกสบาย ช่ืนชอบ
อำนาจ ตกเป็นทาสของกิเลสที่สนองความอยากที่เป็นตัณหา บูชากิเลส กิน กาม เกียรติ มากเกินพอดี ยึดมั่นว่า
เป็นตัวเราของเรา เกิดภายในจิต ในร่างกายโดยฤทธิ์ของฮอร์โมนตามธรรมชาติ เป็นสัญชาตญาณแห่งความขับ
กล่อม อันเป็นรากฐานของกามารมณ์ เป็นไปตามอำนาจความสุขที่เกิดทางท่อปัสสาวะ วัฒนธรรมตะวันตกสอนให้
เป ็นประชาธิปไตย ปล่อยความรู ้สึกไปตามกิเลส ห ันหลังให้ธรรมะ ระบบการศึกษาไทยทำตามตะวันตกเป็น
การศึกษาหมาหางด้วน เป็นผู้เผยแพร่อำนาจวัตถุนิยม สอนแต่อาชีพ ไม่เห็นความสำคัญและความจำเป็นของ
ศาสนา วัตถุนิยมกลายเป็นศาสนาอย่างหน่ึงที่มีคนนับถือทั่วโลก 2) เหตุที่ต้องนำโลกออกมาเสียจากอำนาจวัตถุ
นิยม เน่ืองจากอำนาจวัตถุซ่ึงมาจากวัฒนธรรมเน้ือหนังนำไปสู่ความเห็นแก่ตัวทุกประเภท จากความมีตัวตนมีของ
ของตน ทำให้ต้องบูชาชีวิตระบบ 3 ก. กิน กาม เกียรติ ที่เกินพอดีนำไปสู่ความทุกข์ จึงหาทางออกว่าการไม่ตามใจ
กิเลสไม่ทำให้ตาย การมีชีวิตเรียบง่าย ระบบ 3 ส.สะอาด สว่าง สงบ เป็นส่ิงที่ทำให้อยู่รอด มีทุกข์น้อยกว่า น่าสนใจ
กว่า และเป็นความจริงได้หากมีปัญญา 3) การนำโลกออกมาเสียจากอำนาจวัตถุนิยมเป็นไปเพื่อให้ชีวิตร่ม เย็น  
ไม่ทุรนทุราย ไม่เร่าร้อน สงบเงียบ ไม่มีนิวรณ์รบกวน ดำเนินชีวิตด้วยสติสัมปชัญญะ ไม่เกิดช่องว่างใหโ้ง่ว่าเปน็ตวักู
ของกู อร่อยบ้าง ไม่อร่อยบ้าง ไม่ได้ดังใจบ้าง จิตจะเยือกเย็นอยู่อย่างปกติที่สุด ไม่ยินดียินร้าย และ 4) ช่วยกันนำ
โลกออกมาเสียจากอำนาจวัตถุนิยมได้หลายวิธี เช่น เรียนรู้อำนาจวัตถุนิยมด้วยปัญญา ให้มองเห็นส่ิงทั้งหลายตาม
ความเป็นจริง เรียนรู้มนต์เสน่ห์แหง่อำนาจวัตถุทีท่ำให้คนส้ินความเป็นมนุษย์ ธรรมนิยมเป็นทางสายเดยีวที่ควรเดิน 
เรียนรู้จากวัตถุธรรมถาวรที่ท่านอาจารย์สร้าง เช่น สวนโมกขพลาราม ธรรมาศรมนานาชาติ ธรรมาศรมธรรมทูต 
ธรรมาศรมธรรมมาตา ซ่ึงเป็นเสมือนขุมทรัพย์ เป็นผลงานแห่งกระบวนการคิด กระบวนการทำงานของกัลยาณมติร
ศิษย์สวนโมกข์ พยายามใช้สถานที่ทำหน้าที่เป็นอุทาหรณ์สอนใจใหค้นใช้วัตถุเพื่อรับใช้จิต ฝึกควบคุมจิต  ดึงจิตจาก
ความลุ่มหลงในวัตถุด้วยวิธีอานาปานสติ ซ่ึงท่านพุทธทาสภิกขุเห็นคุณเป็นอย่างยิ่ง ด้วยเป็นวิธีที่พระพุทธเจ้าทรง
แนะนำ 



262 | Vol.12 No.1 (January 2025)                                                   ปีที่ 12 ฉบับที่ 1 (มกราคม 2568) 

  ท่านพุทธทาสภิกขุได้แสดง และอธิบายปณิธาน 3 ประการ ให้ทุกคนดู อยู่ให้ทุกคนเห็น เย็นให้ทุกคน
สัมผัส มาตั้งแต่เริ่มอุปสมบทจวบจนวัยชรา เชิญชวนให้ทุกคนกลับหลังหันมาดูว่า ชีวิตประกอบด้วยกายและจิต 
กายมีจิตเป็นเครื่องนำให้กายเจริญงอกงาม กายเป็นเพียงกลุ่มธาตุให้จิตอิงอาศัย พุทธศาสนาเป็นเรื่องของจิต  
มิใช่กาย ความทุกข์ โศกเศร้า ไม่สบายกาย ไม่สบายใจ คับแค้นใจ อยากได้ส่ิงใดแล้วไม่ได้น้ันเป็นส่ิงที่เกิดข้ึนในจิต 
ต้องแก้ไขที่จิต 
  วัตถุธรรมที่ท่านพุทธทาสภิกขุมอบไว้ให้รบัใช้จิต ให้เป็นตัวอย่างทดลองชิมรสของความตัง้ใจมั่นทั้งสามข้อ
ให้แก่ทุกคน ทุกเพศ ทุกวัย ทุกเช้ือชาติ คือ สถานที่ที่แสดง ฝึกปฏิบัติ รับผลการปฏิบัติ เพื่อให้จิตเข้าถึงหัวใจ
ศาสนาของตน เพื่อให้จิตเข้าใจหัวใจศาสนาของผู้อ่ืน ดึงจิตของตนออกจากอำนาจวัตถุ คือ อาณาบริเวณสวนโมก
ขพลาราม สวนป่าอันเป็นกำลังแห่งความหลุดพ้นจากทกุข์ เป็นสถานที่ศึกษา ปฏิบัติธรรม ส่งเสริมการพ้นจากทุกข์
ของคนทุกชาตทิกุศาสนา สวนโมกข์จะอยู่ที่คนมจีิตเกล้ียงจากส่ิงสกปรก เกล้ียงจากการยึดมัน่ว่าเป็นตวัฉันเปน็ของฉัน 
คนเหล่าน้ันจะอยู่ที่ใดก็ได้ 
  อาคารสถานที่ภายในอาณาบริเวณสวนโมกขพลารามล้วนแสดงปณิธานของท่านพุทธทาสภิกขุตลอดเวลา 
แสดงให้เห็นหัวใจพุทธศาสนา แสดงให้เห็นหัวใจศาสนาอ่ืน และแสดงให้เห็นการใช้วัตถุสร้างปัญญาให้จิตเรียนรู้  
ใช้วัตถุรับใช้จิต แสดงความเป็นผู้รู้ ผู้เห็นอยู่ รู้อยู่ในส่ิงที่เป็นธรรมชาติ เป็นกฎธรรมชาติ หน้าที่ที่จะต้องปฏิบัติให้
ถูกต้องตามกฎธรรมชาติ และรับผลที่จะเกิดข้ึนจากการปฏิบัติหน้าที่ที่ถูกต้อง อาณาบริเวณโมกขพลารามมีพลัง
ของความสงบ ร่มเย็น สันติ ท่านพุทธทาสภิกขุพยายามทำให้คล้ายคลึงยุคพุทธกาลมากที่สุด ด้วยเห็นว่าหาก
ต้องการเรียนรู้ว่าพระพุทธเจ้าทรงสอนอะไร ก็ต้องลองมีชีวิตตามแบบพระองค์ ดังน้ันท่านพุทธทาสภิกขุจึงจำลอง
ชีวิตสมัยที่ พระพุทธองค์ยังมพีระชนมชี์พ โดยปฏิบัติตามแนวทางทีท่่านให้ไว ้คือ “กินอยู่อย่างต่ำ มุ่งกระทำอย่างสูง  
เป็นอยู่อย่างง่าย มุ่งกระทำส่ิงยาก กินข้าวจานแมว อาบน้ำในคู นอนกุฏิเล้าหมู ฟังยุงร้องเพลง เป็นอยู่อย่างทา ส
เป็นอยู่อย่างตายแล้ว ใช้ชีวิตใกล้ชิดกับธรรมชาติ” ก็คือ ใช้ชีวิตง่าย อยู่ง่าย นอนง่าย นุ่งห่มง่าย กินง่าย ลดการพึ่งพา 
วัตถุส่วนเกิน เป็นความพยายามปฏิบัตติามรอยพระพุทธองค์ เพื่อให้เข้าถึงส่ิงยากที่พระองค์ทรงส่ังสอน ลดอำนาจ
กิเลสตามสัญชาตญาณ ใฝ่หาโพธิ ให้จิตรู้ว่าทกุส่ิงไม่ควรเข้าไปยึดมั่นถือมั่น จิตไม่ฝังตัวเข้าไปในส่ิงใด แล้วยึดมั่นว่า
เป็นตัวตน หรือของตน ซ่ึงก่อให้เกิดทุกข์ (พระสมพงษ์ รติโก และคณะ, 2567)  
  จากแนวคิดของพุทธทาสภิกขุกับออกมาเสียจากวัตถุนิยมสรุปว่า สถานการณ์ โลกมีการเปล่ียนแปลงอย่าง
รวดเร็วและรุนแรง โลกที่เคยกว้างใหญ่มีการแคบลงอย่างเห็นได้ชัด ดินแดนของแตล่ะประเทศที่อยู่หา่งไกลก็สามารถ
ติดต่อถึงกันได้ภายในเวลาไม่ก่ีเส้ียววินาทีประดุจเป็นหมู่บ้านโลก จึงทำให้มีวิธีการคิดและการเจริญเติบโตทาง
เศรษฐกิจ สังคม การเมือง เทคโนโลยี วัฒนธรรมที่เช่ือมโยงกัน ซ่ึงความเจริญเติบโตก็จะมุง่ไปในทางวตัถุกันทั่วโลก 
ทำให้มนุษย์ในสังคมถูกกระตุ้นให้เห็นคณุค่าและความสำคญัของวัตถุ มากกว่าส่ิงอ่ืนใด ส่งเสริมให้เกิดราคะ โทสะ 
และโมหะ หรือกิน กามและเกียรติ ย่ิงมีส่ิงของมากเท่าใดก็จะทำใหม้ีความสุขมากย่ิงข้ึนเท่าน้ัน จนเกิดการแสวงหา
แข่งขันกัน สะสมระหว่างบุคคลในสังคม กระทั่งก่อให้เกิดปัญหาวิกฤติทางสังคม การเมือง เศรษฐกิจ วัฒนธรรม
และทรัพยากรธรรมชาติและส่ิงแวดล้อมอย่างรุนแรงที่ไปสอดรับกับแนวคิด ของพระรูปหน่ึงที่รู้จักกันในนามพุทธ
ทาสภิกขุออกมาเทศนาเตือนสังคมโลกว่า ออกมาเสียจากวัตถุนิยม ตั้งแต่ปี พ.ศ. 2529 การรู้จักและการเข้าใจผล
อันเกิดจากการปฏิบัติตามหน้าที่ตามกฎของธรรมชาติ ซ่ึงตัวหน้าที่ตามกฎของธรรมชาติเป็น สำคัญที่สุด เพราะ
เป็นธรรมนิยมในการดำเนินชีวิตที่ถูกต้อง 8 ประการ ที่มารวมกันเข้าเป็นส่ิงเดียวกันเรียกว่า มรรคมีองค์แปดโดยมี
สัมมาทิฐิเป็นตัวนำทางแห่งการปฏิบัตเิพื่อให้เข้าถึง หรือรู้เท่าทนัความจริงของส่ิงทัง้หลายทัง้ปวงว่ามันเปน็ สักว่าธาตุ
ตามธรรมชาติ อีกนัยหน่ึงถ้ามนุษย์ยังไม่ตกอยู่ภายใต้วัตถุนิยม เพื่อเป็นการป้องกัน หรือการรู้เท่าทันไม่ให้  ตกอยู่
ภายใต้วัตถุนิยมก็จะต้องอาศัยสัมมาทิฐิสัมผัสที่จะคอยปิดก้ัน หรือรู้เท่าทันการปรงุ  แต่งไม่ให้เกิดราคะ โทสะ และ
โมหะในขณะสัมผัส หรือในขณะสัมผัสไม่ปล่อยให้มีการปรุงแต่งเป็นราคะ โทสะ และโมหะ หรือสัมผัสกับรูปแล้วก็



 วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์                                                      Journal of MCU Nakhondhat | 263 

จะสัมมาทิฐิสัมผัสคอยควบคุมการปรุงแต่ง หรือให้เกิดการปรุงแต่งด้วยความรู้รู้สึกตัว รู้เท่าทัน ไม่รู้สึกรัก ไม่รู้สึก
โกรธ ไม่รู้ สึกเกลียด หรือไม่รู้สึกกลัวอะไร และในขณะเดียวกันกลับรู้แจ้งว่า น้ีคืออะไร น้ีเก่ียวข้อง กับเราอย่างไร 
น้ีเราจะต้องทำอย่างไร หรือว่าเราจะไม่ต้องทำอะไร เป็นต้น ฉะน้ัน การออกจากวัตถุนิยมต้องอาศัยธรรมนิยมที่มี
สัมมาทิฐิเป็นส่ิงนำทางไปสู่เป้าหมายในการดำเนินชีวิตด้วยความตั้งมั่น (เกียรติศักดิ์ ดวงจันทร์, 2562)  
 
การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ตามรอยปณิธานพุทธทาสภิกขุเพ่ือหนุนเสริมคุณภาพชีวิตของเยาวชน 
  ด้านความมั่งคงทางสุขภาพร่างกาย ท่านแสดงให้เห็นว่าการพัฒนาสุขภาพร่างกายโดยยึดหลักธรรมเป็น
การดูแลสุขภาพผ่านการมีสติ รวมถึงฝึกสติช่วยให้เรามคีวามตระหนักรู้ถึงการดูแลสุขภาพ เช่น การเลือกอาหารทีด่ี
ต่อร่างกาย การออกกำลังกาย และการพักผ่อนอย่างเพียงพอ การรับรู้ในธรรมชาติของร่างกาย การเห็นความไม่
เที่ยงของร่างกาย: การเข้าใจว่าร่างกายมีความเปล่ียนแปลงตามกาลเวลา เช่น การเจ็บป่วย การแก่ชรา การยอมรับ
ความเป็นจริงน้ีช่วยให้เรารับมือกับปัญหาสุขภาพได้ดีข้ึน การปฏิบัติธรรมเพื่อสุขภาพที่ดี การทำสมาธิและการฝึก
สติส่งผลดีต่อสุขภาพร่างกาย การฝึกสติในการทำกิจกรรมประจำวันช่วยให้เรามีสุขภาพที่ดีทั้งกายและส่งผลถึง
จิตใจด้วย  
  ด้านความมั่งคงทางสังคมและเศรษฐกิจ ท่านสอนให้เห็นถึงความสำคัญของการสร้างสุขภาพทางสังคม
และเศรษฐกิจที่ดี การสร้างความสัมพันธ์ที่ด ีการมีความสัมพันธ์ที่ดีในครอบครัวและสังคม: การมีความสัมพันธ์ทีด่ี
ช่วยให้เรามีสุขภาพจิตที่ดี การช่วยเหลือและสนับสนุนซ่ึงกันและกันในชุมชนรวมถึงการดำเนินชีวิตอย่างพอเพียง 
การใช้ทรัพยากรอย่างรู้คุณค่า การปฏิบัติตามหลักธรรมในการใช้ทรัพยากรอย่างพอเพียงและไม่ฟุ่มเฟือย เช่น  
การบริโภคอาหารอย่างมสีติและการจัดการการเงินอย่างรอบคอบที่พร้อมเพรยีงของสังคมรวมถึงการส่งเสริมสุขภาพ
ในที่ทำงาน การมีสภาพแวดล้อมที่ดใีนที่ทำงาน การสร้างสภาพแวดล้อมทีส่นับสนุนสุขภาพดี เช่น การลดความเครยีด
ในที่ทำงานและการส่งเสริมกิจกรรมที่มีประโยชน์  
  ด้านความมั่งคงทางจิตใจ ท่านสอนให้เห็นการบูรณาการในสุขภาพจิตใจตามหลักธรรม การฝึกสติและ  
การทำสมาธิ การเจริญสติ การฝึกสติช่วยให้เราควบคมุอารมณแ์ละความรูสึ้กได้ดข้ึีน ลดความเครียดและความวติก
กังวล การทำสมาธิ การฝึกสมาธิช่วยให้จิตใจสงบและมีความมัน่คง การมีจิตใจที่สงบช่วยให้สุขภาพจิตดี การเข้าใจ
ธรรมชาติของอารมณ์ การเห็นความไม่เที่ยงของอารมณ ์การเข้าใจว่าอารมณ์มีการเปล่ียนแปลงช่วยใหเ้ราไม่ยึดตดิ
หรือวิตกกังวลเกินไป การพัฒนาความเมตตาและความกรุณา การพัฒนาความเมตตา การมีความเมตตาและกรณุา
ต่อผู้อ่ืนช่วยให้เรามีสุขภาพจิตที่ดีและลดความรู้สึกท้อแท้ ความร้อนในอารมณ์ ท่านเน้นนิพพานต้องที่น้ีเดี๋ยวน้ี  
  ด้านความมั่งคงทางส่ิงแวดล้อม ท่านสอนให้เห็นถึงความเป็นธรรมชาติ การรักษาส่ิงแวดล้อม การรักษา
ส่ิงแวดล้อมเพื่อสุขภาพที่ดี การลดผลกระทบจากมลพิษ การทำให้ส่ิงแวดล้อมสะอาด เช่น การลดมลพิษ การรีไซเคลิ 
และการลดการใช้สารเคมีที่เป็นอันตราย การอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติ การรักษาทรัพยากรธรรมชาติ การใช้
ทรัพยากรธรรมชาตอิย่างยั่งยืน เช่น การใช้พลังงานทดแทนและการอนุรักษ์ป่าไม้ การส่งเสริมการใช้ชีวิตที่เป็นมติร
ต่อส่ิงแวดล้อม การใช้ชีวิตอย่างเรียบง่าย การปฏิบัติตามหลักธรรมในการใช้ชีวิตอย่างเรียบง่ายและไม่ฟุ่มเฟือย เช่น 
การใช้ส่ิงของอย่างมีประสิทธิภาพและการลดการบริโภคที่มากเกินไป  
  การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ตามรอยปณิธานพุทธทาสภิกขุเพื ่อหนุนเสริมคุณภาพชีวิตของเยาวชนมี  
การพัฒนาส่งเสริมใหเ้ยาวชนมีสุขภาพแข็งแรงและมีจิตใจที่เข้มแข็งด้วยการสนับสนุนให้เหน็คุณค่าของการมีสุขภาพ  
ที่ดี และการสนับสนุนให้ร่วมสร้างหมุดหมายหรือแสดงออกด้านสุขภาพอย่างเป็นรูปธรรมร่วมกัน จะช่วยให้เยาวชน 
มีสุขภาพร่างกาย จิตใจ จิตวิญญาณ จิตสังคม สติปัญญา และสุขภาพดา้นส่ิงแวดล้อมที่เช่ือมโยงกันอย่างเป็นองคร์วม 
สมดุล และกลมกลืน อันจะนําไปสู่การพัฒนาประเทศไดอ้ย่างสมดลุ มั่นคง และย่ังยืนได้ (สุดธิณีย์ ทองจันทร์ และ
คณะ, 2566)  



264 | Vol.12 No.1 (January 2025)                                                   ปีที่ 12 ฉบับที่ 1 (มกราคม 2568) 

สรุป 
  คุณภาพชีวิตของเยาวชน จังหวัดสุราษฎร์ธานี ได้พัฒนาตามรอยปณิธานของพุทธทาสภิกขุ 3 ประการ 1 
เข้าใจและเข้าถึงหัวใจสนามของตน 2 เข้าใจศาสนาอ่ืน 3 นำโลกออกจากวัตถุนิยมน้ัน การพยายามเข้าใจและเข้าถึง
หัวใจศาสนาของตนท่านพุทธทาสภิกขุจะสร้างจากภายในไม่ใช่ภายนอก ท่านจะสู้กับกิเลสภายในไม่ใช่สู้กับกิเลส
ภายนอกและลักษณะของการทำงานด้านสันติภาพโลก ท่านจะเน้นในเรื่องของการดูจิตดูใจแล้วก็ขัดเกลากิเลสมัน  
เป็นสนิมกินใจของแต่ละคนออกมาแล้วก็กลับออกมาเข้าเปลือก เพื่อที่จะให้ส่ิงเหล่าน้ันส่ิงที่ดีงามในจิตใจ  คือ 
พื้นฐานของความเป็นมนุษย์ก็อย่างที่กล่าวว่าเป็นมนุษย์เป็นได้เพราะใจสูง เพราะฉะน้ัน พุทธทาสภิกขุพูดถึงสภาพ 
วิธีการขอคำแนะนำเรื่องของการดูจิตใจและก็ให้คนมาน่ังเคลียร์ใจกัน เพื่อที่จะหาทางออกร่ วมกันไม่มีใครที่จะ 
เอาชนะกันตลอดเวลามีการแพ้ มีการชนะทุกคนก็ยอมรับในความแตกต่างจากน้ันเดินทางไปด้วยกัน เพราะฉน้ัน  
ปณิธานข้อ 1 การเข้าถึงหวัใจศาสนาของตน ไม่ว่าจะนับถือศาสนาอะไร การทำใหทุ้กคน เข้าถึง หัวใจของพุทธศาสนา 
เพื่อให้เกิดการปฏิบัติดี-ตรง-เป็นธรรม-สมควรแก่ การหลุดพ้น ปณิธานข้อ 2 การทำความเข้าใจระหว่างศาสนา 
การทำความเข้าใจระหว่างศาสนาน้ีเป็นส่ิงจำเป็นต้องทำ เพราะโลกน้ีต้องมีมากศาสนา เท่ากับชนิดของคนในโลก 
เพื่อจะอยู่ร่วมโลกกันได้โดยสันติและทุกศาสนาล้วนแต่ สอนความไม่เห็นแก่ตัวจะต่างกันบ้างก็แต่วิธีการณ์เท่าน้ัน 
ปณิธานข้อ 3 การนำโลภออกมาเสียจากอำนาจวัตถุนิยม การนำโลภออกมาเสียจากอำนาจวัตถุนิยม เป็น ปัจจัย
แห่งการเห็นแก่ตัวเกิดกิเลส การทำโลกให้ออกมาเสียจากอำนาจของวัตถุ แล้วนำปณิธาน 3 ประการ  มาพัฒนา
ทรัพยากรมนุษย์ทั้ง 4 ด้านได้แก่ ด้านความมั่งคงทางสุขภาพร่างกาย ทำให้มีสุขภาพดีและแข็งแรง เช่น การทาน
อาหารที่เหมาะสม การออกกำลังกายอย่างสม่ำเสมอ และการพักผ่อนเพียงพอ จะช่วยให้ร่างกายมีสุขภาพดีและ
แข็งแรง การจัดการกับความเครียด การฝึกสมาธิและการมีสติช่วยในการจัดการกับความเครียด ส่งผลให้สุขภาพ
ร่างกายดข้ึีนและลดความเส่ียงจากโรคตา่ง ๆ  การพอเพียง การมคีวามพอใจในส่ิงทีม่ีและการไม่ยึดตดิกับความตอ้งการ
ที่มากเกินไปช่วยให้การดำเนินชีวิตมีความสมดุลและไม่ก่อให้เกิดปัญหาสุขภาพจากความเครียด  ด้านความมั่งคง
ทางสังคมและเศรษฐกิจ เป็นเสริมความย่ังยืนและความยุติธรรมในสังคม การดำเนินชีวิตตามแนวคิดของธัมมิก
สังคมนิยมช่วยในการสร้างสังคมที ่มีความยุติธรรมและยั่งยืน โดยการส่งเสร ิมการช่วยเหลือซึ ่งกันและกันและ  
การพัฒนาชุมชน การบริหารจัดการเศรษฐกิจอย่างมีความพอเพียง การใช้ทรัพยากรอย่างมีเหตุผลและการลด  
การใช้จ่ายฟุ ่มเฟือยช่วยในการสร้างความมั ่งคงทางเศรษฐกิจและลดปัญหาหนี ้สิน การสนับสนุนธรุกิจท้องถ่ิน  
การสนับสนุนการผลิตและการบริโภคสินค้าในท้องถ่ินช่วยส่งเสริมเศรษฐกิจท้องถ่ินและลดการพึ่งพาทรัพยากรจาก
ภายนอก ด้านความมั่งคงทางจิตใจ เป็นการแสดงความสงบและความสุขภายใน การฝึกสติและสมาธิช่วยให้มีจติใจ
ที่สงบและมีความสุขภายใน ซ่ึงช่วยในการจัดการกับปัญหาและความเครยีดไดด้ีข้ึน และการปล่อยวาง การเรียนรู้
การปล่อยวางจากความยึดติดและความกังวลช่วยให้เกิดความสงบและความพอใจในชีวิต ความพอใจในสิ่งที่มี :  
การมีความพอใจในส่ิงที่มีและการไม่ยึดติดกับความต้องการที่มากเกินไปช่วยในการสร้างความสุขและความพอใจ
ภายในจิตใจ และด้านความมั่งคงทางส่ิงแวดล้อม เป็นหน่ึงเดียวกับธรรมชาต ิส่ิงแวดล้อม เช่นการรักษาส่ิงแวดล้อม 
การใช้ทรัพยากร ธรรมชาติอย่างมีเหตุผลและการลดการใช้ส่ิงของที่เป็นอันตรายช่วยในการรักษาส่ิงแวดล้อมให้
ย่ังยืน มีการส่งเสริมพลังงานหมุนเวียน การสนับสนุนการใช้พลังงานหมุนเวียนและการลดการใช้พลังงานที่ไม่ย่ังยืนช่วย
ในการลดผลกระทบต่อส่ิงแวดล้อม รวมถึงการลดขยะ การลดขยะและการรีไซเคิลช่วยในการรักษาความสะอาดของ
ส่ิงแวดล้อมและลดปัญหามลพิษ 
 
 
 
 



 วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์                                                      Journal of MCU Nakhondhat | 265 

เอกสารอ้างอิง 
เกียรติศักดิ์ ดวงจันทร์. (2562). แนวคิดของพุทธทาสภิกขุกับการออกมาจากวัตถุนิยม. วารสารนิติศาสตร์และสังคม

ท้องถ่ิน, 3(2), 171-194. 
นคร จันทราช และคณะ. (2563). พุทธทาสภิกขุ: ปณิธานข้อที่ 2 การทำความเข้าใจระหว่างศาสนา เพื่อเสริมสร้าง

สันติสุขในสังคมไทย. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์, 8(5), 2029-2040. 
ปัทวี สัตยวงศ์ทิพย์. (2558). การแก้ปัญหาวัยรุ่นไทยในทศันะของทา่นพุทธทาสภิกขุ. วารสารวิชาการมนุษยศาสตร์

และสังคมศาสตร์, 23(43), 85-104. 
พระสมพงษ์ รติโก และคณะ. (2567). การวิเคราะหเ์ชิงอภิปรัชญาในงานนิพนธ์ของพุทธทาสภิกขุ. วารสารเสฏฐวิทย์

ปริทัศน์, 4(3), 567-576. 
ยุทธนา เพียรเวช. (2548). พุทธทาสสอนอะไร? ทำไม? อย่างไร? กรุงเทพมหานคร: สุขภาพใจ. 
ละเอียด ศิลาน้อย และธานินท์ เหมบุตร. (2521). วิถีพุทธทาส วิถีสวนโมกข์. กรุงเทพมหานคร: ดอกหญ้า.  
สมเจตน์ ผิวทองงาม. (2557). พุทธทาสภิกขุกับการแนะแนวทางการดำเนินชีวิต. วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  

มหาวิทยาลัยราชภัฏสุราษฎร์ธานี, 6(2), 175-208. 
สุดธิณีย์ ทองจันทร์ และคณะ. (2566). สุขภาพองค์รวมตามหลักปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง. วารสารพุทธมคัค์ 

ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา สำนักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม, 8(1), 1-11. 
อัครา บุญทิพย์. (2548). กฤษณาสอนน้องคำฉันท์ฉบับกรุงธนบุรี. วารสารมนุษย์ศาสตร์ปริทรรศน์ , 27(2), 7-15. 
อินทุวรรณา เชยช่ืนสกุล. (2551). การนําโลกออกมาเสียจากอำนาจวัตถุนิยมตามความคิดและการปฏิบัตขิองท่าน

อาจารย์พุทธทาส. วารสารมหาวิทยาลัยราชภัฏสุราษฎร์ธานี, 1(2), 11-29. 
 

 
 


