
ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 12 (ธันวาคม) : Vol.11 No.12 (December 2024) 
https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JMND 

 
 

บทความวิชาการ : Academic article 

 
บทบาทเส้นทางการค้าโลกข้ามคาบสมุทรภาคใต้ของไทยท่ีส่งผลต่อความเชื่อ : 

กรณีศึกษาอิทธิพลของพระพุทธศาสนาในพื้นท่ี อ.ไชยา จ.สุราษฎร์ธานี 
ในช่วงพุทธศตวรรษท่ี 14 - 18* 

THE ROLE OF WORLD TRADE ROUTES ACROSS THE SOUTHERN PENINSULA  
OF THAILAND AFFECTING BELIEFS: A CASE STUDY OF THE INFLUENCE  

OF BUDDHISM IN CHAIYA DISTRICT, SURAT THANI PROVINCE  
DURING THE 14-18 

 
พระมหาธงชัย วณฺณวีโร*, พระครูวิจิตรศีลาจาร, พระครูโฆสิตวัฒนานุกูล, สิทธิโชค ปาณะศรี 
Phramaha Tongchai Wannaviro*, Phrakru Wijitsreerajal, Phrakru Kositwattananukul, Sitthichok Panasree 
หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย นครศรีธรรมราช ประเทศไทย  
Doctor of Buddhist Studies Program, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nakhon Si Thammarat, Thailand  
*Corresponding author E-mail: dragon904@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 
  บทความน้ีเป็นการศึกษาบทบาทเส้นทางการค้าโลกข้ามคาบสมุทรภาคใต้ของไทยที่ส่งผลต่อความเช่ือ : 
กรณีศึกษาอิทธิพลของพระพุทธศาสนาในพื้นที่ อ.ไชยา จ.สุราษฎร์ธานี ในช่วงพุทธศตวรรษที่ 14 - 18 โดยพบว่า
บทบาทและอิทธิพลของเส้นทางการค้ามีผลต่อความเชื่อทางศาสนาในพื ้นที ่อำเภ อไชยา จังหวัดสรุาษฎรธ์านี 
ในช่วงพุทธศตวรรษที่ 14 - 18 ซ่ึงในอดีตกาล คือ จุดสำคัญที่เช่ือมโยงความสัมพันธ์สองฝ่ังอารยธรรมทางทะเล
ของโลกที่มีพัฒนาการตั้งแต่สมัยแรกเริ่มจนถึงรุ่งเรืองสุดขีด มีการเส่ือมถอยและเจริญเฟื่องฟูตามปัจจัยทางด้าน
การค้าและการเมืองการปกครอง โดยปรากฏหลักฐานบันทึกการเข้ามาอยู่อาศัยของมนุษย์ตั้งแต่สมัยก่อนประวัติศาสตร์  
พบหลักฐานการอยู่อาศัยกระจายไปตลอดคาบสมุทรทางภาคใต้ของประเทศไทย เช่น ถ้วยชาม พระพุทธรูป โบราณสถาน 
และจากบันทึกของนักเดินทางที่สะท้อนถึงการติดต่อค้าขายพบปะแลกเปล่ียนของผู้คนมาตลอดเวลาโดยใช้ช่องทาง
เช่ือมระหว่างอ่าวไทยกับฝ่ังอันดามัน ซ่ึงเส้นทางการค้าน้ีเองก็เป็นปัจจัยสำคัญที่มีอิทธิพลและบทบาทสำคัญต่อ  
การเผยแผ่และการเปล่ียนแปลงของพระพุทธศาสนาในพื้นที่อำเภอไชยาสืบเน่ืองต่อมา กระทั่งเป็นปัจจัยสำคัญทีม่ี
ผลต่อคตินิยมและแนวคิดส่งผลให้เกิดนักปราชญ์ที่ได้รับการยอมรับเป็นบุคคลสำคัญของโลกด้านสันติภาพ ดังเช่น 
ท่านพุทธทาสภิกขุแห่งสวนโมกขพลาราม รวมถึงประเพณีต่าง ๆ ที่เป็นเอกลักษณ์สืบทอดมาจนถึงปัจจุบัน อาทิ 
ประเพณีชักพระ ประเพณีเดือน 10 ของชาวภาคใต้ ฯลฯ ซ่ึงข้อมูลที่ได้จากการศึกษาข้อมูลน้ีสามารถนำเสนอ  
เพื่อต่อยอดให้เส้นทางการค้าโลกข้ามคาบสมุทรภาคใต้ของไทยได้เป็นแหล่งมรดกความทรงจำของโลกต่อไป 
คำสำคัญ: เส้นทางการค้าโลกข้ามคาบสมุทรภาคใต้ของไทย, ความเช่ือ, อิทธิพลของพระพุทธศาสนา 
 
 
 

 
*

 Received October 29, 2024; Revised December 2, 2024; Accepted December 7, 2024 

 
 วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์ pp: 85-95 

ISSN: 2586-923X    E-ISSN: 2630-0362 

mailto:Dragon904@gmail.com


86 | Vol.11 No.12 (December 2024)                                              ปีที่ 11 ฉบับที่ 12 (ธันวาคม 2567) 

Abstract 
  This article studies the role of global trade routes across the southern peninsula of 
Thailand and their impact on beliefs, specifically focusing on the influence of Buddhism in Chaiya 
District, Surat Thani Province during the 14th to 18th Buddhist centuries. It finds that the role and 
influence of trade routes affect religious beliefs in the Chaiya District during this period. 
Historically, the Chaiya area served as a vital link connecting two sides of maritime civilization that 
developed from early times to its peak, experiencing periods of decline and revival influenced by 
trade and political governance. Evidence shows human habitation from prehistoric times through 
the era of global maritime trade, with artifacts such as bowls, Buddha statues, ancient si tes, and 
accounts from travelers reflecting continuous trade and exchange among people, utilizing 
connections between the Gulf of Thailand and the Andaman coast. These trade routes have 
played a crucial role in the spread and transformation of Buddhism in Chaiya District. This historical 
significance has inspired scholars recognized as important figures in global peace, such as Phra 
Buddhadasa Bhikkhu of Suan Mokkhapalaram, along with various unique traditions that have been 
passed down to the present, such as the processions of “Chak Phra” and the “Ten Month Festival” 
of the Southern people, among others. The information gathered from this study can be presented 
to further promote the global trade routes across the southern peninsula of Thailand as a World 
Heritage site of memory. 
Keywords: Global Trade Routes Across the Southern Peninsula of Thailand, Beliefs, Influence of 
Buddhism 
 
บทนำ 
  ปัจจุบันโลกเช่ือมต่อกันด้วยเครือข่ายไร้พรมแดน การเดินทางรวดเร็วสะดวกสบายมีตัวเลือกในการเดินทาง
เพิ่มมากข้ึนโดยใช้ต้นทุนและเวลาน้อยลง อีกทั้งการเข้าถึงข้อมูลความรู้ข่าวสารและสามารถส่ือสารกันได้โดยตรง 
ไม่จำเป็นต้องมาเจอกันให้เสียเวลา แต่กว่าโลกจะมาถึงวันน้ีได้โลกของเราน้ันได้ผ่านการเรียนรู้มหาศาลทั้งจาก
ประสบการณ์รวมถึงการแลกเปล่ียนอารยธรรมซ่ึงกันและกันมาไม่น้อยกว่าพันปีจวบจนมาถึงวันน้ีได้ ด้วยเหตุน้ี
ช่องทางในการติดต่อส่ือสารหรือเส้นทางในการเช่ือมต่อน้ันย่อมเป็นส่ิงที่สำคัญเป็นอย่างยิ่ง  
  พื้นที่เมืองไชยาในอดีต คือ เป็นหน่ึงในเส้นทางการค้าทางทะเลที่สำคัญของโลก หน่ึงในเส้นทางข้ามทวีป 
หรือเส้นทางการค้าโบราณที่สำคัญย่ิงบนคาบสมุทรภาคใต้ของไทย เน่ืองจากคุณลักษณะที่สำคัญของภูมิศาสตร์
เหมาะสมโดยเป็นจุดบรรจบกันและก้ันระหว่างทะเลตะวันตกโดยมีมหาอำนาจทางการเมืองและวัฒนธรรมที่สำคัญ
อย่างอินเดีย และเปอร์เซีย และจีนซ่ึงเป็นมหาอำนาจฝ่ังทะเลตะวันออก พื้นที่ทะเลน้ีจึงถูกเรียกว่า “อินโดจีน”  
ซ่ึงความสำคัญดังน้ีทำใหด้ินแดนน้ีเป็นเมืองท่าสำคัญในการแลกเปล่ียนสินค้าที่มคีวามมั่งคัง่และเป็นที่ใฝ่ฝันสำหรบั
ผู้ต้องการแสวงโชคและความร่ำรวยจากการค้ากระทั้งถูกขนานนามว่า “สุวรรณภูมิ” และนอกจากการค้าแล้วส่ิง
ที่มาพร้อมกับพ่อค้าด้วย เช่น นวัตกรรม วิถีปฏิบัติ วัฒนธรรม ความเช่ือ และศาสนาที่หลากมาจากทั้งสองฟากฝ่ัง
ทะเลทำให้เกิดการเปล่ียนแปลงที่ส่งผลโดยตรงต่อแนวคิดและวิถีปฏิบัติแก่ผู้คนในพื้นที่เป็นอย่างมาก  (นภัคมน 
ทองเฝือ, 2564) เมืองท่าทางทะเลที่ตั้งอยู่บนทั้งสองฝ่ังในพื้นที่แถบภาคใต้ของประเทศไทยในอดีตอาจมีอยู่หลาย
แห่ง แต่ที่มีควาโดดเด่นที่สุดน้ัน คือ พื้นที่บริเวณแถบรอบอ่าวบ้านดอนซ่ึงต่อมาภายหลังได้พัฒนาข้ึนเป็นนครใน
ช่ือ “นครศรีโพธ์ิ” ต่อมาในช่วงพุทธศตวรรษที ่14 - 18 ได้เจริญรุ่งเรืองพัฒนาเป็นอาณาจักรศรีวิชัยอันเล่ืองช่ือทั้ง



 วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์                                                       Journal of MCU Nakhondhat | 87 

ทางการเมือง เศรษฐกิจ และศาสนา จากการเป็นเมืองท่าที่สำคัญและเป็นประตขู้ามคาบสมุทรน้ีเองทำให้พื้นทีน้ี่ได้
ยอมรับพระพุทธศาสนาเป็นแห่งแรก ๆ  และเป็นจุดที่สำคัญในการเผยแผ่ศาสนา ด ังชื ่อนครศรีโพธิ์ที่ตั้งตาม  
การประดิษฐานตน้ศรมีหาโพธ์ิ ซ่ึงเป็นต้นไม้อันเป็นสัญลักษณ์สำคัญทางพระพุทธศาสนา แสดงถึงการไดย้อมรบันับ
ถือและประดิษฐานพระพุทธศาสนาในนครน้ีอย่างมั่นคงจนกระทัง้มีบนัทึกว่ามีบทบาทใกล้เคียงกับในอินเดียที่เป็น
ดินแดนพุทธภูมิและมีบทบาทในการแพร่ขยายของพระพุทธศาสนาในคาบสมุทรภาคใต้ของไทย และปัจจัยจาก
บทบาทของเส้นทางข้ามคาบสมุทรน้ีได้ส่งผลจากอดีตถึงปัจจุบันทั้งเป็นผลให้เกิดศิลปะกรรมและสถาปัตยกรรม
ท้องถ่ินที่สำคัญเช่นพระเจดีย์มหายานแบบศรีวิชัย พระพุทธรูปสกุลช่างไชยา ประเพณีที่สำคัญของเมืองสุราษฎร์
ธานี อาทิ เรือพนมพระ ตลอดถึงคติธรรมทีม่ีผลต่อแนวคิดและวิถีปฏิบตัิของชุมชนชาวพุทธเป็นอย่างมากทำใหเ้กิด
วรรณกรรมและนักปราชฌ์ทางศาสนาซ่ึงเป็นบุคคลสำคัญของโลกดังเช่นท่านพุทธทาสแห่งสวนโมกขพลาราม  
  จากบทบาทของพื้นที่ของอำเภอไชยา จังหวัดสุราษฎร์ธานี ในฐานะของเส้นทางการค้าข้ามคาบสมุทรทีม่ี
ความสำคัญต่อโลกทั้งทางเศรษฐกิจ การเมือง และศาสนาดังน้ี จึงจำเป็นที่จะต้องศึกษาบทบาทเส้นทางการค้าโลก
ข้ามคาบสมุทรภาคใต้ของไทย ที ่ส่งผลต่อความเชื ่อ กรณีศึกษาอิทธิพลของพระพุทธศาสนาในพื้นที ่ อ.ไชยา  
จ.สุราษฎร์ธานี ในช่วงพุทธศตวรรษที ่14 - 18 โดยมีวัตถุประสงค์ เพื่อทราบถึงอิทธิพลของเส้นทางการคา้ตอ่ความ
เช่ือทางศาสนาในพื้นที่อำเภอไชยา จังหวัดสุราษฎร์ธานี 
 
ยุคก่อนพุทธศตวรรษท่ี 14 (ยุคแรกเริ่ม)  
  “เมืองไชยา” ตั้งอยู่ในพื้นที่แถบบริเวณรอบอ่าวบา้นดอนในบริเวณจังหวัดสุราษฎร์ธานี เป็นเมืองโบราณที่
สำคัญในภาคใต้ตอนบนของประเทศไทย ซ่ึงปรากฏหลักฐานการเข้ามาตั้งถ่ินฐานอยู่อาศัยมาตั้งแต่สมัยแรกเริ่ม
ก่อนประวัติศาสตร์ โดยมีการใช้พื้นที่ทั้งทางบกและทะเลมาจนถึงปัจจุบัน และเจริญรุ่งเรืองสูงสุดทั้งทางการเมือง
และทางพระพุทธศาสนาอย่างยิ่งในสมัยศรีวิชัย ช่วงราวพุทธศตวรรษที่ 14 - 18 ซ่ึงจากหลักฐานทางโบราณคดี
จำนวนมากมายทำใหนั้กวิชาการสันนิษฐานว่าในสมัยศรีวิชัย เมืองโบราณไชยาอาจเคยเปน็ศูนย์กลางของอาณาจักร 
ศรีวิชัยในช่วงระยะเวลาหน่ึง (นภัคมน ทองเฝือ, 2564) 
  ชุมชนในสมัยโบราณยุคเริ่มแรกดำรงชีพแบบชุมชนดั้งเดิมนับถือส่ิงเหนือธรรมชาติ เช่น ผีสางเทวดา บรรพ
บุรุษ และความเช่ือในพิธีกรรมทีท่ำให้เกิดความอุดมสมบูรณ์ทัง้ชาวน้ำและชาวเล ต่อมาเมื่อพระพุทธศาสนาเผยแพร่
เข้ามาในคาบสมุทรภาคใต้ของไทย ราวพุทธศตวรรษที่ 2 เป็นต้นมา โดยผ่านทั้งทางการค้าและการทตู ได้มีชาวโพ้น
ทะเลเข้ามาตัง้ถ่ินฐานในพื้นที่แถบอ่าวบา้นดอนโดยช่วงแรกชาวอินเดียไดเ้ข้ามาตัง้ในลักษณะนิคมการค้าก่อน และ
ได้นำเอาความเจรญิทางเทคโนโลยี ศาสนา ความเช่ือ และวัฒนธรรมต่าง ๆ  เข้ามาเผยแพร่ให้แก่คนทอ้งถ่ิน อันเป็น
ผลให้เกิดการเปล่ียนแปลงทางแนวคิดและวิถีปฏิบัติในการดำเนินชีวิตทางด้านต่าง ๆ ทั้งสถาปัตยกรรม พิธีกรรม
ประเพณี ภาษา และวรรณกรรมของคนในพื้นที่คาบสมุทรภาคใตข้องไทยเป็นอย่างมาก ซ่ึงในช่วงต่อมาตั้งแต่พุทธ
ศตวรรษที่ 2 - 8 ในพื้นที่บริเวณรอบอ่าวไชยายังไม่ปรากฏหลักฐานที่แสดงถึงการเข้ามาของพุทธศาสนาได้อย่าง
ชัดเจนนัก แต่พบช้ินส่วนทางศิลปกรรมที่เป็นสัญลักษณ์ทางศาสนาจำนวนมากในพื้นที่บรเิวณใกล้เคียง เช่น ชุมชน
โบราณควนลูกปัด ชุมชนโบราณภูเขาทอง ชุมชนโบราณเขาสามแก้ว และชุมชนโบราณท่าชนะ แต่ถึงแม้จะไม่พบ
ส่ิงที่เก่ียวเน่ืองในพุทธศาสนาอย่างชัดเจน ถึงกระน้ันอย่างน้อยก็ได้เห็นร่อยร่อยของอารยธรรมตะวันตกที่เข้ามา
ตามเส้นทางการค้าโลกข้ามคาบสมุทรในดินแดนของประเทศไทยแล้ว  
  ช่วงเริ่มแรกในราวพุทธศตวรรษที่ 9 - 12 โบราณสถานและโบราณวัตถุที่พบส่วนใหญ่จะเป็นศาสนสถาน
อินเดียที่พบกระจายตัวในคาบสมุทรภาคใต้ โดยส่วนมากจะเป็นศาสนาฮินดูไศวนิกาย และไวษณพนิกาย เช่น  
องค์พระนารายณ์ ของวัดศาลาทึง (ชยาราม) ที่นับได้ว่าเป็นประติมากรรมที่มอีายุเก่าแก่ที่สุดในคาบสมุทรภาคใต ้
และองค์สวยมภูลึงค์องค์ศิวลึงค์โบราณที่เกิดจากศิลาธรรมชาติบนเขานางเอ ที่มีอายุราวพุทธศตวรรษที่ 12 หรือ



88 | Vol.11 No.12 (December 2024)                                              ปีที่ 11 ฉบับที่ 12 (ธันวาคม 2567) 

บริเวณเมืองท่าตะโกลา ฝ่ังอันดามัน เกาะคอเขาที่พบศาสนาสถานเป็นจำนวนมากอันเป็นการเช่ือมโยงเส้นทางได้
ว่า ช่วงเวลาพุทธศตวรรษที่ 10 - 11 มีการเข้ามาเพื่อแลกเปล่ียนสินค้าและวัฒนธรรมกับชาวพื้นเมืองแล้ว และ
ในช่วงเวลาน้ีเอง เป็นช่วงสมัยยุคต้นของพระพุทธศาสนา นิกายมหาสังฆิกะ ถึงแม้ยังไม่พบหลักฐานในพื้นที่ไชยา 
อ่าวบ้านดอน แต่เริ่มพบร่อยรอยที่ยะลา และที่นครศรีธรรมราชแล้ว และราวพุทธศตวรรษที ่11 - 12 พบร่องรอย
ในนิกายสรวาสติกวาทที่เมืองโบราณเวียงสระ ตำบลเวียงสระ จังหวัดสุราษฎร์ธานี โดยสันนิษฐานว่าเป็นเมืองหลวง
ของนครรัฐพันพัน ในอดีต (ธรรมทาส พานิช, 2543) และจากน้ันเป็นตน้มาเริ่มพบพระพุทธรปูทีม่ีอิทธิพลแบบอมรวดี 
อินเด ีย หรือพระพุทธรูปแบบอนุราชปุระ ศรีลังกา และยังพบธรรมจักรศิลา รวมถึงพระพทุธรูปแบบทวารวดี  
ที่แพร่หลายมากในภาคกลาง ในพื้นที่เมืองไชยาช่วงเวลาน้ันเป็นต้นมา ซ่ึงสอดรับกับการพบเครื่องถ้วยชามสมัย
ราชวงศ์ถัง พร้อมด้วยเครื่องแก้วเปอร์เซียจำนวนมากในอ่าวบ้านดอนที่มีอายุในช่วงเวลาน้ันเป็นต้นมาด้วยเช่นกัน  
  ประกอบกับช่วงต้นของพุทธศตวรรษ 13 พระภิกษุอ้ีจิงได้มาเรียนที่นครโฟ-ซี ท่านบันทึกไว้ว่า “นครโพธิ
เป็นนครหลวง อยู่บนฝ่ังแม่น้ำโพธิ เป็นเมืองท่าค้าขายติดต่อกับกวางตุ้ง มีเรือกำปั่นของพ่อค้าอาหรับเดินประจำ” 
ซ่ึงสอดคล้องกับเรือโบราณที่พบ บริเวณบ้านคลองญวน ตำบลทุ่ง อำเภอไชยา และยังได้บันทึกเรื่องราววิถีชีวิต
การเมืองการปกครองและคติความเช่ือวิถีปฏิบัติของชาวพุทธทีม่ีอย่างเหนียวแน่นมั่นคงบนแผ่นดินน้ี โดยท่านระบุ
ว่า “มีพระภิกษุสงฆ์ในพุทธศาสนาอยู่กว่า 1000 รูป ท่านเหล่าน้ีมีจิตใจโน้มน้อมไปในการศึกษาและการบำเพ็ญ
กุศล..” ซ่ึงเมืองน้ีมีความเจริญทางพระพุทธศาสนาสูงสุดจนเป็นศูนย์กลางทางพระพุทธศาสนาในภูมิภาคทีเดียว 
(ศาสตราจารย์ หม่อมเจ้าสุภัทรดิศ ดิศกุล, 2560) ด้วยปัจจัยน้ีอาจส่งผลให้ผู้คนในเมืองไชยา เป็นผู้ใฝ่ศึกษาใน
พระพุทธศาสนาในระดับลึกซ้ึงจนซึมซาบในวิถีชีวิตทุกข้ันตอนดังเช่นคติธรรมที่ปรากฎอยู่ในเพลงกล่อมน้องเมือง  
ไชยาปลูกฝังคุณธรรมและการเข้าใจปรมัตถธรรมตั้งแต่วัยเริ่มต้นของชีวิต กระทั่งเมืองไชยาได้ปรากฎบุคคลที่เป็น
เพชรเม็ดงามของโลกอย่างเช่นท่านพุทธทาสภิกขุแห่งสวนโมกขพลาราม  
  ความรุ่งเรืองทางพระพุทธศาสนาและพุทธศิลป์อันโดดเด่นของเมืองไชยาน้ัน เราจะเห็นหลักฐานของ  
ความเจรญิรุง่เรอืงทางศลิปกรรมไดจ้ากปราสาทศลิปะศรีวิชัยจำนาวนมาก พระพุทธรูปสกุลช่างไชยาที่เปน็เอกลักษณ์
เฉพาะที ่งดงาม และรูปเคารพพระโพธิสัตว์อวโลกิเตศวร ที ่พบหลายองค์ ซึ ่งล้วนเป็นประติมากรรมสำริดที่มี  
ความสวยงาม อ่อนช้อยละเอียดอ่อน แสดงถึงฝีมือเชิงช่างช้ันสูงที่ย่ิงใหญ่ และมีการฝึกฝนมาอย่างดี เป็นจุดสูงสุด
ของช่างหล่อ เป็นฝีมือเชิงช่างที่ยากจะหาผู้ใดเปรียบ ซ่ึงในยุคน้ีมีการนับถือพุทธศาสนา นิกายมหายานเป็นหลัก  
ซ่ึงคงเป็นด้วยอิทธิพลของราชวงศ์ปาละ และบรรดาพระภิกษุที่มหาวิทยาลัยนาลันทา โดยลักษณะสำคัญของ
พระพุทธศาสนาในพื้นที่คาบสมุทรทะเลใต้ในระยะน้ี ค่อนข้างเอนไปทางลัทธิตันตระแห่งนิกายวัชรยาน ซ่ึงเป็น
นิกายที่แพร่หลายมากในแคว้นเบงคอลมาแล้วตัง้แต่ปลายพุทธศตวรรษที่ 13 และนอกจากพุทธศาสนาแล้วยังมีคติ
ความเชื่อในศาสนาพราหมณ์อยู่เช่นกัน โดยจะเห็นได้จากการยังมีรูปเคารพในศาสนาพราหมณ์และการสร้าง
ปราสาท 3 หลังบนเขาศรีวิชัย และประติมากรรมฮินดูที่พบกระจายตัวไปทั่วคาบสมุทร 
  สำหรับหลักการนับถือของพุทธศาสนาคงเปน็ลักษณะการถือคติทำตามหลักของศาสนาพุทธ นิกายมหายาน 
ใช้ภาษาสันสกฤตในการบันทึก มีคตินิยมไม่ทานเน้ือสัตว์ใหญ่ โดยนับถือคติอย่างโพธิสัตว์มหายานเป็นหลัก คติ
นิยม ดังน้ี คงเป็นปัจจัยหน่ึงที่ทำใหเ้กิดทัศนคตใินเรือ่งของความเมตตา ดังที่ท่านพุทธทาสภิกขุได้กล่าวว่า “ใบหน้า
ของรูปปฏิมาน้ีจะแสดงอารมณ์ สุทธิ ปัญญา เมตตา ขันติ” (พระประชา ปสนฺนธมฺโม, 2535) ซ่ึงคุณธรรมเหล่าน้ี
อาจจะเป็นคตินิยมที่ส่งผลทำให้ค่านิยมของชาวพุทธในเมืองไชยาน้ีมีคุณลักษณะพิเศษในเรื่องความบริสุทธิ์ของ
จิตใจและความเมตตาจนมีคำกล่าวถึงเมืองไชยาว่า “คนไชยา ใครไปใครมาข้าวปลาไม่อด อารีอารอบไม่ชอบถือยศ 
ความดีปรากฏ แต่ใด ๆ  มา” และคติชัดเจนอย่างหน่ึงในวิถีชีวิตในการทำงานของชาวไชยาดังเช่นเมื่อจะปลูกต้นไม้
หรือปลูกส่ิงใดให้ระลึกว่า “นกกินเป็นบุญ คนกินเป็นทาน” อยู่อย่างสม่ำเสมอ และในยุคน้ีเกิดสถาปัตยกรรมที่
สำคัญ เช่น พระเจดีย์เขาสายสมอ, พระเจดีย์วัดพระบรมธาตุไชยา, ปราสาท 3 หลัง  คือ วัดเวียง วัดหลง วัดแก้ว, 



 วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์                                                       Journal of MCU Nakhondhat | 89 

เจดีย์เขาน้ำร้อน, เจดีย์เขาสายสมอ, และเจดีย์วัดโท เป็นต้น ดังน้ันจากร่อยรอยต่าง ๆ ที่พบจึงเป็นการสะท้อนถึง
ความสำคัญและความรุ่งเรืองในพื้นที่ได้เป็นอย่างดี ดังน้ัน เมื่อวิเคราะห์ภาพความเจริญสุงสุดในช่วงเวลาน้ีกับ
หลักฐานที่ปรากฏในจารึกหลัก 23 จะพบว่า ในพื้นที่น้ีมีพระสงฆ์ที่เป็นพระเถระนามว่า พระราชสถวิระ ชยันตะ  
และพระสถวิระ อธิมุกติ ผู้เป็นศิษย์ อีกทั้งพบว่า การพรรณนาในจารึกน้ันมีการยกให้พระราชามีสถานะ สูง ส่ง
เทียบเท่าพระวิษณุองค์ที่ 2 มีความงามดังพระกามเทพ และมีคุณสมบัติตา่ง ๆ  ที่พระราชาควรมีและทีส่ำคัญเป็นที่
พึงพาเหล่าสัตว์เช่นดังต้นไม้ให้ผลในฤดูใบไม้ผลิ ซ่ึงคุณสมบัติเหล่าน้ีเป็นแนวคิดทั้งพุทธมหายานและฮินดูมาผสม
กันจึงทำให้เห็นได้ว่าในระบบชนช้ันปกครองน้ันได้นำหลักศาสนาต่าง ๆ มาประกอบใช้ในการปกครองด้วยเช่นกัน  
 
พุทธศตวรรษท่ี 15 - 16 (ยุคกลาง) 
  เมื่อความเจริญมาถึงจุดรุ่งเรืองสุดผ่านไปยุคสมัยแห่งความเส่ือมก็เข้ามาในช่วงพุทธศตวรรษที่ 15 - 16 
เป็นช่วงที่มีความขัดแย้งในเรื่องเส้นทางการค้าคาบสมุทรพื้นที่ภาคใต้และในภูมิภาคน้ีได้มีความรุนแรงมากข้ึน   
ส่วนหน่ึงอาจเพราะถูกอาณาจักรเชโพ (ชวา) รุกราน ทำให้ศาสนาเกิดการชะลอตัวไม่เหมือนก่อน แต่อย่างไรก็ดี
พื้นที่ในภูมิภาคน้ีได้รับการสนับสนุนและคุ้มครองจากกรุงจีนอยู่เสมอมาทำใหพ้ระพุทธศาสนาในคาบสมุทรภาคใต้
ของไทย น้ันถึงแม้จะไม่ขยายตัวย่ิงใหญ่เหมอืนก่อนหน้าน้ันแต่ก็ยังพบการสร้างวัดวาอารามอยู่บ้าง ดังที่เอกสารจีน
ได้ระบุว่าใน พ.ศ. 1546 พระเจ้าศรีจุฬามณีวรมเทวะ ได้ส่งคณะทูตเดินทางไปถวายเครื่องราชบรรณาการแก่พระ
จักรพรรดิจีน ราชทูตกราบทูลว่า พระเจ้าแผ่นดินของประเทศของตนได้สร้างวัดทางพุทธศาสนาข้ึนเพื่อสวดมนต์
ถวายพระพรชัยให้พระจักรพรรดิจีนทรงมีพระชนมายุยืนนาน จึงกราบทูลพระราชทานนามวัดแห่งน้ีเพื่อความเป็นมงคล
และขอพระราชทานระฆังสำหรับวัดแห่งน้ีด้วย พระจักรพรรดิจีนทรงประกาศพระราชทานนามวัดว่า เชง -เถ่ียน-
หวั่น-ฉู” (Ch’eng-Tien-Wan-Shou) แปลว่า วัดหมื่นปีแห่งสวรรค์ พร้อมทั้งโปรดให้หล่อระฆังพระราชทานแก่
คณะทูตตามที่ทูลขอ ซ่ึงระฆังใบน้ียังคงปรากฎอยู่ที่วัดพระบรมธาตุไชยาฯ และในรัชกาลของพระองคน้ี์ไดม้ีพระภิกษุ
ธรรมกีรติไดแ้ต่งอรรถกถาของพระคมัภีร์สมยาลังกรข้ึนด้วยเช่นกัน จากหลักฐานน้ีทำให้เห็นได้ว่าการศาสนาถึงแม้
จะไม่ขยายตัวได้ดังสมัยก่อนแต่พื้นที่เส้นทางการค้าคาบสมุทรทะเลใต้ก็ยังสามารถผูกพันธมิตรปรับตัวกับกระแส
การค้าฝั่งตะวันออกที ่มาจากเมืองจีนได้เป็นอย่างดี ซึ ่งจากการค้าและปฎิสัมพันธ์ทางการเมืองกับจีนซึ่งเป็น
มหาอำนาจทางเศรษฐกิจในยุคน้ันทำให้เกิดการยอมรับในฐานะเมืองสำคัญและได้แลกเปล่ียนความสัมพันธ์ทาง  
การศาสนาในลักษณะแลกเปลี ่ยนโดยยังคงอาศัยผ่านทางเส้นทางการค้านี้ โดยการเพื ่องฟูและซบเซาของ  
การศาสนาในช่วงน้ีมีผลกระทับจากอิทธิพลการค้าที่แปลผันจากอิทธิพลการเมืองและภาวะสงครามที่ขัดแย้งจาก
ผลประโยชน์ทางการค้าบนเส้นทางข้ามคาบสมุทรน้ี  
  แต่อย่างไรก็ตามความขัดแย้งกันเองในภูมิภาคคาบสมุทรและช่องแคบจงึเกิดผลให้มีความพยายามควบคมุ
เส้นทางการค้าสองฝ่ังสมุทรไว้ทั้งหมด ก่อให้เกิดความไม่พอใจจากอาณาจักรทมิฬโจฬะจวบจนการเข้ามาทำลาย
ล้างข้ึน โดยพระนามของพระราชาแห่งไศเลนทร์ที่คุมช่องแคบได้ปรากฏอยู่ในศิลาจารึกที่พระเจ้าราเชนทรโจฬะ  
ที่ 1 ในอินเดียภาคใต้ได้ใหส้ลักไว้ที่เมืองตันชอร์ (Tanjore) ระหว่าง พ.ศ. 1573 - พ.ศ. 1574 และด้วยเหตุการณน้ี์
จึงทำให้อิทธิพลทางการเมืองและการค้าเริ ่มสั ่นคลอนส่งผลต่อพระพุทธศาสนาให้เกิดความถดถอยลงและ  
การเพิ่มข้ึนของศาสนาฮินดูแบบทมิฬโจฬะจึงพบหลักฐานของฮินดูแบบทมิฬทั้งศาสนสถาน เทวรูป และตัวอักษร
เทวนาครีแทนที่ปาลวะเป็นจำนวนมากในพื้นที่คาบสมุทรภาคใต้ของไทย เช่น สถาปัตยกรรมเขาศรีวิชัย ประติมากรรม
พระพิฆเนศ ที่วัดรัตนาราม (วัดแก้ว) หรือจารึกอักษรเทวนาคลีทมิฬโจฬะบนพระพิมพ์ดินดิบรูปพระโพธิสัตว์และ
พระพุทธเจ้าตามคตมิหายาน (มหาวิทยาลัยราชภัฏนครศรีธรรมราช, 2557) และโดยเฉพาะประติมากรรมพระวฑุ
กะไภรวะ, พระวิษณุ พบที่ตะก่ัวป่า และพระสุริยะที่เมืองเวียง ซ่ึงเป็นประติมากรรมศิลปะทมิฬที่สร้างข้ึนตรงจุดน้ี



90 | Vol.11 No.12 (December 2024)                                              ปีที่ 11 ฉบับที่ 12 (ธันวาคม 2567) 

แสดงให้เห็นว่าในช่วงเวลาหลังจากการเข้ามาทำลายของทมิฬโจฬะแล้วน้ันได้มีการนำวัฒนธรรมศิลปะและศาสนา
เข้ามาในพื้นที่ด้วยเช่นกัน (ปวินนา เพ็ชรล้วน, 2564) 
 

พุทธศตวรรษท่ี 17-18 (ยุคปลาย) 

  ต่อมาราวปลายพุทธศตวรรษที่ 17 ถึงต้นพุทธศตวรรษที่ 18 ภายใต้อิทธิพลทางการเมืองของทมิฬโจฬะ  
ที่ยังคงอยู่ ส่งผลให้พระพุทธศาสนาในยุคน้ีได้รับผลกระทบจากทางราชวงศ์โจฬะอย่างหลีกเล่ียงไม่ได้ การนับถือ
พระพุทธศาสนามหายานของประชาชนในพื ้นที ่ได้ลดลงเป็นอย่างมากส่งผลให้หลักคำสอน และศิลปกรรมใน
พระพุทธศาสนามหายานได้เริ่มเส่ือมความนิยมลง และเมื่อพระเจ้าปรากรมพาหุที่ 1 แห่งโจฬะในลังกาได้ทรงทำ
การประสานพระสงฆ์ทั้ง 3 วัดใหญ่ที่แตกแยกกันให้สมัครสมานสามัคคกัีนได้ จึงกระทำการสังคายนาพระไตรปฎิก
ครั้งที่ 7 ข้ึน และได้อุปการะในการแต่งคัมภีร์อรรถกถาและฏีกาต่าง ๆ  ที่เกาะลังกาข้ึนมากมาย (พระมหาสมปอง 
มุทิโต, 2547) จนเรียกได้ว่า เป็นจุดเริ่มต้นของนิกายเถรวาทแบบลังกาที่ใช้กันมาทุกวันน้ี ดังน้ัน ประชาชนบน
บริเวณน้ีจึงได้นับถือฝ่ายพุทธเถรวาทแบบลังกาได้เพิ่มมากข้ึน ทั้งมีการเผยแผ่แนวคิดและวิถีปฏิบัตแิบบเถรวาทที่
เน้นความเรียบง่าย การไม่ถือวรรณะและเคร่งคลัดในศีลพรตมากข้ึน และส่งผลต่อสถาปัตยกรรมทางพระพุทธศาสนา
ที่สำคัญในยุคน้ี คือ การสร้างเจดีย์ทรงระฆังคว่ำช้างล้อม และพระพุทธรูปแบบพุทธสิหิงค์ที่ได้รับอิทธิพลโดยตรง
จากลังกา ซ่ึงต่อมาพระพุทธศาสนาเถรวาทลังกาวงศ์ ประติมากรรมพุทธรูปแบบพุทธสิหิงค์  และสถาปัตยกรรม
พระเจดีย์ทรงระฆังคว่ำช้างล้อมแบบลังกาน้ีในภายหลังได้เผยแผ่ไปสู่ภาคกลางและภาคเหนือของไทย  
  ในฝ่ายของฮินดูน้ันหลังจากการโจมตีของราชวงศ์โจฬะและได้เข้ามาปกครองแผ่ขยายอิทธิพลการทหาร
และการศาสนาบนแผนดินน้ีแล้วก็ใช่ว่าพระพุทธศาสนาจะสูญส้ินไปในทเีดียว แต่กลับพบว่า มีการนับถือประสานกัน
ทั ้งพุทธและพราหมณ์ที่เรียกว่า “นิกายศิวะพุทธ” ซึ ่งนับถือสอดคล้องกันโดยบูชาพระพุทธเจ้าเป็นสิ่งสูงสุด  
ส่วนเทพในฮินดูน้ันอย่ในฐานะเทพช้ันรองหรือเทพอุปัฏฐาก คตินิยมน้ียังมีการส่งต่อมาถึงปัจจุบันดังการที่เห็น  
พระอินทรเทพหรือพญานาค จตุโลกบาล หรือพระพรหม ซึ ่งเป ็นเทพในศาสนาฮินดูมาอยู่ในวรรณกรรมของ
พระพุทธศาสนาในฐานะเทพอุปัฏฐาก (พระมหาธงชัย วณฺณวีโร, 2561) 
  ต่อมาเมื่อกลางพุทธศตวรรษที ่18 เกิดการเปล่ียนแปลงทางการเมืองข้ึนทำให้อิทธิพลของทมฬิโจฬะหายไป 
เกิดการฟื้นฟูบ้านเมืองให้กลับมารุ่งเรืองอีกครั้ง โดยเช่ือว่าการฟื้นตัวของเส้นทางการค้าคาบสมุทรภาคใต้น้ีน่าจะมี
สายสัมพันธ์บางอย่างเช่นการติดต่อทางการค้า การศาสนา การเมืองการปกครองกับคนในพื้นที่ภาคกลาง หรือ  
มีความสัมพันธ์กับกษัตริย์เขมรโบราณไม่ทางใดก็ทางหน่ึงด้วย ภายใต้อิทธิพลของขอมในช่วงน้ีเมืองไชยาได้ถูกลด
ฐานะลงและมีช่ือว่า “เมืองครหิ” ซ่ึงมีความหมายวา่ “เมืองแพ้” อันตรงข้ามกับคำว่า “ไชย หรือชัยยะ” ที่หมายถึง
ชัยชนะ และเพราะในช่วงเวลานี ้ทั่วภูมิภาคภาคกลางรวมถึงพื ้นที่ลุ ่มน้ำโตนเลสาบในประเทศกัมพูชานั้นมี  
ความนิยมพุทธศาสนาแบบมหายานได้แพร่หลายมากในบริเวณเหล่าน้ี เน่ืองด้วยพลวัตจากพื้นที่ภาคกลางดังน้ีได้
ส่งผลให้พื้นที่คาบสมุทรภาคใตไ้ด้รบัอิทธิพลไปดว้ย ส่งผลให้ผู้คนในพื้นที่ได้กลับมานับถือพุทธแบบมหายานอีกครั้ง  
ร่องรอยของสถาปัตยกรรมและปฎิมากรรมในทางพระพุทธศาสนาในช่วงภายใต้อิทธิพลขอมน้ีได้ปรากฎให้เห็นใน
เมืองไชยาหลายอย่างทั้งช่ือสถานที่ภาษาขอมดังคำว่า “พนม, ถมอ” การตั้งอโรคยาศาลที่กลางเมืองพระเวียง และ
มีการขุดตระพังในวัดสำคัญทัง้วัดแก้ว วัดทำนพ วัดตระพังจิก แต่ยังมี ส่ิงที่สำคัญอย่างหน่ึง คือ การผสมผสานของ
พุทธศิลป์ที่หลากเข้ามาจากเส้นทางข้ามคาบสมุทรน้ีกับพุทธศิลป์พื้นถ่ินในท้องที่จึงเกิดการพัฒนาพระพุทธรูปที่
เป็นรูปแบบศิลปะใหม่ข้ึนมา เรียกว่า “พระพุทธรูปกลุ่มสกุลช่างไชยา” ซ่ึงพระพุทธรูปสกุลช่างไชยามีรูปแบบ
ศิลปะที่สัมพันธ์กับพระพุทธรูปในศิลปะอินเดีย ศรีลังกา ทวารวดี เขมร และอยุธยากระทั่งได้พัฒนาจนเกิดเป็น
รูปแบบเฉพาะของตนเอง คือ การแสดงปางประทานอภัยด้วยพระหัตถ์ซ้าย การประดับรัศมีที่ด้านหน้าอุษณีษะ 
และการทำชายสังฆาฏิเป็นริ้วซ้อนทับกัน ทั้งน้ีจากการศึกษารูปแบบศิลปกรรมยังสามารถสะท้อนเรื่องราวทาง



 วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์                                                       Journal of MCU Nakhondhat | 91 

ประวัติศาสตร์ของเมืองไชยาให้ชัดเจนมากย่ิงข้ึน ซ่ึงนับเป็นเอกลักษณ์ที่ไม่มีในที่อ่ืนใด โดยมีช้ินสำคญัในสมัยน้ีที่พบ  
ได้แก่ พระพุทธรูปสัมฤทธิ์นาคปรกวัดเวียง มีจารึกระบวุ่าสร้างใน พ.ศ. 1726 โดยพระราชาทรงนามว่า ไตรโลกราช 
เมาลิภูษณวรรมเทพ ทรงให้หล่อพระพุทธรูปองค์น้ีข้ึนมาที่เมืองครห ิและนอกจากพระพุทธรูปสัมฤทธิ์ แล้วยังพบ
พระพุทธรูปที่สลักข้ึนจากหินทรายแดงอันเป็นวัสดุที่สำคญัและพบไดม้ากในพื้นที่ อำเภอไชยา (นันทลักษณ์ คีรีมา, 
2555) 
  ดังน้ัน ในช่วงพุทธศตวรรษที่ 18 น้ีถือว่าเป็นยุคของการฟื้นฟูที่สำคัญของการศึกษาอิทธิพลของพระพุทธศาสนา
ในพื้นที่ อ.ไชยา จ.สุราษฎร์ธานี เป็นอย่างยิ่ง ทั้งทางด้านการเมือง สังคม และเส้นทางการคา้คาบสมุทรเป็นอย่างยิ่ง  
หลังจากปัญหาทางดา้นการเมืองกับโจฬะ ช่วงน้ีบริเวณพื้นที่ในอ่าวบา้นดอนหรืออ่าวไชยาไดร้ับผลกระทบเปน็อย่าง
มาก และทำให้เกิดการละทิ้งถ่ินฐานย้ายศูนย์กลางเมืองไปสร้างใหม่ ๆ เช่น ตามพรลิงค์ ในเขตพื้นที่นครศรีธรรมราช  
ในปัจจุบัน อีกทั้งองค์ความรู้ด้านการเดินเรือมีความก้าวหน้าข้ึนมาก และปัญหาโจร สลัดในช่องแคบลดลง จึงทำให้
ความนิยมนำเรืออ้อมแหลมมลายูเพิ่มมากข้ึน การค้าแบบข้ามคาบสมุทรจึงลดลง คงเหลือบทบาทความเป็นเมือง
ท่าจุดพักสินค้า พักเรือของชาวเรือเท่าน้ัน และการข้ึนมากของปทุมวงศ์ กษัตริย์ตามพรลิงค์ มีบทบาทมากใน
มหาสมุทรอินเดีย จึงเป็นเหตุปัจจัยส่งเสริมให้พระพุทธศาสนารุ่งเรื องข้ึนมาอีกครั้งหน่ึง โดยเฉพาะการนับถือ
พระพุทธศาสนาเถรวาท แบบลังกาวงศ์แทนที่พระพุทธศาสนานิกายมหายานเดิม และหินยานอย่างเถรวาท  
  ตัวอย่างที่ทำให้ทราบว่าพื้นที่ไชยาน้ีได้รับอิทธิพลแบบพุทธเถรวาทลังกาแล้วน้ัน ได้ปรากฏในจารึกวัด  
หัวเวียง 1 และจารึกวัดหัวเวียง 2 ที่จารึกข้ีนที่กรอบประตูปราสาทของวัดเวียง ซ่ึงเป็นเรื่องราวที่พระเจ้าจันทภานุ 
ศรีธรรมโศกราช ที่มาทำบุญในพื้นที่ไชยา ถึงแม้จารึกวัดหัวเวียง 1 เป็นภาษาสันสกฤต ระบุพระนามและปีที่จารกึ 
แต่จารึกวัดหัวเวียง 2 ก็ได้จารึกเป็นภาษาบาลี ดังน้ัน จึงเห็นได้ว่าหลักคิดหรือข้อธรรมแบบพระพุทธศาสนาแบบ
เถรวาทลังกาได้มาถึงเมืองไชยาในเวลาน้ันแล้ว แต่อย่างไรก็ดีจารึกลานทองที่พบใหม่ยังคงใช้ภาษาสันสกฤตอยู่น้ันก็
แสดงให้เห็นว่านอกจากบาลีที่ใช้ในพระพุทธศาสนาแล้วน้ันที่เมืองไชยาโบราณก็ยังคงใช้ภาษาสันสกฤตในหมู่ชน
ช้ันสูงเช่นกัน อีกทั้งทำให้เกิดพุทธศิลปแ์บบพระพุทธสิหิงค์ข้ึน โดยมีลักษณะน่ังขัดสมาธิเพชร ทรงแสดงปางมารวิชัย 
ทรงมีพระอุษณีษะนูนข้ึนเป็นรูปวงกลมเม็ดพระศกมีขนาดใหญ่ พระพักตร์กลมอวบอ่ิม พระขนงและพระเนตรได้
สัดส่วน พระเนตรมองตรง มีพระโอษฐ์อวบอ่ิมพระกรรณยาว พระอังสาอวบอ่ิมราบเรียบเกือบจะ เป็นแนวตรง 
ครองจีวรห่มเฉียง มีชายจีวรพาดอยู่เหนือพระอังสาซ้าย โดยชายจีวรดังกล่าวปล่อยให้แผ่ออกมาเป็นแฉก ๆ หรือ
เป ็นร ิ ้ว ๆ  พระอุระอวบอ้วนแล้วค่อย ๆ  ลาดลงมาเป็นรูปคอดกิ่วที ่บั้นพระองค์ พระหัตถ์ทั ้งสองข้างกลมกลึง  
พระหนุมีรอยพับลึกลงไปทั้งสองด้านแบบคางสิงโต พระศอเป็นลอนเป็นช้ัน ๆ โดยพระพุทธรูปแบบน้ีแพร่กระจาย
ไปในท้องถ่ินต่าง ๆ ในคาบสมุทรภาคใต้ของไทย 
  ในด้านคติความเช่ือของผู้คนในบริเวณแถบน้ีจะมีความเช่ือหลัก ๆ คล้ายคลึงกับคติความเช่ือของคนใน
แถบภาคใต้ทั่วไป โดยส่วนใหญ่มีความเช่ือพื้นฐานในเรื่องจิตวิญญาณและอำนาจเหนือธรรมชาติซ่ึงให้คุณให้โทษ
ต่าง ๆ หรือมีความสำคัญในการกำหนดและควบคุมชะตาชีวิตมนุษย์ อันเป็นคติความเช่ือพื้นถ่ินของผู้คนในดินแดน 
แถบเอเชียอาคเนย์ แต่เน่ืองจากการเข้ามาของพ่อค้าวาณิชชาวอินเดีย ได้ส่งผลให้เกิดการเปล่ียนไปของคติความ
เช่ือดั้งเดิมเป็นอย่างมาก โดยได้นำวัฒนธรรมอินเดียเข้ามาทั้งด้านความเช่ือและด้านศาสนาทั้งพุทธและพราหมณ์ 
เข้ามาในแถบน้ี โดยศาสนาพราหมณ์ได้ทำให้เกิดความเช่ือเรื่องของเทพเจ้าต่าง ๆ ทั้งพระแม่ธรณี พระแม่คงคา 
พระแม่โพสพหรือเทวดาอารักษ์ที่รักษาส่ิงต่าง ๆ ส่วนพระพุทธศาสนาทำให้เกิดความเช่ือเรื่องของกฎแห่งกรรม 
การทำดีการเช่ือในสวรรค์นรก และการแสวงหาความรู้หลุดพ้น 
  คติความเช่ือเก่ียวกับการเกิด โดยมีความเช่ือในเรื่องการเกิดเริ่มต้นตั้งแต่การตั้งครรภ์ มีคติความเช่ือของ
ผู้คนในพื้นถ่ินที่เรียกว่า “สมบุญ” ซ่ึงคงได้รับอิทธิพลจากพระพุทธศาสนาในเรื่องบุพเพกตปุญฺญตา หมายถึง บุตร 
ผู้มีบุญจะเกิดในครรภ์ผู้มีบุญที่เสมอกัน และเมื่อตั้งครรภ์แล้ว ก็มีข้อห้ามข้อปฏิบัติสำหรับผู้ถือครรภ์หลายอย่าง 



92 | Vol.11 No.12 (December 2024)                                              ปีที่ 11 ฉบับที่ 12 (ธันวาคม 2567) 

เช่น ห้ามฆ่าสัตว์ตัดชีวิต ไม่ไปร่วมงานศพ หมั่นทำบุญตักบาตรทุกวัน ทำจิตใจให้สะอาดเพื่อที่จะให้เด็กในครรภ์มี
อาการครบ 32 ประการ เป็นเด็กดี เฉลียวฉลาด ว่านอนสอนง่าย เป็นต้น และหากเป็นการตั้งครรภ์ครั้งแรกจะตอ้ง
ฝากครรภ์กับ “แม่ทาน” หรือหมอตำแยก่อน เมื่อครบกำหนดคลอดแล้วจึงมีการเตรียมส่ิงของ จะไม่นิยมเตรียม
ส่ิงของก่อนที่เด็กจะเกิด เพราะกลัวการแท้งก่อนเกิด ซ่ึงมีลักษณะคติที่ที่น่าสนใจเก่ียวกับการเกิด คือ  เมื่อเด็ก
คลอดแล้วแม่ทานหรือหมอตำแยจะทำการตดัสายสะดอืด้วยไม้ไผ่ และนำสายสะดือที่ตัดน้ันจุ่มในส่วนต่าง ๆ  ของ
เด็ก 5 แห่ง ได้แก่ 
   - จุ่มที่ปาก แม่ท่านจะพูดว่า “ปากจงกล่าวแต่วาจาสุจริต”  
   - จุ่มที่กระหม่อม แม่ทานจะพูดว่า “จงคิดแต่ส่ิงที่ดี”  
   - จุ่มที่มือ แม่ทานจะพูดว่า “จงกระทำให้มั่งมีด้วยผลบุญ”  
   - จุ่มที่เท้า แม่ทานจะพูดว่า “ตีนอย่าเที่ยวว่ิงวุ่นให้เสียการ”  
   - จุ่มที่อวัยวะเพศ แม่ทานจะพูดว่า “อย่ามีสันดานสืบพันธุ์ให้เสียตระกูล” (ชวน เพชรแก้ว และ
สบาย ไสยรินทร์, 2544) 
  ในช่วงพุทธะศตวรรษที ่ 14 - 18 เป ็นการนับถือพุทธศาสนา แบบมหายานผสานกบัศาสนาพราหมณ์  
ซ่ึงล้วนมีคติการเผาศพแทบทั้งส้ิน จึงปรากฏพิธีการฝังศพเป็นหลัก และมีการให้ความสำคัญกับการนำเถ้าอัฐิไปไว้
บนภูเขาที่เป็นที่สูง คล้ายคลึงกับคติการใหค้วามสำคญักับภูเขาสุเมรุของพราหมณแ์ละการให้ความสำคัญของภูเขา
ในศาสนาผี ซ่ึงในปัจจุบันน้ีคนไชยาก็ยังมีการนำเถ้าอัฐิไปโปรยในถ้ำ หรือบนภูเขา และอีกอย่างที่เป็นที่นิยมมาก 
คือ การนำไปโปรยในทะเลในอ่าวเมืองไชยา ซ่ึงคติน้ีเป็นการเน้นเพื่อให้เกิดความรำลึก ถึงผู้เสียชีวิตไป ให้ลูกหลาน
ได้มองเห็นอยู่ตลอดเวลาเหมือนกันอยู่ใกล้ ไม่ได้หายไปไหนเป็นเพียงการกลับคนืสู่ธรรมชาต ิหรือกลับเป็นส่วนหน่ึง
ของธรรมชาติเท่าน้ัน และไม่ทำให้ผู้ที่มีชีวิตอยู่รู้สึกหวาดกลัวแก่ความตายเลย ดังเช่น เมื่อทำการฌาปนกิจท่าน
พุทธทาส ก็ได้นำเถ้าอัฐิของท่านโรยบนถ้ำเขาประสงค์ ป่าต้นน้ำเขาสก และปากอ่าวบ้านดอน ในประเพณีที่เก่ียว  
เนื ่องกับการตายนี้ ได ้มีพิธีที่สำคัญเกิดขึ้นอย่างเช่น พิธีการสวดมาลัย ซึ ่งเป ็นการสวดของฆราวาส โดยเริ่ม  
การสวดหลังจากที่พระได้สวดอภิธรรมเสร็จแล้ว ผู้สวดมาลัยจะถือตาลปัตรบังหน้า และสวด บทสวดที่มาจาก
หนังสือพระมาลัยเรียกว่าพระมาลัยคำสวด จุดมุ่งหมายเพื่ออบรมส่ังสอนให้ผู้คนละช่ัวกลัวบาป และมุ่งให้เกิ ด 
การแสดงที่ไม่เงียบเหงาในขณะที่เฝ้าศพ พร้อมทั้งปลอบประโลมเจ้าภาพหรือญาติของผู้เสียชีวิตไม่ให้เศร้า โศก
เกินไป ขณะสวดมาลัยวงนึงจะมีประมาณ 4 - 6 คน เป็นแม่เพลง สองคนเรียกว่าแม่คู่หรือต้นเพลง ที่เหลือเรียกว่า
ลูกคู่หรือครู (พระมหาธงชัย วณฺณวีโร, 2561) 
  คติความเช่ือเก่ียวกับการบวช ซ่ึงการเข้ามาของพุทธศาสนา ผ่านผู้คนที่เข้ามาคา้ขายในแถบเส้นทางการคา้
น้ีทำให้เกิดศาสนาที่สำคัญสำหรบัคนในพื้นที่ คือ ศาสนาพุทธ ซ่ึงมีผลเป็นอย่างมากกับปัจจุบัน โดยคติที่สำคัญของ
ศาสนาพุทธน้ันที่ส่งผลต่อคนพื้นถ่ินในปัจจุบันเป็นอย่างมาก คือ การเน้นความกตัญญูกตเวทีอันเป็นส่ิงที่สำคัญดัง
พุทธภาษิตที่สอนว่า “นิมิตฺตํ สาธุรูปานํ กตญฺญูกตเวทิตา. ความกตัญญูกตเวทเีป็นเครื่องหมายของคนด”ี เพราะคำ
ว่าคนดีหรือกัลยาณชนน้ัน เป็นส่ิงที่สำคัญ เพราะหากเป็นคนช่ัวแล้วย่อมไปสู่นรก เป็นคนดีย่อมนำไปสู่สวรรค์  
และมรรคผลนิพพานได้ เพราะฉะน้ันความเป็นคนดี หรือความกตัญญูกตเวทีย่อมเป็นเส้นแบ่งระหว่างความดี  - 
ความช่ัว สวรรค์ - นรก ความเจริญและความเส่ือมในพุทธศาสนา ดังน้ัน คติธรรมน้ีได้ส่งผลฝังลึกและเป็นรากเหงา้
ทางสังคมในปัจจุบันอันเป็นผลสืบมาจากการรับคติความเช่ือทางศาสนาจากการติดต่อสัมพันธ์กับชาวอินเดียผ่าน
ทางการค้าในเส้นทางข้ามสมุทรในอดีต 
  และในด้านคติความเช่ือในการบวชของชาวไชยาน้ัน มักมีคติที่เด่นชัดโดยมุ่งเน้นการบวชเพื่อตอบแทนคณุ
บิดามารดาเป็นหลัก โดยมีการนิยมบวชกำหนดหน่ึงพรรษาเพื่อใหเ้กิดอานิสงส์สูงสุด และเรียกคนที่ผ่านการบวชน้ี
ว่า “คนสุก” และเรียกคนทียั่งไม่ไดบ้วชว่า “คนดิบ” ในคตนิิยมในเรื่องการบวชน้ีส่งผลต่อเรื่องคตนิิยมในการแตง่งาน 



 วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์                                                       Journal of MCU Nakhondhat | 93 

ซ่ึงสำหรับผู้ที่จะแต่งงานน้ัน นิยมว่าจะแต่งงานได้ต้องเป็นคนสุกเสีย จึงจะทำให้เจริญ และหากยังเป็นคนดิบอยู่
มักจะไม่เป็นที่พึงพอใจของญาติผู้ใหญ่ที่จะให้ไดแ้ต่งงานจนมีคำว่า “ให้บวชก่อนเบียด” และประเพณีการบวชน้ีมี
ความสำคัญกับคนในพื ้นที ่มาก โดยมีคำกล่าวว่าต้องเป็น “คนรู ้สา” ค ือ ผ่านการบวชเรียน ได ้ผา่นพรรษามา
เสียก่อนแล้ว และบุคคลที่บวชพระผ่านมาแล้ว จะได้มีการเรยีกคำนำหน้าเสียใหมว่่า “หลวง” ส่วนผู้ที่ผ่านการบวช
สามเณรมาแล้วจะเรียกว่า “เณร” 
  คติความเช่ือเก่ียวกับการแต่งงาน การแต่งงานเป็นพิธีกรรมแห่งความรื่นเริงยินดี และเป็นการแสดงให้ 
เห็นว่าบุคคลทั้งสองจะครองคู่กัน ออกเรือนโดยได้รับอนุญาตจากญาติผู้ใหญ่ทั้งสองฝ่าย และไม่มีการคัดค้านจาก 
ชุมชน โดยในการแต่งงานน้ีจะมีการจากพระภิกษุ โดยสอนหลักฆราวาสธรรม 4 ประการ ได้แก่ สัจจะ ทมะ ขันติ 
จาคะ ซ่ึงเป็นความสำคัญต่อการใช้ชีวิตฆราวาส โดยสรุปเป็นคำคล้องจองได้ความว่า จริงใจ บังคับตน อดทน 
เสียสละ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2555) 
  คตินิยมในการแต่งงานสมัยโบราณมีพิธีกรรมหลายข้ันตอน ตั้งแต่การ “แยก” หรือการทาบทาม มั่นหมาย
และการสู ่ขอการแต่งงาน ซึ ่งต ้องมีความเชื ่อในศาสนาพราหมณ์ในเรื่องของนาคสมพงษ์ การดูฤกษ์ยาม และ
องค์ประกอบอ่ืน ๆ มากมาย ในคติความเช่ือดั้งเดิมต้องมีการบอกกล่าวผีบรรพบุรุษด้วย จากน้ันจะมีการเตรียม
ส่ิงของในพิธีที่เป็นมงคล เช่นขันหมาก 3 คัน ผ้าขาว เช่ียนหมาก ดอกไม้ธูปเทียน และของเครื่องเคียงต่าง ๆ  เป็นต้น 
(ปรีชา นุ่นสุข, 2548) และในวันแต่งงานเจ้าบ่าวเจา้สาวจะแตง่ตัวกันอย่างสวยงามนุ่งโจงกระเบน เหน็บกริชหัวเงนิ 
ขบวนขันหมากเจ้าบ่าวเมื่อไปถึงบ้านเจ้าสาวแล้วมักจะมีการก้ันประตูเงินประตูทองไม่ให้เข้าไปต้องมีการจ่ายค่า
ผ่านทาง แล้วญาติเจ้าสาวจะจูงเจ้าบ่าวเข้าไปในห้องประกอบพิธี เมื่อได้มีการตรวจสินสอดทองหมั้นเรียบร้อยแล้ว
จะมีการเจิมหน้าผากโดยผู้ใหญ่ทีม่ีช่ือมงคล อาทิ มั่น คง อยู่ สุข และคล้องสายมงคลแล้ว จึงประกอบพิธีสงฆ์ ถวาย
ภัตตาหารแล้วจึงหมอบกราบหมอน เจ้าบ่าวจะมอบของขวัญให้แก่เจ้าสาว จากน้ันพระสงฆ์เจริญชัยมลคลกถา  ปะ
พรมน้ำพระพุทธมนต์เป็นอันเสร็จพิธี จากน้ันจะมีการเล้ียงแขก เมื่อตกค่ำจะมีพิธีการมอบห้องหอให้คู่บ่าวสาว
เรียกว่า “การเรียงสาดเรียงหมอน” แต่หากเวลาค่ำน้ันฤกษ์ไม่ดีก็จะเล่ียงไปประกอบพิธีในวันที่ฤกษ์ดี หลังจาก  
การประกอบพิธีกรรมแต่งงาน 3 วัน คู่บ่าวสาวจะไปเย่ียมเยียนและคารวะที่บ้านของญาติผู้ใหญ่ ซ่ึงญาติมักมอบ
ส่ิงของและทรัพย์สินให้เพื่อเป็นเงินขวัญถุงในการสร้างฐานะต่อไป (ชวน เพชรแก้ว และสบาย ไสยรินทร์, 2544) 
  อิทธิพลในด้านคติความเช่ือที่สืบเน่ืองมาจากผลของการเป็นพื้นที่เมืองท่าทางการค้าเช่ือมโลกที่ส่งผลต่อ
สังคมในยุคปัจจุบันของเมืองไชยาอย่างหน่ึง คือ ประเพณีชักพระของชาวไชยา และผู้คนบริเวณรอบอ่าวบ้านดอน
น้ันเป็นประเพณีที่สืบเน่ืองมาแต่อดีต นับไม่ได้ว่ามีมาตั้งแตเ่มื่อใด โดยจุดมุ่งหมาย คือ เมื่อออกพรรษาจะมีการนำ
พุทธรูปซ่ึงเป็นพระพุทธรูปปางอุ้มบาตร หรือปางห้ามสมุทร ชักลากออกตระเวนบกตระเวนน้ำ เรียกว่า  เรือบก  
เรือน้ำ จะชักลากกันในวันพระ แรม 1 ค่ำ เดือน 11 ของทุกปี โดยผู้คนจะทำบุญตักบาตรดว้ยดอกไม้ และจัตุปจัจยั
ต่าง ๆ เครื่องบูชาต่าง ๆ  ซ่ึงประเพณีน้ีเป็นการจำลองเหตุการณ์เรื่องราวในวันเทโวโรหณะ เป็นประเพณีที่สืบเน่ือง
มาแต่สมัยพุทธกาล โดยสันนิษฐานว่าเดิมทีน่าจะเป็นการเจริญรอยตามประเพณีแห่เทวรูปในศาสนาพราหมณ์ เช่น
แห่เทวรูปพระศิวะหรือวิษณ ุประเพณีน้ียังปรากฎมีอยู่ในแถบประเทศอินโดนีเซียด้วย ในด้านค่านิยมของอาหารที่
สำคัญสำหรับประเพณีชักพระน้ี คือ การทำกาต้ม คือ ข้าวเหนียวห่อใบพ้อ แล้วต้มจนสุก และในเวลาชักพระจะมี
การประโคมดนตรีที่ประกอบด้วยฆ้อง กลอง ตะโพน เรียกว่า “คุมโพน” หรือ “คุมพระ” ให้ชาวบ้านได้รู้ตัวและ
ร่วมในการเฉลิมฉลองการลากพระ ซ่ึงประเพณีการชักพระน้ี มีตั้งแต่ไชยาจนไปถึงคาบสมุทรสทิงพระ ประเพณีชัก
พระเรือแห่เรือพนมพระน้ีปัจจุบันได้เป็นประเพณีสำคัญของจังหวัดสุราษฎร์ธานี 
  อิทธิพลของเส้นทางการค้าต่อความเช่ือทางศาสนาที่มีต่อบริเวณแถบน้ีน้ัน มองซิเออร์เดอ ลาลูแบร์ได้
กล่าวถึงบรรดารัฐทั้งหลายซ่ึงเรียกกันว่ารัฐที่ได้รับวัฒนธรรมอินโดน้ันว่า เมื่ออินเดียเข้ามาก็มีบทบาทต่อผู้คนใน
พื้นที่บริเวณน้ี คือ การหล่ังไหลเข้ามาทางวัฒนธรรมที่มาจากร่วมกับการเดินทางเข้ามาของผู้คนพร้อมทั้งได้นำคติ



94 | Vol.11 No.12 (December 2024)                                              ปีที่ 11 ฉบับที่ 12 (ธันวาคม 2567) 

ความเช่ือและศาสนาเข้ามาด้วย หน่ึงในศาสนาที่สำคัญของโลก คือ ศาสนาพราหมณ์ฮินดูซ่ึงเป็นวัฒนธรรมจาก
อินเดีย ได้เข้ามาในบริเวณน้ีและได้เปล่ียนขนบธรรมเนียมความเช่ือของคนพื้นเมืองไปอย่างมาก โดยเฉพาะด้าน
การใช้ชีวิต อาหาร เผ่าพันธุ์ ขนบธรรมเนียมประเพณี ซ่ึงอาหารในปัจจุบันของคนในแถบน้ี คือ อาหารที่มีลักษณะ
ของเครื่องเทศ วัฒนธรรมการทูนหัว ประเพณีเรือชักพระ ประเพณีสาร์ทเดือน 10 รับส่งตายายซ่ึงเป็นประเพณทีีม่ี
ความเช่ือเรื่องจิตวิญญาณ โดยได้รับอิทธิพลมาจากพิธีกรรมที่เรียกว่าเปตาพลีของศาสนาพราหมณ์ผสมผสานเข้า
กับคติความเช่ือเรื่องกรรมและวิบากของศาสนาพุทธ โดยจะมีการรับตายาย หรือบรรพบุรุษกันในวันแรม 1 ค่ำ
เดือน 10 ของทุกปี และจะทำบุญใส่บาตรดแูลวิญญาณของบรรพบุรุษตลอด 15 วันจนถึงวันแรม 15 ค่ำเดือน 10 
ชาวบ้านทุกครัวเรือนจะจัดสำรับคาวหวาน ดอกไม้ธูปเทียนไปทำบุญถวายสังฆทานที่วัด เพื่อทำการบังสุกุลบัว 
เพื ่อเป ็นการส่งบรรพบุรุษไปสู่ยมโลกอีกครั้ง เป ็นการแสดงถึงความกตัญญูกตเวทีและการไม่ลืมผู้ที ่มพีระคุณ  
ซ่ึงประเพณีน้ีจะมีการทำขนมลา ขนมผิง กะยาสาด ขนมกรุบ ยาหนมหรือกาละแม กล้วยต้มหน้า และอาหารคาว
ที่ขาดไม่ได้ คือ ผักต้มและน้ำพริก ซ่ึงเป็นคำส่ังสอนของบรรพบุรุษที่สืบต่อกันมาว่าเมื่อเวลาไปทำบุญห้ามขาด
น้ำพริกผักต้ม เพราะถือเป็นประเพณีที่สืบทอดมาแต่โบราณ (พระมหาธงชัย วณฺณวีโร, 2561) 
 
สรุป  
  เส้นทางการค้าทางทะเลข้ามคาบสมุทรภาคใต้ของไทยในช่วงพุทธศตวรรษที่ 14-18 มีบทบาทสำคัญใน
การแพร่กระจายของพระพุทธศาสนาและคตินิยมความเช่ือทางศาสนาในพื้นที่อำเภอไชยา  จังหวัดสุราษฎร์ธานี  
มีบทบาทสำคญัในการแพร่กระจายของความเช่ือทางศาสนาทัง้พราหมณ์และพระพุทธศาสนา จากการที่พ่อค้าชาว
อินเด ียและชาวเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ม ีการติดต่อกันบนพื้นที ่นี ้ ทำให้พระพุทธศาสนาเข้ามามบีทบาทใน
ชีวิตประจำวันของคนในพื้นที่โดยปรากฏในรูปแบบของสถาปัตยกรรมศาสนา ประเพณี และพิธีกรรมที่ยังคงมีอยู่
ในภาคใต้จนถึงปัจจุบัน จากการศึกษาในครั้งน้ีช้ีให้เห็นถึงความสัมพันธ์ที่ใกล้ชิดระหว่างการค้าและศาสนาใน
ภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ซ่ึงยังคงมีอิทธิพลต่อชาติพันธุ์ วิถีชีวิต พิธีกรรม ความเช่ือวัฒนธรรม และประเพณี
ของชุมชนในปัจจุบัน ก่อให้เกิดประเพณีวัฒนธรรมและวิถีชีวิตของพลเมืองในพื้นที่เป็นภูมิปัญญาทั้งที่ จับต้องได้
และจับต้องไม่ได้ อาทิ ส่งผลให้เกิดเป็นภูมิปัญญาทีจ่ับตอ้งได ้ด้านประเพณี เช่นประเพณีเดือนสิบ ประเพณีชักพระ
แข่งเรือยาวที่เป็นประเพณีสำคัญที่เล่ืองช่ือทำให้เกิดการท่องเที่ยวนำรายได้จำนวนมากมาสู่เมือง สุราษฎร์ธานี   
ด้านศิลปกรรม และปฏิมากรรม ดังเช่น โบราณสถานที่สำคัญ อาทิ พระบรมธาตไุชยาฯ เจดีย์วัดแก้ว วัดหลง รูปหล่อ
พระอวโลกิเตศวร พระพุทธรูปสกุลช่างไชยา รวมถึงด้านอาหาร ดังเช่น ผัดไทยและไข่เค็มไชยา ล้วนเป็นอัตลักษณ์
เฉพาะที่โดดเด่นเป็นสากลทรงคุณค่าอย่างยิ่งแล้ว นอกจากน้ันภูมิปัญญาที่จับต้องไม่ได้ทั้งในด้านวรรณกรรมหรือ
หลักธรรมแนวคิดคตินิยมที่ส่งต่อมาจากบรรพชนอันนับเป็นเช่น มุขปาฐะ เพลงกล่อมน้อง คำสอนที่สอดแท รก
หลักธรรมค่านิยมและคุณธรรมในสังคม ส่งผลให้เกิดความอารีอารอบ ความเมตตา และความมีจิตสาธารณะของ
ชาวไชยาเป็นปัจจัยหน่ึงที่ทำให้เกิดบุคคลสำคัญของโลกด้านสันติภาพอย่างเช่นพระเดชพระคุณพระธรรมโกษา
จารย์ (พุทธทาสภิกขุ) แห่งสวนโมกขพลารามและบทบาทที่สำคญัของเส้นทางการค้าทางทะเลที่สำคญัต่อโลก ล้วน
แล้วแต่เป็นผลมาจากการเข้ามาของชุมชนการค้าตลอดหลายพันปีที่ผ่านมา อีกทั้งมรดกทางวัฒนธรรม มรดกทาง
ธรรมะ มรดกทางภูมิปัญญาทีบ่รรพชนไดสื้บทอดเป็นรากเหง้าทางสังคมและวัฒนธรรมของชุมชนส่งต่อจากรุน่สู่รุน่
มีความโดดเด่นเป็นเอกลักษณ์และทรงคณุคา่ตอ่โลกเป็นอย่างยิ่งจนในปัจจุบนัทางจังหวัดสุราษฎร์ธานีตัง้นโยบายที่
จะได้ผลักดันเพื่อเสนอให้เมืองโบราณไชยาได้ข้ึนเป็นมรดกโลกอันเน่ืองมาจากคุณค่ามรดกทางวัฒนธรรมดงัที่กล่าว
มาแล้วอันเป็นผลมาจากการเป็นเมืองท่าทางการค้าข้ามคาบสมุทรในอดีตนั่นเอง ซึ ่งสมควรที่จะอนุรักษ์และ
ทะนุบำรุงส่งเสริมและส่งต่อภูมิปัญญาเหล่าน้ีแก่ผู้คนในโลกต่อไป  



 วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์                                                       Journal of MCU Nakhondhat | 95 

เอกสารอ้างอิง 
ชวน เพชรแก้ว และสบาย ไสยรินทร์. (2544). สุราษฎร์ธานีของเรา. กรุงเทพมหานคร: กรุงสยามการพิมพ์. 
ธรรมทาส พานิช. (2543). ประวัตศิาสตร์ไทยสมยัศรีวิชัย. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์หา้งหุน้ส่วนจำกัด เม็ดทรายพ

ริ้นติ้ง. 
นันทลักษณ์ คีรีมา. (2555). พระพุทธรูปสกุลช่างไชยา ระหว่างพุทธศตวรรษที่ 18-21. ใน วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตร์

มหาบัณฑิต สาขาวิชาประวัติศาสตร์ศิลปะคณะโบราณคด. มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
นภัคมน ทองเฝือ. (2564). ข้อมูลใหมจ่ากการขุดคน้โบราณคดี ณ เมืองโบราณไชยา อำเภอไชยา จังหวัดสุราษฎรธ์านี.  

กรุงเทพมหานคร: เรือนแก้วการพิมพ์. 
ปรีชา นุ่นสุข. (2548). ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาในคาบสมุทรภาคใต้ของประเทศไทย. ใน รายงานวิจัย. 

คณะกรรมการวิจัยการศึกษาการศาสนาและการวัฒนธรรมของกระทรวงศึกษาธิการ. 
ปวินนา เพ็ชรล้วน. (2564). ข้อคิดเห็นเพิ่มเติมเก่ียวกับประติมากรรมวฑุกะไภรวะ อำเภอเวียงสระ จังหวัดสุราษฎร์ธานี. 

วารสารวิชาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยบูรพา, 29(2), 270-292. 
พระประชา ปสนฺนธมฺโม. (2535). เล่าไว้เมื่อวัยสนธยา อัตชีวประวัติของท่านพุทธทาส. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิ

โกมลคีมทอง. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุต ฺโต). (2555). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์ครั ้งที่ 23). 

กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิทำทานกุศลจิต. 
พระมหาธงชัย วณฺณวีโร. (2561). การศึกษาพัฒนาการทางประวัติศาสตร์ของพระพุทธศาสนาในอำ เภอไชยา 

จังหวัดสุราษฎร์ธานี. ใน วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย. 

พระมหาสมปอง มุทิโต. (2547). คัมภีร์อภิธานวรรณนา. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร: ประยูรวงศ์พริ้นท์ติ้ง 
จำกัด. 

มหาวิทยาลัยราชภัฏนครศรีธรรมราช. (2557). ปฐมบทพระพุทธศาสนาในภาคใต้ ประเทศไทย : หลักธรรมและ
หลักฐานโบราณคดี. นครศรีธรรมราช: ไทม์ พริ้นติ้ง จำกัด. 

ศาสตราจารย์ หม่อมเจ้าสุภัทรดิศ ดิศกุล. (2560). ประวัติศาสตร์เอเชียอาคเนย์ถึง พ.ศ. 2000. (พิมพ์ครั้งที่ 6). 
กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วนจำกัด สามลดา. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 


