
ปีที่ 11 ฉบับท่ี 12 (ธันวาคม) : Vol.11 No.12 (December 2024) 
https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JMND 

 
 

บทความวชิาการ : Academic article 

 
กายนคร : สิ่งมหัศจรรย์แห่งจักรวาล* 

KAYANAGARA: WONDERS OF THE UNIVERSE 
 

พระครูสมุห์มหิทธิสักก์ ฐิตธมฺโม (จนัทสุวรรณธนี)*, พระครูวิจิตรศีลาจาร, พระครูโฆสิตวัฒนานุกลู 
Phrakrusamu Mahitthisak Thitathummo (Chantasuwantanee)*, Phrakru Wijitsreerajal, Phrakru Kositwattananukul 
หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย นครศรีธรรมราช ประเทศไทย 
Doctor of Buddhist Studies Program, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nakhon Si Thammarat, Thailand 
*Corresponding author E-mail: mahitthisak@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 
  บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อนำเสนอแนวคิดเกี่ยวกับเรื่องกายนคร แก่นธรรมที่พบจากวรรณกรรมเรื่อง
กายนคร และอิทธิพลของวรรณกรรมเรื่องกายนครที่มีต่อสังคมไทย  แนวคิดเรื ่อง “กายนคร” นั้นมีมาแต่ครั้ง
พุทธกาล ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงเปรียบเทียบร่างกายมนุษย์กับเมืองเพ่ือเป็นการสอนให้เห็นเป็นรูปธรรม โดยชี้ให้เห็น
ถึงองค์ประกอบของร่างกายมนุษย์ ในขณะเดียวกันก็นับเป็นแก่นธรรมสำคัญที่ชาวพุทธควรศึกษาให้รู้แจ้งเห็นจริง
เพื่อการดำเนินชีวิตที่ดีงาม ซึ่งวรรณกรรมเรื่องกายนครนั้นประกอบด้วย 1) รูปขันธ์ มีมหาภูตรูป 4 และอุปาทาย
รูป 24 2) เวทนาขันธ์ ได้แก่ ความสุข ความทุกข์ และความรู้สึกที่ไม่สุขไม่ทุกข์ 3) สัญญาขันธ์ คือ การรับรู้หรือ
ความจำ 4) สังขารขันธ์ เป็นลักษณะของจิตที่ปรุงแต่งให้ดีหรือเลว 5) วิญญาณขันธ์ คือ ธรรมชาติที่รู้แจ้งอารมณ์
ผ่านประสาทสัมผัสต่าง ๆ ซึ่งโครงสร้างของเมืองกายนครนั้น คือ มหาภูตรูป 4 ได้แก่ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ และ
ธาตุลม ประตูเมืองทั้ง 6 คือ อายตนะภายใน 6 มีนายประตูเมือง คือ สติ มีราชทูต 2 นาย คือ สมถะและวิปัสสนา
กรรมฐาน มีวิญญาณเป็นเจ้าผู้ครองเมืองกายนคร มีเส้นทางสี่แยกกลางเมือง คือ มหาภูตรูป 4 เช่นกัน มีอริยมรรค
มีองค์ 8 เป็นทางตามที่ตนเดินในเมือง และมีพระราชสาส์นตามความเป็นจริง คือ พระนิพพานเป็นที่สุด โดยวรรณกรรม
เรื่องกายนครนี้มีอิทธิพลต่อสังคมไทยในด้านต่าง ๆ ได้แก่ ด้านจิตกรรม ด้านประเพณี เช่น ประเพณีการบวช 
ประเพณีการแต่งงาน ประเพณีเก่ียวกับงานศพ และด้านวัฒนธรรมความเชื่อต่าง ๆ ที่เก่ียวข้องกับพระพุทธศาสนา
จนเป็นวิถีชีวิตของสังคมไทยตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน 
คำสำคัญ: กายนคร, วรรณกรรมกายนคร, ขันธ์ 5, อายตนะ 12 
 
Abstract 
  This article aims to present ideas about the concept of the "Body City," the core teachings 
found in the literature of the Body City, and the influence of this literature on Thai society.  
The concept of "Body City" dates back to the time of the Buddha, who compared the human body 
to a city as a concrete teaching method. This comparison highlights the components of the human 
body and represents an important essence of Dharma that Buddhists should study for a clearer 
understanding to lead a virtuous life. The literature of the Body City consists of: 1) Form Aggregate, 
which includes the four great elements and 24 derived forms; 2) Feeling Aggregate, which 

 
*

 Received October 14, 2024; Revised December 5, 2024; Accepted December 12, 2024 

 
 วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์ pp: 119-129 

ISSN: 2586-923X    E-ISSN: 2630-0362 



120 | Vol.11 No.12 (December 2024)                                           ปีที่ 11 ฉบับที่ 12 (ธันวาคม 2567) 

encompasses happiness, suffering, and neutral feelings; 3) Perception Aggregate, referring to 
awareness or memory; 4) Mental Formations Aggregate, which describes the mind's tendencies to 
cultivate good or bad qualities; and 5) Consciousness Aggregate, which is the nature of awareness 
perceiving emotions through the senses. The structure of the Body City includes the four great 
elements: earth, water, fire, and air. The six gates of the city represent the six internal sense bases, 
with mindfulness as the gatekeeper. There are two envoys: concentration and insight meditation. 
Consciousness acts as the ruler of the Body City, while the four intersections in the city also 
correspond to the four great elements. The Noble Eightfold Path serves as a way to navigate within 
the city, and the ultimate truth, represented by Nibbana, serves as the royal decree. The literature 
of the Body City has influenced various aspects of Thai society, including art, traditions such as 
ordination, marriage, and funerals, as well as cultural beliefs related to Buddhism, becoming an 
integral part of Thai life from the past to the present 
Keywords: Kayanagara, Kayanagara Literature, Five Aggregates, Twelve Sense Bases 
 
บทนำ 
  เมื่อเราพูดถึงสิ่งมหัศจรรย์ เรามักจะนึกถึง 7 สิ่งมหัศจรรย์ของโลก (The Seven Wonders of the World) 
คือ สิ่งก่อสร้างที่มีความยิ่งใหญ่ และโดดเด่นที่สุดในโลกซึ่งมีทั้งหมด 7 แห่งด้วยกัน และมีมานานหลายยุคหลาย
สมัยแล้ว ซึ่งส่วนใหญ่สถานที่เหล่านั้นจะมีเรื่องราวที่เกี่ยวโยงกับประวัติศาสตร์สำคัญของโลกอีกด้วย อย่างไรก็ตาม
หากเราพิจารณาสิ่งที่ใกล้ตัวเรานั้น ร่างกายของมนุษย์นับเป็นสิ่งมหัศจรรย์สิ ่งหนึ่งเช่นกัน วรรณกรรมในทาง
พระพุทธศาสนาได้กล่าวถึง “กายนคร” ว่าเป็นสิ่งมหัศจรรย์ โดยได้อ้างอิงพระพุทธพจน์และคำสอนของพระพุทธเจ้า
ในพระไตรปิฎกให้เห็นถึงความอัศจรรย์ของร่างกายมนุษย์ (พระมหาสุริยา มะสันเทียะ, 2558) 
  กายนครในพระพุทธศาสนาเป็นกระบวนการที่เกี่ยวข้องกับการเกิดของชีวิต ซึ่งสามารถแบ่งออกเป็น  
2 นัยสำคัญ 1) การเกิดทางร่างกาย ซึ่งชีวิตในช่วงเริ่มต้นนั้นมีความบริสุทธิ์ ไม่มีสิ่งที่ทำให้เศร้าหมองและไม่มี  
ความกิเลส 2) การเกิดทางจิตใจ ซึ่งไม่ได้ขึ้นอยู่กับพ่อแม่ แต่เป็นปัจจัยที่ทำให้เกิดความทุกข์ โดยเฉพาะเมื่อเด็กมี
สภาพจิตใจที่อ่อนด้อย ขาดคุณธรรม และขาดสติปัญญา ไม่สามารถเข้าใจความเป็นจริงของชีวิต ไม่รู้ว่าตนเองเกิด
มาทำไม เนื่องจากอวิชชาที่ปิดบัง ทำให้ไม่สามารถเห็นกระบวนการเกิดของชีวิตได้ ส่งผลให้เกิดเวทนา ตัณหา 
อุปาทาน ภพ และชาติ ซึ่งเป็นกระบวนการที่นำไปสู่ความทุกข์ท่ีเกิดขึ้นและดับไปอย่างต่อเนื่อง เปรียบเสมือนวงจร
ที่หมุนเวียนไม่สิ้นสุด จนกว่าจะสามารถดับทุกข์ได้ โดยเฉพาะเมื่อคนเรายังขาดปัญญาในการเข้าใจธรรมชาติของ
ชีวิต “กายนคร” จึงหมายถึงกระบวนการเกิดของชีวิตที่เกิดจากมหาภูตรูป 4 ได้แก่ ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ และ
ธาตุลม (สํ.สฬา. 18/245/255) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) รวมตวักันเกิดมาเป็นตัวตนเรา เขา เป็นชีวิต
เป็นร่างกาย จึงเรียกว่า กายนคร เมืองแห่งร่างกายและตกอยู่ในอำนาจของไตรลักษณ์ (ม.มู. 12/394/358)  
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ทุกสิ่งทุกอย่างเกิดขึ้นจากเหตุปัจจัยที่มารวมตัวกันและมีการปรับเปลี่ยน
เป็นปัจจัยซึ่งกันและกันในช่วงเวลาหนึ่ง ตัวตนที่เราสามารถเห็นหรือสัมผัสได้ผ่านประสาทสัมผัสต่าง ๆ นั้น เป็น
เพียงกลุ่มของมวลสารหรือกลุ่มเหตุการณ์ที่มารวมกันเพ่ือสร้างตัวตนขึ้นมา ตัวตนเหล่านี้เกิดจากเหตุหรือสิ่งที่เป็น
ปัจจัยซึ่งกันและกัน จึงไม่สามารถยึดถือว่าเป็นตัวตนที่หมายถึงเรา หรือสิ่งที่เป็นของเราได้ เนื่องจากการเกิดขึ้น
จากปัจจัยที่ต้องพึ่งพาเหตุการณ์ต่าง ๆ ที่เชื่อมโยงกัน ทำให้ดูเหมือนเป็นสิ่งเดียว แต่ในความเป็นจริงแล้วไม่ใช่สิ่ง
เดียวกันอย่างแท้จริง ดังนั้นจึงมีความไม่สมบูรณ์ในตัวเอง และตามธรรมชาติแล้วมีลักษณะสามประการที่เป็น



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                                                     Journal of MCU Nakhondhat | 121 

สัญลักษณ์ ได้แก่ 1) อนิจจัง คือ ความไม่เที่ยงที่ต้องเปลี่ยนแปลงและสิ้นสุดในที่สุด 2) ทุกข์ คือ ความบีบคั้นที่ทำ
ให้ทนได้ยาก และ 3) อนัตตา คือ ไม่มีตัวตนหรือแก่นสารที่มีความถาวรอย่างแท้จริง  
  เรื่อง “กายนคร” เป็นวรรณกรรมที่มีความสำคัญในทางพระพุทธศาสนา โดยมีคุณค่าทางคำสอนที่ชัดเจน 
เนื้อหาส่วนใหญ่สื่อถึงแก่นธรรมที่มีความหมายสำคัญ และมีจุดมุ่งหมายในการสอนมนุษยชาติให้เข้าใจธรรมชาติ
ของชีวิต ผ่านวรรณกรรมนี้ เราจะเห็นหลักคำสอนที่สะท้อนประวัติศาสตร์ จารีตประเพณี ความคิด และวิถีชีวิต
ของยุคนั้นได้อย่างชัดเจน (พระมหาสุริยา มะสันเทียะ, 2558) นอกจากนี้ยังแสดงถึงความสามารถและภูมิปัญญา
ของกวีในการเรียบเรียงถ้อยคำให้เป็นเรื่องราวที่งดงามและลงตัว นอกจากความสนุกสนานแล้ว ผู้อ่านยังได้รับ
ความรู้และแก่นธรรมที่แฝงอยู่ในเรื ่อง ทำให้ได้รับการสอนธรรมะไปพร้อมกัน วรรณกรรม “กายนคร” ได้ถูก
ถ่ายทอดผ่านงานเขียนที่สำคัญหลายฉบับ เช่น 1) กายนคร ฉบับวัดสุวรรณาวาท จังหวัดพังงา 2) กายนคร ฉบับ
จังหวัดนครศรีธรรมราช 3) กายนคร ฉบับหอสมุดแห่งชาติ เล่ม 1-2 4) กายนคร จากหนังสือสามรสของแปลก 
สนธิรักษ์ 5) กายนคร ของฉันท์ ขำวิไล 6) กายนคร คำกลอนพิมพ์ในงานฌาปนกิจศพ นายฮง ฉุนราชา 7) กาย
นคร ปริศนาธรรมไทยชุดวรรณกรรมของพุทธทาสภิกขุ เป็นต้น ซึ่งวรรณกรรมเหล่านี้มีอิทธิพลต่อวัฒนธรรมและ
ประเพณีของไทยมาอย่างยาวนาน (พระครูโอภาสธรรมสาร (ชำนาญ โอภาโส), 2558) 
  การนำเสนอบทความวิชาการเรื่อง กายนคร : สิ่งมหัศจรรย์แห่งจักรวาล นี้ ผู้เขียนขอนำเสนอแนวคิด
เกี่ยวกับเรื่องกายนคร แก่นธรรมที่พบจากวรรณกรรมเรื่องกายนคร และอิทธิพลของวรรณกรรมเรื่องกายนครที่มี
ต่อสังคมไทย ซึ่งผู้อ่านจะได้เห็นแนวคิดและหลักธรรมต่าง ๆ ที่ได้จากวรรณกรรมที่เกี่ยวข้องกับเรื่องกายนคร และ
อิทธิพลของวรรณกรรมเรื่องกายนครที่มีต่อสังคมไทย ทั้งนี้ เพ่ือเป็นแนวทางในการดำเนินชีวิตของชาวพุทธต่อไป 
 
แนวคิดกายนคร 
  กายนคร คือ แนวคิดที่นำร่างกายมาสมมติเป็นเมือง ซึ่งเรียกว่า “เมืองแห่งร่างกาย” โดยมีความหมายที่
แตกต่างกันระหว่างเมืองจริงและเมืองจำลอง เมืองจริง คือ เมืองที่ประชาชนสร้างขึ้นในอดีต เช่น เมืองโบราณที่มีคู
เมือง กำแพงเมือง ประตูเมือง และป้อมปราการ รวมถึงพระราชวังต่าง ๆ ในขณะที่เมืองจำลองนั้นถูกสร้างขึ้นจาก
หลักธรรมเพื่อให้เห็นเป็นรูปธรรม โดยเรียกว่า “กายนคร” ซึ่งร่างกายถูกสร้างจากมหาภูตรูป 4 มีลักษณะคล้าย
เมืองที่มีคูเมือง กำแพง ประตู และปราสาท โดยใช้หลักธรรมที่เป็นนามธรรมมาสร้างเป็นรูปธรรมอย่างชัดเจน   
ในกายนครนี้ ตัวละครมีบทบาทมากมาย แต่จะคัดเลือกเฉพาะตัวละครที่สำคัญ โดยแบ่งออกเป็น 2 ฝ่าย คือ  ฝ่าย
กุศลและฝ่ายอกุศล ตัวละครฝ่ายกุศล ประกอบด้วย พระเจ้าจิตราช ซึ่งมีบทบาทสำคัญในเรื่อง ปุโรหิต พระฤๅษี 
มหาดเล็ก อัญญสมานเจตสิกที่เข้ากับจิตอื่น ๆ ได้ดี พระชีต้นที่ทำหน้าที่สอนธรรมะแก่พระเจ้าจิตราชและขุนนาง
ต่าง ๆ และพระสังฆราชที่เป็นตัวแทนของปัญญาในกิจนั้น ๆ ในขณะที่ตัวละครฝ่ายอกุศลประกอบด้วย พระมเหสี 
พระนางอวิชชา ผู้ใกล้ชิดกับพระเจ้าจิตราช และพระมารดาขุนนางทั้ง 14 คน ซึ่งเป็นตัวแทนของอกุศลเจตสิก 
นอกจากนี้ยังมีพญามัจจุราชและทหาร 4 เหล่าที่เป็นสัญลักษณ์ของสังสารวัฏ ทำให้สัตว์โลกต้องเวียนว่ายตายเกิด 
ตามท่ีพระพุทธเจ้าตรัสไว้ในสุโกปมสูตรว่า (พระประชา ปสนฺนธมฺโม, 2535) 
  ภิกษุทั้งหลาย เหมือนอย่างว่า เมืองชายแดนของพระราชาเป็นเมืองที่มั่นคง มีกำแพงและเชิงเทิน มีประตู 
6 ประตู นายประตูเมืองนั้นเป็นคนฉลาด เฉียบแหลม มีปัญญา คอยห้ามคนที่ตนไม่รู้จัก อนุญาตให้คนที่ตนรู้จักเข้า
ไปในเมืองนั้น ราชทูตคู่หนึ่งมีราชการด่วนมาแต่ทิศบูรพา พึงถามนายประตูนั้นว่า แน่ะบุรุษผู้เจริญเจ้าเมืองนี้อยู่ที่
ไหน นายประตูนั้นตอบว่าแน่ะท่านผู้เจริญ นั่นเจ้าเมืองนั่งอยู่ ณ ทางสามแพร่งกลางเมือง ทีนั้นแล ราชทูตคู่นั้น
มอบถ้อยคำตามความเป็นจริงแก่เจ้าเมืองแล้วพึงดำเนินกลับไปตามทางที่มาแล้ว ราชทูตคู่หนึ่งมีราชการด่วนมาแต่
ทิศปัจจิม... ราชทูตคู่หนึ่งมีราชการด่วนมาแต่ทิศอุดร... ราชทูตคู่หนึ่งมีราชการด่วนมาแต่ทิศทักษิณ แล้วถามนาย
ประตูนั้นอย่างนี้ว่า แน่ะบุรุษผู้เจริญเจ้าเมืองนี้อยู่ที่ไหน นายประตูนั้นพึงตอบว่า แน่ะท่านผู้เจริญ นั่นเจ้าเมือง  



122 | Vol.11 No.12 (December 2024)                                           ปีที่ 11 ฉบับที่ 12 (ธันวาคม 2567) 

นั่งอยู่ ณ ทางสามแพร่งกลางเมือง ทีนั้นแล ราชทูตคู่หนึ่งนั้นมอบถ้อยคำตามความเป็นจริงแก่เจ้าเมืองแล้ว  
พึงดำเนินกลับไปทางตามท่ีมาแล้ว ภิกษุทั้งหลาย อุปมานี้แล เรากระทำแล้วเพ่ือจะให้เนื้อความแจ่มแจ้ง ก็ในอุปมา
นั้นมีเนื้อความดังต่อไปนี้ คำว่า เมือง เป็นชื่อของกายนี้ที่ ประกอบด้วย มหาภูตรูป 4 ซึ่งมีมารดาและบิดาเป็นแดนเกิด 
เจริญขึ้นด้วยข้าวสุกและขนมสด มีอันต้องอบ ต้องนวด เห็นเป็นนิตย์ มีอันทำลายและกระจัดกระจายเป็นธรรมดา 
คำว่า ประตู 6 ประตู เป็นชื่อของอายตนะภายใน 6 คำว่า นายประตูเป็นชื่อของสติ คำว่า ราชทูตคู่หนึ่งมีราชการ
ด่วน เป็นชื่อของสมถะและวิปัสสนา คำว่า เจ้าเมืองเป็นชื่อของวิญญาณ คำว่า ทางสามแพร่งกลางเมือง เป็นชื่อ
ของมหาภูตรูป 4 คือ ปฐวีธาตุ อาโปธาตุ เตโชธาตุ และวาโยธาตุ คำว่า ถ้อยคำตามความเป็นจริง เป็นชื่อของนิพพาน 
คำว่าทางตามที่มาแล้ว เป็นชื่อของอริยมรรคมีองค์ 8 คือ สัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ 
สัมมาอาชีวะ สัมมาวายามะ สัมมาสติและสัมมาสมาธิฯ (สํ.สฬา. 18/245/255) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) 
  สรุปได้ว่า พระพุทธเจ้าทรงเปรียบเทียบร่างกายของมนุษย์กับเมือง เนื่องจากร่างกาย ประกอบด้วย ขันธ์ 5 
ได้แก่ 1) รูปขันธ์ มีมหาภูตรูป 4 และอุปาทายรูป 24 โดยมหาภูตรูปหมายถึงธาตุพื้นฐาน ได้แก่ ธาตุดิน ธาตุน้ำ 
ธาตุไฟ และธาตุลม ส่วนอุปาทายรูป คือ รูปที่เกิดจากมหาภูตรูป มีทั้งหมด 24 ชนิด เช่น ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ 
รวมถึงรูป เสียง กลิ่น รส และสัมผัส 2) เวทนาขันธ์ ซึ่งประกอบด้วยความสุข ความทุกข์ และความรู้สึกที่ไม่สุขไม่
ทุกข์ 3) สัญญาขันธ์ คือ การรับรู้หรือความจำ 4) สังขารขันธ์ เป็นลักษณะของจิตที่ปรุงแต่งให้ดีหรือเลว 5) วิญญาณ
ขันธ์ คือ ธรรมชาติที่รู้แจ้งอารมณ์ผ่านประสาทสัมผัสต่าง ๆ พระพุทธเจ้าตรัสว่าร่างกายของมนุษย์เป็นสภาวธรรม
ที่เกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไปในที่สุด เนื่องจากร่างกายเกิดจากมหาภูตรูป 4 และขันธ์ 5 ซึ่งรวมกันเป็นหน่วย   
ที่เรียกว่า สัตว์ บุคคล หรือเราและเขา ขันธ์ 5 เป็นสิ่งที่มีอยู่จริง และมีสถานะเป็นปรมัตถ์สัจจะเช่นเดียวกับ
นิพพาน ในขณะที่มหาภูตรูป 4 และขันธ์ 5 เป็นสังขตธรรม นิพพานเป็นสิ่งที่เหนือกว่าสังขตธรรม ขันธ์ 5 และ
มหาภูตรูปเป็นส่วนหนึ่งของสังสารวัฏ ขณะที่นิพพานเป็นฝ่ายวิวัฏ พระพุทธเจ้าสอนให้มองเห็นสิ่งต่าง ๆ ว่าเป็นผล
จากการรวมกันของส่วนประกอบต่าง ๆ โดยแท้จริงแล้วไม่มีตัวตน เมื่อพิจารณาแยกส่วนประกอบออกไป เช่น หาก
แยกร่างกายออกเป็นมหาภูตรูปและขันธ์ 5 จะพบว่า ไม่มีตัวตนที่แท้จริง เหลือเพียงมหาภูตรูป ธาตุดิน ธาตุน้ำ 
ธาตุไฟ และธาตุลม ซึ่งเป็นไปตามธรรมชาติของมันเอง (พระครูปิยคุณาธาร สุจริตธุรการ, 2563) 
  โครงสร้างของเมืองกายนคร (มหาภูตรูป 4) 
  คำว่า “กาย” หมายถึง กลุ่มหรือหมู่ของอวัยวะต่าง ๆ ที่รวมตัวกันในรูปแบบของร่างกายมนุษย์ ซึ่งเรียกว่า 
“เมือง” โดยร่างกายนี้ ประกอบด้วย รูปโดยแบ่งออกเป็นมหาภูตรูป 4 ชนิด ได้แก่ ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ และธาตุลม 
ซึ่งเป็นคุณสมบัติพื้นฐานและรูปที่เกิดจากมหาภูตรูปที่เป็นธาตุดินมีทั้งหมด 20 ประการ ได้แก่ผม ขน เล็ก ฟัน 
ผิวหนัง กล้ามเนื้อ เส้นเอ็น กระดูก เยื้อหุ้มกระดูก ม้าม หัวใจ ไต ตับ ปอด ผังผืด กระเพาะอาหารลำไส้ใหญ่ ลำไส้
น้อย อาหารใหม่ อาหารเก่า เนื้อในสมอง ที่เป็นธาตุน้ำมี 12 ประการ ได้แก่ น้ำดี เสมหะ น้ำหนอง โลหิต เหงื่อ มัน
ข้น น้ำตา มันเหลว น้ำลาย น้ำมูก น้ำไขข้อ น้ำปัสสาวะ ที่เป็นธาตุลม 6 ประการ ได้แก่ ลมพัดจากเบื้องล่างสู่เบื้อง
บน ลมพัดจากเบื้องบนสู่เบื้องล่าง ลมพัดในกระเพาะอาหารและลำไส้ ลมพัดอยู่ในท้องนอกลำไส้ ลมพัดท่ัวร่างกาย 
ลมหายใจเข้า ลมหายใจออก ที่เป็นธาตุไฟ 4 ประการ ได้แก่ ไฟสำหรับอุ่นกาย ไฟทำให้ร้อนระส่ำระสาย ไฟเผา
ให้แก่ชรา และไฟย่อยอาหาร และยังประกอบด้วย อายตนะภายในทั้ง 6 ได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ และ
อายตนะภายนอก ได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ และธรรมารมณ์ ความรู้สึก เช่น สุข ทุกข์หรือไม่สุขไมทุ่กข์
เป็นผลจากการรับรู้ของจิต ซึ่งมีลักษณะในการปรุงแต่งจิตให้ดีหรือไม่ดี โดยธรรมชาติที่รู้แจ้งอารมณ์ผ่านทางตา หู 
จมูก ลิ้น กาย และใจ ในทางอภิธรรมวิญญาณหรือจิตของร่างกายที่เราเรียกว่า “เมืองแห่งร่างกาย” พระพุทธเจ้า
ได้ตรัสกับพระอุตตราเถรีว่า “ร่างกายนี้มีอายุที่เสื่อมโทรม เป็นที่อยู่ของโรค และจะค่อย ๆ ทรุดโทรมไปในที่สุด
ร่างกายที่เน่าเปื่อยต้องดับไป เพราะชีวิตมีความตายเป็นที่สุด” (ขุ.ธ. 25/148/78) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                                                     Journal of MCU Nakhondhat | 123 

  โครงสร้างของเมือง (กาย) มีลักษณะเป็นอิทัปปัจจยตา ซึ่งหมายถึงการที่มีความเป็นอยู่ที่เกิดจากเหตุ
ปัจจัยต่าง ๆ โดยเหตุปัจจัยเหล่านี้รวมถึงวิญญาณ นอกจากนี้ยังมีลักษณะเป็นอนิจจตา คือ ความไม่เที่ยงที่ต้อง
เผชิญกับการเสื่อมสลายและการแตกสลายในที่สุด หากปราศจากวิญญาณ กายก็เปรียบเสมือนท่อนไม้ที่ถูกทิ้งไว้
โดยไม่มีใครสนใจ อีกทั้งยังมีลักษณะเป็นทุกขตา ซึ่งหมายถึงความไม่สามารถอยู่ในสภาพเดิมได้ ต้องเผชิญกับ  
การเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา เป็นความลำบากและเป็นที่เกิดโรคภัยไข้เจ็บ มีความเจ็บปวดเป็นเรื่องปกติ นอกจากนี้
ยังมีลักษณะเป็นอนัตตา คือ ไม่มีตัวตนที่แท้จริง ไม่ใช่สิ่งที่มนุษย์ควรเรียกว่าเป็นของตนเอง กายยังมีลักษณะเป็น
สังขตธรรมภาวะ ซึ่งหมายถึงการที่เกิดจากปัจจัยที่ปรุงแต่ง ไม่ได้มีอยู่เองโดยลำพัง โดยกายถูกสร้างข้ึนจากมหาภูต
รูป 4 และมีลักษณะเป็นไปตามเครื่องหมายกำหนดรู้ความเป็นสังขตธรรม 3 ประการ ได้แก่ 1) การเกิดขึ้น (อุปปาทะ) 
2) การเสื่อมสลาย (วยะ) และ 3) การเปลี่ยนแปลงเมื่อดำรงอยู่ (อัญญถัตตะ) สุดท้าย กายยังมีลักษณะเป็นอัพยาก
ฤตภาวะ ซึ่งหมายถึงความเป็นกลาง ๆ ที่กายของมนุษย์ไม่สามารถทำบุญหรือทำบาปได้ด้วยตัวของมันเอง (องฺ.ติก. 
20/47/208-209) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
  ประตูเมืองท้ัง 6 (อายตนะภายใน 6) 
  คำว่า “อายตนะ” หมายถึง จุดเชื่อมต่อหรือแดนที่ทำให้เกิดความรู้ ซึ่งสามารถอธิบายได้ง่าย  ๆ ว่ามีทาง
รับรู้ทั้งหมด 6 ประการ ได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กายและใจ โดยที่การเชื่อมต่อเหล่านี้ทำให้เราเข้าใจโลกภายนอก  
ซึ่งประกอบด้วย สิ่งแวดล้อมที่เรียกว่า “อารมณ์ 6” ได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ และธรรมารมณ์ ดังนั้น
อายตนะทั้ง 6 จึงมีคู ่ที ่สัมพันธ์กันในโลก เป็นสิ่งที่ใช้ในการรับรู้แต่ละประเภท โดยเฉพาะสิ่งที่ถูกสัมผัสหรือ
ประสบการณ์ต่าง ๆ ในโลก ซึ่งเรียกว่าอายตนะเช่นกัน เพราะมันเป็นแหล่งที่มาของความรู้ แต่เป็นด้านภายนอก 
เพื่อไม่ให้เกิดความสับสน จึงแบ่งอายตนะออกเป็นสองประเภท คือ อายตนะภายใน (ที่เชื่อมต่อกับความรู้ภายใน) 
และอายตนะภายนอก (ที ่เกี ่ยวข้องกับความรู ้ภายนอก) ความรู ้เฉพาะในแต่ละด้านนี ้เรียกว่า “วิญญาณ”  
ซึ่งหมายถึง ความรู้แจ้งเกี่ยวกับอารมณ์ ดังนั้น วิญญาณ 6 จึงเท่ากับอายตนะ 6 และอารมณ์ 6 โดยมีรายละเอียด
ดังนี้: วิญญาณทางตา คือ การเห็น วิญญาณทางหู คือ การได้ยิน วิญญาณทางจมูก คือ การดมกลิ่น วิญญาณทาง
ลิ้น คือ การรับรส วิญญาณทางกาย คือ การรู้สึกทางกาย และวิญญาณทางใจ คือ อารมณ์หรือความรู้สึกทางใจ 
(พระครูปลัดธรรมสรณ์ โสภาบุตร, 2561) 
  ลักษณะของประตูเมืองทั้ง 6 สื่อถึงอายตนะภายใน 6 ซึ่งพระพุทธเจ้าได้สอนให้พิจารณาธรรมในธรรมทั้ง
ภายในและภายนอก รวมถึงการพิจารณาธรรมที่เป็นเหตุเกิดและเหตุดับในธรรมต่าง ๆ ทั้งหมด ไม่ว่าจะเป็นการเห็น
ธรรมที่เกิดข้ึนหรือดับไปในธรรมทั้งหลายก็ตาม 
  นายประตูเมือง (สติ) 
  สติเปรียบเสมือนนายประตูเมืองที่คอยดูแลการเข้าออกของผู้คนอย่างเคร่งครัด โดยมีหน้าที่ในการอนุญาต
ให้ผู้ที่ควรเข้าออกได้ทำเช่นนั้น และห้ามไม่ให้ผู้ที่ไม่ควรเข้าไปในพื้นที่นั้นเข้ามา รวมถึงไม่ให้ผู้ที่ไม่ควรออกไป
ออกไป สติจึงมีความสำคัญอย่างยิ่งในด้านจริยธรรม เพราะมันทำหน้าที่เป็นตัวควบคุมและเตือนสติให้เราปฏิบัติ
ตามหน้าที่อย่างถูกต้อง นอกจากนี้ยังช่วยป้องกันไม่ให้เราหลงไปในความชั่วและไม่ให้ความชั่วเข้ามาในจิตใจได้ 
กล่าวได้ว่า สติเป็นเครื่องเตือนใจให้เราทำความดีและไม่เปิดโอกาสให้ความชั่วเข้ามาในชีวิต โดยมีความระมัดระวัง
ไม่ให้เราหลงไปในทางที่เสื่อมเสีย ทำให้การกระทำของเรามีความถูกต้องและไม่ผิดพลาด เพราะมีนายประตูคอย
ดูแลอยู่เสมอ (สํ.สฬา. 18/21-22/22-23) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
  ราชทูต 2 นายผู้มีราชการด่วน (สมถะและวิปัสสนา) 
  ราชทูตสองนายที่มีภารกิจเร่งด่วนได้กล่าวถึงแนวทางการปฏิบัติที่สำคัญ ซึ่งประกอบด้วย  สมถะและ
วิปัสสนา สมถะ หมายถึง ความสงบหรือการฝึกฝนเพื่อพัฒนาจิตใจ โดยมีการอบรมเพื่อสร้างความสงบในจิตใจ 
และวิปัสสนาเป็นการอบรมเพื่อพัฒนาปัญญา ทั้งสองอย่างนี้ต้องอาศัยปัญญาในการเจริญเติบโต หากไม่เข้าใจ



124 | Vol.11 No.12 (December 2024)                                           ปีที่ 11 ฉบับที่ 12 (ธันวาคม 2567) 

ลักษณะและสภาพของจิตที่แตกต่างกันระหว่างกุศลจิตและอกุศลจิต ก็จะไม่สามารถพัฒนาความสงบจากอกุศลได้ 
ดังนั้น การฝึกฝนเพื่อสร้างความสงบในจิตใจจึงต้องมีสติสัมปชัญญะที่สามารถแยกแยะระหว่างกุศลจิตและอกุศล
จิตในขณะนั้นก่อน จึงจะสามารถพัฒนากุศลที่เป็นความสงบได้ สำหรับวิปัสสนาภาวนา สติสัมปชัญญะจะช่วยให้
เรารู้จักลักษณะของนามธรรมและรูปธรรมตามความเป็นจริง ซึ่งหมายถึง  การมีปัญญาที่ชัดเจน การค้นคว้า  
การเลือกสรร การกำหนดหมาย และการเข้าใจในสภาพที่รู้และฉลาด รวมถึงการรู้ลึกซ้ึงและการคิดอย่างรอบคอบ 
ปัญญาเปรียบเสมือนแผ่นดินที่สามารถทำลายกิเลสและนำทางไปสู่ความเห็นแจ้ง ปัญญาเป็นเหมือนแสงสว่างที่
ช่วยให้เราไม่หลงทาง และการวิจัยธรรมที่ถูกต้อง เรียกว่า สัมมาทิฏฐิ ซึ่งเป็นปัญญาที่นำไปสู่การเข้าใจที่ถูกต้อง
หรือวิปัสสนา (อภิ.สงฺ. 34/31/30) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
  เจ้าเมืองผูค้รองเมืองกายนคร (วิญญาณ) 
  เจ้าเมืองที่ปกครองเมืองกายนคร คือ วิญญาณ ซึ่งหมายถึง ความรู้แจ้งในอารมณ์ จิตใจ คือ ความรู้ที่
เกิดขึ้นเมื่ออายตนะภายนอกมีการกระทบกัน เช่น การรับรู้เมื่อรูปปรากฏต่อดวงตา เป็นต้น ซึ่งรวมถึงการเห็น  
การได้ยิน และอ่ืน ๆ นั่นก็คือ วิญญาณ 6 ประการ ได้แก่: 
  1. จักขุวิญญาณ (ความรู้เกี่ยวกับอารมณ์ทางตา หรือการเห็น) คือ การรู้จักจักขุ (ตา) การรู้จักรูป (สิ่งที่เห็น) 
และการเข้าใจความสัมพันธ์ระหว่างจักขุกับรูปที่ทำให้เกิดสังโยชน์ขึ้น นอกจากนี้ ยังต้องรู้จักวิธีการที่ทำให้สังโยชน์
ที่ยังไม่เกิดขึ้นเกิดขึ้น และวิธีการที่ทำให้สังโยชน์ที่เกิดขึ้นแล้วสามารถละทิ้งได้ รวมถึงการรู้จักวิธีที่ทำให้สังโยชน์ที่
ได้ละทิ้งไปแล้วจะไม่เกิดข้ึนอีกในอนาคต 
  2. โสตวิญญาณ (ความรู้สึกทางหู) หมายถึง การเข้าใจโสตะและเสียง รวมถึงการรับรู้ถึงโสตะที่เป็นที่มา
ของการเกิดสังโยชน์ นอกจากนี้ยังต้องรู้จักวิธีการที่ทำให้สังโยชน์ที่ยังไม่เกิดเกิดขึ้น และวิธีการที่ทำให้สังโยชน์ที่
เกิดข้ึนแล้วสามารถละทิ้งได้ รวมถึงวิธีการที่ทำให้สังโยชน์ที่ได้ละทิ้งไปแล้วไม่เกิดขึ้นอีกในอนาคต 
  3. ฆานวิญญาณ (ความรู้สึกทางจมูก) หมายถึง การเข้าใจฆานะและกลิ่น รวมถึงการรับรู้ถึงฆานะที่เป็น
ที่มาของการเกิดสังโยชน์ นอกจากนี้ยังต้องรู้จักวิธีการที่ทำให้สังโยชน์ที่ยังไม่เกิดเกิดข้ึน และวิธีการที่ทำให้สังโยชน์
ที่เกิดขึ้นแล้วสามารถละทิ้งได้ รวมถึงวิธีการที่ทำให้สังโยชน์ที่ได้ละทิ้งไปแล้วไม่เกิดขึ้นอีกในอนาคต 
  4. ชิวหาวิญญาณ (ความรู้อารมณ์ทางลิ้น (รส)) หมายถึง การเข้าใจและรู้จักชิวหา รวมถึงการรับรู้รสชาติ
และการเชื่อมโยงระหว่างชิวหากับรสชาติที่เป็นสาเหตุให้เกิดสังโยชน์ นอกจากนี้ยังต้องรู้จักวิธีการที่ทำให้สังโยชน์ที่
ยังไม่เกิดขึ้นเกิดขึ้น และวิธีการที่ทำให้สังโยชน์ที่ เกิดขึ้นแล้วสามารถละทิ้งได้ รวมถึงวิธีการที่ทำให้สังโยชน์ที่ไดล้ะ
ทิ้งไปแล้วจะไม่เกิดขึ้นอีกในอนาคต 
  5. กายวิญญาณ (ความรู้อารมณ์ทางกาย (รู ้สิ ่งต้องกาย)) คือ การเข้าใจและรู้จักกาย รวมถึงการรับรู้
โผฏฐัพพะ และการเชื่อมโยงระหว่างกายกับโผฏฐัพพะที่เป็นสาเหตุให้เกิดสังโยชน์ นอกจากนี้ ยังต้องรู้จักวิธีการที่
ทำให้สังโยชน์ที่ยังไม่เกิดขึ้นเกิดขึ้น และวิธีการที่ทำให้สังโยชน์ที่เกิดขึ้นแล้วสามารถละทิ้งได้ รวมถึงวิธีการที่ทำให้
สังโยชน์ที่ได้ละทิ้งไปแล้วจะไม่เกิดขึ้นอีกในอนาคต 
  6. มโนวิญญาณ (ความรู้อารมณ์ทางใจ (รู้เรื่องในใจ)) คือ การเข้าใจและรู้จักมโน รวมถึงการรับรู้ธรรมารมณ์ 
และการเชื่อมโยงระหว่างมโนกับธรรมารมณ์ที่เป็นสาเหตุให้เกิดสังโยชน์ นอกจากนี้ยังต้องรู้จักวิธีการที่ทำให้
สังโยชน์ที่ยังไม่เกิดขึ้นเกิดขึ้น และวิธีการที่ทำให้สังโยชน์ที่เกิดขึ้นแล้วสามารถละทิ้งได้ รวมถึงวิธีการที่ทำให้
สังโยชน์ที่ได้ละทิ้งไปแล้วจะไม่เกิดขึ้นอีกในอนาคต 
  เส้นทางสี่แยกกลางเมือง (มหาภูตรูป 4) 
  เส้นทางสี่แยกกลางเมือง หมายถึง การพิจารณาร่างกาย ซึ่งประกอบด้วย มหาภูตรูป 4 ประการ ได้แก่  
1) ปฐวีธาตุ (ธาตุดิน) 2) อาโปธาตุ (ธาตุน้ำ) 3) เดโชธาตุ (ธาตุไฟ) และ 4) วาโยธาตุ (ธาตุลม) ทั้งสี่นี้เปรียบเสมือน
มีปากสองข้าง และเม่ือพิจารณาอาการ 32 ประการ เช่น ผม ขน เล็บ เป็นต้น จะเห็นว่าเป็นเหมือนธัญชาติที่บรรจุ



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                                                     Journal of MCU Nakhondhat | 125 

เต็มได้ โดยการพิจารณาในแง่ของธาตุให้คิดเหมือนกับการฆ่าโคหรือการแบ่งส่วนของโคท่ีถูกฆ่า โดยผู้ที่ปฏิบัติตาม
แนวทางนี้จะได้รับผลเช่นเดียวกับที่กล่าวมา คือ จะสามารถพิจารณาเห็นกายภายในและภายนอก รวมถึงการเห็น
ธรรมที่เกิดข้ึนและเสื่อมในกาย จนกระท่ังสามารถเห็นได้ชัดว่ามีเพียงกายอยู่ในมุมมองนั้น โดยไม่มีตัณหาและทิฏฐิ
ที่ยึดมั่น 
  ในอรรถกถาชื่อสุมังคลวิลาสินี ได้อธิบายว่า เมื่อมีคนฆ่าโค ไม่ว่าจะเป็นขณะเลี้ยงโค ขณะนำโคไปยัง
สถานที่ฆ่า ขณะผูกโคไว้ที่นั่น ขณะทำการฆ่า หรือแม้กระทั่งขณะมองดูโคที่ถูกฆ่า ความสำคัญของโคจะยังคงมีอยู่
ตราบใดที่ยังไม่ได้ทำการชำแหละเป็นชิ้นส่วน เมื่อใดที่เริ่มชำแหละออกเป็นชิ้น ๆ ความสำคัญในฐานะโคจะหายไป 
เหลือเพียงความสำคัญในฐานะชิ้นเนื้อเท่านั้น สำหรับผู้ที่เจริญวิปัสสนาและกรรมฐาน ด้วยวิธีนี้ ควรตั้งสติและ
พิจารณาร่างกายให้เห็นเป็นธาตุ ซึ่งก็เป็นไปในลักษณะเดียวกัน ดังนั้น ความสำคัญในฐานะสัตว์จึงจะหายไป เหลือ
ไว้เพียงความสำคัญในฐานะธาตุเท่านั้น  
  พระราชสาส์นตามความเป็นจริง (นิพพาน) 
  พระราชสาส์นที่แท้จริงหมายถึง “นิพพาน” ซึ่งแปลว่า การหลุดพ้นจากความผูกพันหรือวานะ การหลุดพ้น
จากตัณหาที่เปรียบเสมือนเชือกหรือด้ายที่ผูกสัตว์ให้ติดอยู่ในสังสารวัฏ นิพพานเป็นปรมัตถธรรมที่สูงสุดใน  
พระอภิธรรม เป็นสภาวธรรมที่มีอยู่ภายนอกตัวมนุษย์ ซึ่งทุกคนต้องมุ่งสู่จุดหมายปลายทางของชีวิตตามอุดมคติ
สูงสุด เนื่องจากเป็นหลักธรรมที่สูงสุดในพระพุทธศาสนา ที่สามารถดับกิเลส อาสวะ และตัณหา หรือดับไฟแห่ง
ความโลภ ความโกรธ และความหลงของมนุษย์ โดยมีสภาพที่มีอยู่เฉพาะในโลกุตตรจิต 8 ดวงเท่านั้น ตามที่พระ
อรรถกถาจารย์และผู้รู้ได้อธิบายว่า “พระมเหสีเจ้าทั้งหลายที่พ้นจากตัณหา ที่เรียกว่า วานะ ย่อมตรัสเรียกบุตรที่
ไม่มีจุติ ซึ่งไม่มีปัจจัยใด ๆ มาปรุงแต่งว่านิพพาน ธรรมชาติที่เรียกว่านิพพาน” เพราะนิพพาน คือ การหลุดพ้นจาก
ตัณหาหรือวานะ ซึ่งเป็นการเย็บร้อยธรรมที่เกิดขึ้นในไตรภูมิ โดยสามารถดำเนินไปทั้งในเบื้องต่ำและเบื้องบน 
เนื่องจากสามารถก้าวข้ามตัณหา ที่เรียกว่า วานะได้ นิพพาน จึงหมายถึง การดับสนิทจากความเร่าร้อน ความเจ็บปวด 
และความผูกพันที่มีอยู่ในจิตใจของมนุษย์ นิพพานมีความหมายเฉพาะเจาะจงว่าเป็นธรรมชาติที่พ้นจากเครื่องเกี่ยวโยง 
ซึ่งก็คือ ตัณหา เพราะตัณหามักจะเกี่ยวโยงสัตว์ในภพเก่าให้ติดต่อกับภพใหม่อย่างต่อเนื่อง (ขุ.จู 30/28/147-154) 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
  ทางตามท่ีตนเดินในเมือง (อริยมรรคมีองค์ 8) 
  เส้นทางที่เราก้าวเดินในชีวิตประจำวันนั้น เป็นแนวทางที่ประเสริฐสำหรับการดำเนินชีวิต ทั้งในด้านกาย 
วาจา และใจ เพื่อให้หลุดพ้นจากทุกข์ ซึ่งเรียกว่า “อริยมรรค” หรือ “ทางอันประเสริฐ” นั่นเอง อริยมรรคเป็น
แนวทางปฏิบัติที่มีหลักการที่ไม่อ่อนแอจนตกอยู่ภายใต้อำนาจของความอยาก แต่ก็ไม่แข็งกร้าวจนทำให้เกิด  
การทรมานร่างกายจากการขาดความสุขทางกาย ดังนั้น จึงเรียกว่า “มัชฌิมาปฏิปทา” หรือ “ทางสายกลาง”  
ที่ไม่มากเกินไปและไม่น้อยเกินไป เปรียบเสมือนสายดนตรีที่มีเสียงที่ลงตัว  การดำเนินชีวิตตามอริยมรรคมีองค์ 8 
เป็นวิถีทางที่ประเสริฐ ซึ่งประกอบด้วย 8 ประการ ที่เป็นแนวทางปฏิบัติสำหรับบุคคล เพื่อให้เกิดความดีสูงสุด 
หรือเป็นวิถีทางของพระอริยบุคคล ผู้ที่พ้นจากกิเลสที่เป็นศัตรูภายใน และเป็นจริยธรรมขั้นสูงสุด โดยทั่วไปแล้ว 
ทางปฏิบัติเพื่อเข้าถึงนิพพานนั้น อริยมรรคมีองค์ 8 จะช่วยให้บรรลุเป้าหมายสูงสุดในการดำเนินชีวิ ต ซึ่งต้องมี
การศึกษาอริยมรรคให้เข้าใจอย่างลึกซึ้ง 
  ในธรรมจักรกัปปวัตตนสูตร อริยมรรคมีองค์ 8 ถูกเรียกว่า “ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจ” ซึ่งหมายถึง 
"อริยสัจ" หรือทางปฏิบัติที่นำไปสู่การดับทุกข์ อริยมรรคประกอบด้วย 8 องค์ หรือที่เรียกว่า มัชฌิมาปฏิปทา  
ซึ่งเป็นหลักปฏิบัติที่เป็นสายกลาง ประกอบด้วยคุณธรรม 8 ประการ ได้แก่ 1) สัมมาทิฏฐิ ความเข้าใจถูกต้อง  
2) สัมมาสังกัปปะ ความคิดถูกต้อง 3) สัมมาวาจา เจรจาถูกต้อง 4) สัมมากัมมันตะ การงานถูกต้อง 5) สัมมาอาชีวะ 



126 | Vol.11 No.12 (December 2024)                                           ปีที่ 11 ฉบับที่ 12 (ธันวาคม 2567) 

อาชีพถูกต้อง 6) สัมมาวายามะ ความเพียรพยายามถูกต้อง 7) สัมมาสติ ความระลึกรู้ตัวถูกต้อง และ 8) สัมมาสมาธิ 
ความมั่นคงของใจถูกต้อง (อภิ.วิ. 38/569/30) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
  กล่าวโดยสรุปแนวคิดเรื่อง “กายนคร” นั้นมีมาแต่ครั้งพุทธกาล ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงเปรียบเทียบร่างกาย
มนุษย์กับเมืองเพ่ือเป็นการสอนให้เห็นเป็นรูปธรรม โดยชี้ให้เห็นถึงองค์ประกอบของร่างกายมนุษย์ ที่ประกอบด้วย
ขันธ์ 5 ได้แก่ 1) รูปขันธ์ มีมหาภูตรูป 4 และอุปาทายรูป 24 2) เวทนาขันธ์ 3) สัญญาขันธ์ 4) สังขารขันธ์ และ  
5) วิญญาณขันธ์ ซึ่งโครงสร้างของเมืองกายนครนั้น คือ มหาภูตรูป 4 ประตูเมืองทั้ง 6 คือ อายตนะภายใน 6 โดยมี
นายประตูเมือง คือ สติ มีราชทูต 2 นาย คือ สมถะและวิปัสสนากรรมฐาน มีวิญญาณเป็นเจ้าผู้ครองเมืองกายนคร
แห่งนี้ โดยมีเส้นทางสี่แยกกลางเมือง คือ มหาภูตรูป 4 เช่นกัน มีอริยมรรคมีองค์ 8 เป็นทางตามที่ตนเดินในเมือง
ซึ่งเป็นมัชฌิมาปฏิปทา คือ ทางสายกลาง และมีพระราชสาส์นตามความเป็นจริง คือ พระนิพพานเป็นที่สุด 
 
แก่นธรรมที่พบจากวรรณกรรมเรื่องกายนคร 
  แก่นธรรมที่พบจากวรรณกรรมเรื่องกายนคร ประกอบด้วย โครงสร้างของกายนคร คือ มหาภูตรูป 4 คือ 
ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ และธาตุลม สังขตธรรม 3 ประการ ได้แก่ การเกิดขึ้น การเสื่อมสลาย และการเปลี่ยนแปลง 
ประตูเมืองทั้ง 6 คือ อายตนะภายใน 6 ประกอบด้วย ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ และอายตนะภายนอก 6 ได้แก่ 
รูป เสียง กลิ่น รส โผฏธัพพะ และธรรมารมณ์ เจ้าผู้ครองกายนคร คือ วิญญาณ 6 ได้แก่ จักขุวิญญาณ โสตวิญญาณ 
ฆานวิญญาณ ชิวหาวิญญาณ กายวิญญาณ และมโนวิญญาณ นายประตูเมือง คือ สติ ราชทูตทั้ง 2 คือ สมถะและ
วิปัสสนากรรมฐาน ทางตามที่ตนเดินในเมือง คือ อริยมรรคมีองค์ 8 ประการ ได้แก่ 1) สัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบ 
2) สัมมาสังกัปปะ ความระลึกชอบ 3) สัมมาวาจา การเจรจาชอบ 4) สัมมากัมมันตะ การงานชอบ 5) สัมมาอาชีวะ 
การเลี้ยงชีพชอบ 6) สัมมาวายามะ ความเพียรพยายามชอบ 7) สัมมาสติ ความระลึกชอบ และ 8) สัมมาสมาธิ 
ความตั้งใจมั่นชอบ และพระราชสาสน์ตามความเป็นจริง คือ พระนิพพาน 
 
อิทธิพลของวรรณกรรมเรื่องกายนครที่มีต่อสังคมไทย 
  ดังได้กล่าวมาแล้วว่าวรรณกรรมเรื่อง “กายนคร” เป็นวรรณกรรมที่มีผู้เขียนหลายท่าน เช่น 1) กายนคร 
ฉบับวัดสุวรรณาวาท จังหวัดพังงา 2) กายนคร ฉบับจังหวัดนครศรีธรรมราช 3) กายนคร ฉบับหอสมุดแห่งชาติ 
เล่ม 1 - 2 4) กายนคร จากหนังสือสามรสของแปลกสนธิรักษ์ 5) กายนคร ของฉันท์ ขำวิไล 6) กายนคร คำกลอน
พิมพ์ในงานฌาปนกิจศพ นายฮง ฉุนราชา 7) กายนคร ปริศนาธรรมไทยชุดวรรณกรรมของพุทธทาสภิกขุ เป็นต้น 
ซึ่งวรรณกรรมเหล่านี้มีอิทธิพลต่อวัฒนธรรมและประเพณีของไทยมาอย่างยาวนานดังจะได้กล่าวต่อไปนี้ 
  ด้านจิตกรรม 
  อิทธิพลของกายนครในด้านศิลปะนั้นเป็นภาพปริศนาธรรมที่ถูกสร้างขึ้นบนสมุดข่อย ซึ่งถือเป็นศิลปะ
ประเภทหนึ่งของคนไทยโบราณที่ใช้ในการสอนธรรมะแก่ผู้ที่ไม่รู้หนังสือ โดยมีการนิยมกันมาตั้งแต่สมัยสุโขทัย  
และสืบทอดมาจนถึงต้นสมัยกรุงศรีอยุธยา ต่อมาได้มีการคัดลอกแบบเรื่อยมา ทำให้ลักษณะของภาพที่วาดมี  
การเปลี่ยนแปลงไปบ้างตามยุคสมัยและฝีมือของช่างเขียน แต่แนวคิดในเชิงชี้ช่องธรรมะยังคงรักษาไว้ได้อย่างเดิม 
ภาพที่จะนำมาอธิบายในบทนี้ได้ถูกถ่ายทอดมาจากต้นฉบับสมุดข่อยที่ยังหลงเหลืออยู่ในวัดบางแห่งใน เมืองไชยา 
เขียนขึ้นไม่ต่ำกว่าหนึ่งร้อยปีมาแล้ว รวบรวมมารักษาไว้ที่โรงมหรสพทางวิญญาณ สวนโมกขผลารามเพื่อการสอบสวน
และค้นคว้า (พุทธทาสภิกขุ, 2513) 
  ภาพที่ปรากฏเป็นภาพปริศนาที่สามารถตีความได้ว่าแสดงถึงส่วนประกอบของบุคคลหนึ่ง ซึ่งประกอบด้วย
ธาตุทั้ง 6 ได้แก่ ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม โดยมีคน 4 คน คุกเข่าพนมมืออยู่สองข้าง และมีวิญญาณธาตุ หรือ
ธาตุใจที่เป็นตัวแทนของท้าวพระยาอยู่ตรงกลาง ส่วนที่ว่างรอบ ๆ นั้นเป็นอากาศธาตุ ซึ่งถือเป็นธาตุว่าง (Space) 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                                                     Journal of MCU Nakhondhat | 127 

รวมกันเป็นธาตุทั้ง 6 ตามท่ีกล่าวในบาลีมัชฌิมนิกาย พระพุทธเจ้าทรงสอนไว้ว่า “ฉ ธาตุโย ปุริโส” หมายถึง บุรุษ
นี้ประกอบด้วย ธาตุ 6 ได้แก่ ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม ซึ่งเป็นรูปธาตุหรือร่างกาย และวิญญาณธาตุที่เป็น
อรูปธาตุหรือนามธาตุ ส่วนอากาศธาตุหรือธาตุว่างนั้น ควรจัดเป็นนิโรธธาตุ ซึ่งไม่ใช่รูป ไม่ใช่นาม แต่เป็นที่ดับของ
รูปและนาม หากเราไม่เข้าใจความประสงค์ของตนเอง ก็จะไม่สามารถรู้ได้ว่า นี่คือ ภาพอะไร ที่แท้จริงแล้วเป็น
ภาพของบุคคลหนึ่งที่ประกอบด้วยธาตุ 6 หรือเป็นอุปมาของรูปและนาม 
  ด้านประเพณี 
  1. ประเพณีการบวช 
  ประเพณีการบวชเป็นประเพณีท่ีมีความเก่าแก่และได้รับการสืบทอดมายาวนาน การบวชถือเป็นการฝึกฝน
ให้ผู้ชายที่มีอายุครบตามกฎหมายได้เรียนรู้ความรับผิดชอบในชีวิตของตนเอง รวมถึงการศึกษาพระธรรมวินัย  
ซึ่งเป็นแนวทางสู่ความดีงาม นอกจากนี้ การบวชยังมีความเชื่อและศรัทธาแฝงอยู่ เช่น การบวชเพื่อทดแทนคุณ
บิดามารดา โดยเชื่อว่าผู้ที่บวชจะช่วยให้บิดามารดาที่ล่วงลับไปแล้วได้ไปสู่สวรรค์และได้รับอานิสงส์ต่าง ๆ ความเชื่อ
เหล่านี้ทำให้เกิดความศรัทธาและการปฏิบัติที่สืบทอดกันมาจนถึงปัจจุบัน 
  2. ประเพณีงานมงคลสมรส 
  ในสมัยโบราณ บิดามารดาหรือผู้ปกครองจะเป็นผู้ค้นหาคู ่ครองที ่เหมาะสมสำหรับบุตรธิดาของตน  
โดยผู้ใหญ่จะทำการเลือกคู่ครองอย่างรอบคอบในทุกด้าน เพื่อให้มั่นใจว่าการใช้ชีวิตร่วมกันจะนำมาซึ่งความสุข
และความเจริญรุ่งเรือง ทั้งสองฝ่ายต้องมีความพอใจและยินยอมในการตัดสินใจร่วมกัน เมื่อได้ข้อสรุปแล้วจะมี  
การจัดพิธีหมั้น โดยเชิญผู้ใหญ่ไปทำการสู่ขอคู่ครองตามประเพณีท่ีสืบทอดกันมา 
  การจัดพิธีอภิเษกสมรสเป็นประเพณีที่มีอยู่ในทุกประเทศ ซึ่งมักจะจัดขึ้นตามธรรมเนียมที่สืบทอดกันมา 
ในวรรณกรรมกายนครได้กล่าวถึงพระเจ้าจิตราชที่ได้จัดพิธีอภิเษกสมรสกับพระนางตัณหา พระนางราคา และ 
พระนางอรดี ซึ่งเป็นบุตรีของพระเจ้าเวทนาแห่งปัจจยาการนคร พระเจ้าอวิชชาได้มีความตั้งใจที่จะหาคู่ครองให้กับ
พระเจ้าจิตราช จึงได้ส่งพระราชสาส์นไปยังพระเจ้าเวทนาเพื่อขอพระนางตัณหา พระนางราคา และพระนางอรดี 
พระเจ้าเวทนาและพระเจ้าอวิชชาได้ตกลงกันเพื่อให้ราชโอรสทั้งสามได้อภิเษกสมรสอย่างสมพระเกียรติ โดยได้
กำหนดวันและเวลาอย่างชัดเจน (พระพรหมดิลก, 2539) 
  3. ประเพณีเกี่ยวกับงานศพ 
  ความตายถือเป็นจุดสิ้นสุดของชีวิตมนุษย์ ซึ่งเป็นหน้าที่ของญาติและครอบครัวในการจัดการศพตาม
ประเพณีที่สืบทอดกันมาในสังคมไทย โดยมีขั ้นตอนต่าง ๆ ที่เกี ่ยวข้องกับพิธีกรรมงานศพ ซึ่งไม่เพียงแต่เป็น 
การปฏิบัติตามธรรมเนียม แต่ยังแฝงไปด้วยปริศนาธรรมและคำสอนที่มีคุณค่าสำหรับผู้ที่ยังมีชีวิตอยู่  จากปริศนา
ธรรมเรื่องบ่วงทั้ง 3 ที่มัดตราสังนี้ พระยาอนุมานราชธน กล่าวถึง คาถามัดตราสัง ดังนี้ เดินคาถา “ปุตฺโต คีวัง” 
(คีเว ก็มี) หมายความว่า ห่วงลูกผูกคอ เดินคาถา “ธนัง หัตเถ” หมายความว่าห่วงทรัพย์ผูกมือ เดินคาถา “ภริยา 
ปาเท” หมายความว่า ห่วงภรรยาผูกตื่น เป็นความคิดเห็นของบุคคลสมัยหนึ่งในโคลงโลกนิติว่า (ชวน เพชรแก้ว, 2520) 
    มีบุตรบ่วงหนึ่งเกี่ยว  พันคอ 
    ทรัพย์ผูกบาทาคลอ  หน่วงไว้ 
    ภรรยาเยี่ยงบ่วงปอ  รึงรัด มือนา 

สามบ่วงใครพ้นได้  จึ่งพ้นสงสารฯ 
  การให้ความรู้เรื่องปริศนาธรรมในประเพณีเก่ียวกับศพนี้ ยังมีข้อคิดทางพระพุทธศาสนาที่ว่า บ่วงที่มัดกาย
ทั้ง 3 บ่วงนั้น จะผูกมัดคนในโลกนี้ให้อยู่ในห้วงทุกข์ของสังสารวัฏ จะหลุดพ้นต่อเมื่อตัดบ่างทั้ง 3 นี้ให้ขาดนับเป็น
ความเชื่อทางพระพุทธศาสนาที่แฝงอยู่ในปริศนาธรรมนี้ การกล่าวถึงประเพณีเกี่ยวกับศพย่อมเป็นภาพสะท้อนให้
เห็นสังคมครั้งอดีตได้เป็นอย่างด ี 



128 | Vol.11 No.12 (December 2024)                                           ปีที่ 11 ฉบับที่ 12 (ธันวาคม 2567) 

  ด้านวัฒนธรรม 
  พระพุทธศาสนาเป็นวัฒนธรรมก่อให้เกิดความเชื่อด้านคำสอน วรรณกรรมกายนคร เป็นเรื่องราวปลูก
จิตสำนึกทางด้านจิตใจให้ดียิ่งขึ้น เรื่องกายนครจึงแฝงไปด้วยข้อคิดคติธรรมทาง พระพุทธศาสนา อันเป็นสิ่งที่ทำให้
เกิดความดี ความงามต่อสังคม และทำให้ผู้คนมีวัฒนธรรมทางจิตใจที่ดีงาม  ได้แก่ ความรู้เรื่องบาปบุญต่าง ๆ  
การนำมาใช้ในชีวิตประจำวัน เช่น ศีล 5 ความมี เมตตา กรุณา เผื่อแผ่ผู้อื่น สิ่งต่าง ๆ เหล่านี้ มีคุณค่าในการพัฒนา
จิตใจให้เป็นคนดี ดังตัวอย่างคำสั่งสอนที่กล่าวถึงจิตใจมนุษย์ไว้ว่า (ชวน เพชรแก้ว, 2520) 
   ใจมืดใจบาป ใจร้ายยุ่งหยาบ  ใจคดในหาญ 
   ใจร้ายอกุศล ก็จนอยู่นาน  ข้ามห่วงสงสาร  ไปประตูอุบาย 
   ใจนี้มืดนัก นิฤพานหาญนัก  มิได้เผยผาย 
   จะนำไปสู่ แต่ล้วนอบาย  เวียนเกิดเวียนตาย เพราะใจกาลี 
   ใจชื่นใจชม ใจเกลี้ยงใจกลม  ใจราบใจดี 
   ใจมุทุตา  กรุณาปราณ ี  ใจแผ่ไมตรี  ในที่ศรัทธา 
  กล่าวโดยสรุป วรรณกรรมที่เก่ียวข้องกับกายนครนั้น มีผู้เขียนหลายท่านด้วยกัน ซึ่งต่างก็เรียบเรียงจากคำ
สอนทางพระพุทธศาสนาโดยแตกต่างกันในห้วงเวลาเท่านั้น อย่างไรก็ตาม วรรณกรรมเหล่านี้ล้วนมีอิทธิพลต่อ
สังคมไทย ทั้งด้านจิตกรรมที่ถ่ายทอดผ่านรูปภาพที่แฝงไว้ด้วยปริศนาธรรม ด้านประเพณีไม่ว่าจะเป็นประเพณี 
การบวช ประเพณีงานมงคล ประเพณีเกี่ยวกับงานศพ ด้านวัฒนธรรมความเชื่อต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา
จนเป็นวิถีชีวิตของสังคมไทยตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน 
 
สรุป 
  “กายนคร” นับเป็นวรรณกรรมสำคัญเรื ่องหนึ ่งที ่นำเสนอหลักคิดจากคำสอนทางพระพุทธศาสนา  
โดยแสดงให้เห็นเป็นรูปธรรมในลักษณะของปริศนาธรรมที่ซ่อนไว้ในวรรณกรรม ซึ่งกายนครนั้น หมายถึงกระบวนการ
เกิดของชีวิต กลุ ่มหรือหมู ่ของอวัยวะต่าง ๆ ที ่รวมตัวกันในรูปแบบของร่างกายมนุษย์ ซึ ่งเรียกว่า “เมือง”  
โดยร่างกายนี้ ประกอบด้วย รูปโดยแบ่งออกเป็นมหาภูตรูป 4 ชนิด ได้แก่ ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ และธาตุลม  
ซึ่งเป็นคุณสมบัติพื้นฐาน และรูปที่เกิดจากมหาภูตรูปที่เป็นธาตุดิน มีทั้งหมด 20 ประการ ได้แก่ ผม ขน เล็ก ฟัน 
ผิวหนัง กล้ามเนื้อ เส้นเอ็น กระดูก เยื้อหุ้มกระดูก ม้าม หัวใจ ไต ตับ ปอด ผังผืด กระเพาะอาหารลำไส้ใหญ่ ลำไส้
น้อย อาหารใหม่ อาหารเก่า เนื้อในสมอง ที่เป็นธาตุน้ำ มี 12 ประการ ได้แก่ น้ำดี เสมหะ น้ำหนอง โลหิต เหงื่อ 
มันข้น น้ำตา มันเหลว น้ำลาย น้ำมูก น้ำไขข้อ น้ำปัสสาวะ ที่เป็นธาตุลม 6 ประการ ได้แก่ ลมพัดจากเบื้องล่างสู่
เบื้องบน ลมพัดจากเบื้องบนสู่เบื้องล่าง ลมพัดในกระเพาะอาหารและลำไส้ ลมพัดอยู่ในท้องนอกลำไส้ ลมพัดทั่ว
ร่างกาย ลมหายใจเข้า ลมหายใจออก ที่ธาตุไฟ 4 ประการ ได้แก่ ไฟสำหรับอุ่นกาย ไฟทำให้ร้อนระส่ำระสาย ไฟ
เผาให้แก่ชรา และไฟย่อยอาหารและยังประกอบด้วยอายตนะภายในทั้ง 6 ได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ และ
อายตนะภายนอก ได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ และธรรมารมณ์ ความรู้สึก เช่น สุข ทุกข์ หรือไม่สุขไม่ทุกข์
โดยเนื้อหาส่วนใหญ่ของวรรณกรรมเรื่องกายนครจะสื่อถึงแก่นธรรมที่มีความหมายสำคัญ และมีจุดมุ่งหมายใน 
การสอนมนุษยชาติให้เข้าใจธรรมชาติของชีวิต โดยแสดงให้เห็นถึงร่างกายมนุษย์ที่ ประกอบด้วย ขันธ์ 5 ได้แก่ 1) 
รูปขันธ์ มีมหาภูตรูป 4 และอุปาทายรูป 24 2) เวทนาขันธ์ 3) สัญญาขันธ์ 4) สังขารขันธ์ และ 5) วิญญาณขันธ์  
ซึ่งโครงสร้างของเมืองกายนครนั้น คือ มหาภูตรูป 4 ประตูเมืองทั้ง 6 คือ อายตนะภายใน 6 โดยมีนายประตูเมือง 
คือ สติ มีราชทูต 2 นาย คือ สมถะและวิปัสสนากรรมฐาน มีวิญญาณเป็นเจ้าผู้ครองเมืองกายนครแห่งนี้ โดยมี
เส้นทางสี่แยกกลางเมือง คือ มหาภูตรูป 4 เช่นกัน มีอริยมรรคมีองค์ 8 เป็นทางตามที่ตนเดินในเมืองซึ่งเป็น
มัชฌิมาปฏิปทา คือ ทางสายกลาง และมีพระราชสาส์นตามความเป็นจริง คือ พระนิพพานเป็นที่สุด การศึกษา



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                                                     Journal of MCU Nakhondhat | 129 

วรรณกรรมเรื่อง “กายนคร” ทำให้ผู้อ่านเห็นความอัศจรรย์ของร่างกายมนุษย์เราและได้หลักคิดจากคำสอนทาง
พระพุทธศาสนาที่แสดงให้เห็นเป็นรูปธรรมในลักษณะของปริศนาธรรมที่ซ่อนไว้ในวรรณกรรมทำให้มีความเข้าใจ
ถึงขันธ์ 5 ได้แก่ รูปขันธ์ เวทนาขันธ์ สัญญาขันธ์ สังขารขันธ์ และวิญญาณขันธ์ เข้าใจถึงทางเดินของชีวิต คือ 
อริยมรรคมีองค์ 8 และมีความจริงอันสูงสุดเป็นเป้าหมายสำคัญ คือ พระนิพพาน จึงนับได้ว่าร่างกายของมนุษย์นี้
เป็นสิ่งมหัศจรรย์แห่งจักรวาลอย่างแท้จริง 
 
เอกสารอ้างอิง 
ฉันท์ ขำวิไล. (2529). กายนคร. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มิตรนราการพิมพ์. 
ชวน เพชรแก้ว. (2520). การศึกษาวรรณคดีไทย. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์อักษรสัมพันธ์. 
พระครูโอภาสธรรมสาร (ชำนาญ โอภาโส). (2558). การศึกษาแก่นธรรมผ่านวรรณกรรมเรื่องกายนคร. ปทุมธานี: 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระครูปลัดธรรมสรณ์ โสภาบุตร. (2561). แนวทางในการพัฒนาโรงเรียนวิถีพุทธตามหลักบวรแบบมีส่วนร่วมของ

ผู้ปกครองในโรงเรียนเมืองโพธิ์ชัย อำเภอโพธิ์ชัย สังกัดสำนักงานเขตพ้ืนที่การศึกษาประถมศึกษาร้อยเอ็ด 
เขต 3. ใน วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาการสอนสังคมศึกษา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 

พระครูปิยคุณาธาร สุจริตธุรการ และคณะ. (2563). รูปแบบการบริหารจัดการศูนย์การเรียนรู้เชิงพุทธบูรณาการ
สถานปฏิบัติธรรมโยคาวจร จังหวัดนครนายก. วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์. 5(2), 453-464. 

พระประชา ปสนฺนธมฺโม. (2535). เล่าไว้เมื่อวัยสนธยา อัตชีวประวัติของท่านพุทธทาส. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิ
โกมลคีมทอง. 

พระพรหมดิลก. (2539). กายนคร. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมหาสุริยา มะสันเทียะ. (2558). กลยุทธ์การเพิ่มคุณค่าการตลาดสำหรับการท่องเที่ยวเชิงศาสนาของพระอาราม

หลวงในเกาะรัตนโกสินทร์. ใน ดุษฎีนิพนธ์บริหารธุรกิจดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาการตลาด. มหาวิทยาลัยสยาม. 
พุทธทาสภิกขุ. (2513). คำอธิบายภาพปริศนาธรรมไทยชุดกายนคร. จัดพิมพ์เป็นธรรมทานสมโภชเปิดศูนย์หนังสือ

พุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 
 

 


