
ปีที่ 10 ฉบับท่ี 11 (พฤศจิกายน) : Vol.10 No.11 (2023) 
https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JMND 

 
 

บทความวชิาการ : Academic article 
 

การอำพรางตัวแห่งธรรมชาติของอตัตา : พันธนาการแห่งกรรม 
ตามทัศนะของศาสนาเชน* 

OBSCURATION OF THE INTRINSIC NATURE OF THE SELF: KARMIC BONDAGE 
 IN JAINA’S PERSPECTIVE 

 
พระพจนันท์ อภิวฑฺฒโน*, พระครูปลัดสุรวุฒิ จนฺทธมฺโม, พระมหาวิรุธ วิโรจโน, ภัทรชัย อุทาพันธ์ 
Phrapojanun Apiwuttano, Phrakooparadsurawoot Cundadhammo, Phramahawirut Wirocano, Bhadrchai Udapundh 
คณะศาสนาและปรัชญา มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตอีสาน ขอนแกน่ ประเทศไทย 
Faculty of Religion and Philosophy, Mahamakut Buddhist University Isan Campus, KhonKaen, Thailand 
*Corresponding author E-mail: pojj.dxn@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์ เพื่อศึกษาธรรมชาติของอัตตาและการอำพรางตัวแห่งธรรมชาติของอัตตา 
อันเป็นผลจากพันธนาการแห่งกรรมตามทัศนะของศาสนาเชน ตามความเห็นของเชน อัตตาทั้งมวลมีความบริสุทธิ์
จากภายในสภาวะที่มีมาแต่กำเนิดและในอุดมคติ มีคุณสมบัติแห่งความรู้อันไม่มีที่สิ้นสุด การรับรู้อันไม่มีที่สิ้นสุด  
ความสุขอันไม่มีที่สิ้นสุด และพลังงานอันไม่มีที่สิ้นสุด พวกมันไม่ถูกยึดเกาะ ไม่ถูกสัมผัสด้วยสสารกรรม ไม่แบ่งแยก
ให้แตกต่าง โดยตลอดการเวียนว่ายตายเกิดยังคงไม่ผันแปร อย่างไรก็ตาม เนื่องด้วยห้วงเวลาอันหาจุดเริ่มต้นมิได้ 
ตามประสบการณ์ที่กำลังดำเนินอยู่ คุณสมบัติเหล่านี้ถูกพบว่ามีความมัวหมองและถูกขัดขวาง เนื่องจากอัตตาเกิด
พันธนาการกับกรรม อันเป็นผลจากการทำให้ด่างพร้อยที่จิตสำนึกโดยความเชื่อที่ผิด ๆ อวิชชา และอารมณ์ที่ไม่อยู่
ในร่องรอย เชนเชื่อว่ากรรมเป็นสสารทางกายภาพที่มีอยู่ทุกหนทุกแห่งในจักรวาล อนุภาคกรรมจะถูกดึงดูดเข้าสู่
ชีวะโดยการกระทำของวิญญาณ เมื่อเราทำ คิดหรือพูดสิ่งต่าง ๆ ฆ่าบางสิ่ง โกหก หรือขโมยของและอ่ืน ๆ กรรมไม่
เพียงแต่ครอบคลุมถึงสาเหตุของการข้ามภพเท่านั้น แต่ยังมองเป็นเรื่องละเอียดอ่อนอย่างยิ่ง ซึ่งแทรกซึมเข้าไปใน
ชีวะโดยปิดบังอำพรางคุณสมบัติตามธรรมชาติ อันโปร่งใส บริสุทธิ์ของอัตตา กรรมถือเป็นมลพิษชนิดหนึ่งที่ 
แปดเปื้อนดวงวิญญาณ ทำให้มีสีต่าง ๆ ขึ้นอยู่กับชนิดกรรมของมัน ชีวะจะหลุดพ้นและฟื้นฟูธรรมชาติที่แท้จริง
ของอัตตากลับคืนมาด้วยการหยุดการไหลบ่าของกรรมเข้าสู่ช่องว่างของอัตตาเท่านั้น  
คำสำคัญ: การอำพรางตัว, อัตตา, พันธนาการ, กรรม, ศาสนาเชน 
 
Abstract 
 This academic article aims to study the intrinsic nature of the self and to study obscuration 
of the intrinsic nature of the self associated with karmic bondage in Jaina’s perspective. According 
to Jains, all souls are intrinsically pure in their inherent and ideal state, possessing the qualities 
of infinite knowledge, infinite perception, infinite bliss and infinite energy. They are also unbound, 
untouched by karmic matter, undifferentiated, and throughout its transmigration it remains 
unaltered. However, since beginningless time, in contemporary experience, these qualities are 

 
*

 Received November 7, 2023; Revised November 27, 2023; Accepted November 30, 2023 

 
 วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์ pp: 243-254 

ISSN: 2586-923X    E-ISSN: 2630-0362 

mailto:pojj.dxn@gmail.com


244 | Vol.10 No.11 (November 2023)                                        ปีที่ 10 ฉบับที่ 11 (พฤศจิกายน 2566) 

found to be defiled and obstructed, on account of the bondage of these souls with karma 
resulting from the corruption of its consciousness by false belief, ignorance and mental 
dispositions. Jains believe that karma is a physical substance that is everywhere in the universe. 
Karma particles are attracted to Jiva by the actions of that soul. Karma particles are attracted 
when we do, think, or say things, when we kill something, when we lie, when we steal and so on. 
Karma not only encompasses the causality of transmigration, but is also conceived of as an 
extremely subtle matter, which infiltrates the soul-obscuring its natural, transparent and pure 
qualities. Karma is thought of as a kind of pollution, that taints the soul with various colours, 
based on its kind of karma. Jiva will be liberation and restoration true nature of the self only by 
stoppage influx of Karma to space-point of it.  
Keywords: Obscuration, The Self, Bondage, Karma, Jainism 
 
บทนำ 
 ศาสนาเชนรับรู้โลกอยู่ภายในการทำงานร่วมกันของสิ่งจริง 6 ชนิด ประกอบด้วยแก่นสารทั้งหลาย (ทราวิ
ยะ) ที่ไม่ได้ถูกสร้างขึ้นมีลักษณะหลากหลายทับทวี , แยกกันอยู่, ดำรงอยู่ได้ด้วยตนเอง, เป็นอัตตาที่มีความรู้สึก 
เรียกว่า ‘ชีวะ’ และแก่นสารที่ไร้ความรู้สึก ‘อชีวะ’ 5 อย่าง ได้แก่ สสาร (ปุทคละ) , ตัวกลางของการเคลื่อนไหว 
(ธรรมะ), ตัวกลางของการหยุดนิ่ง (อธรรม), ช่องว่าง (อากาศะ) และเวลา (กาละ) (Dundas, P., 2002) แม้ว่าแก่น
สารทั้งหกนี้จะประกอบกันอย่างรวมหมู่เป็นจักรวาลของศาสนาเชน ก็ไม่ต้องสงสัยเลยว่าแก่นสาร และอัตตา คือ 
ตัวตั้งต้น เนื่องจากอีกห้าอย่างที่เหลือมีอยู่เพื่อประโยชน์เกื้อกูลแก่จักรวาลนี้ และจัดเตรียม “กลไกซึ่งมันนำไปใช้
ทำงานได้” ยกเว้นเวลาซึ ่งขาดความสัมพันธ์เชิงพื ้นที ่และด้วยเหตุนี ้จึงเป็นมิติเชิงเดี ่ยว สารตั ้งต้นเหล่านี้
ประกอบด้วยจุดอวกาศและความสัมพันธ์เชิงพื้นที่อันมีจำนวนนับไม่ถ้วนซึ่งเป็นเหตุผลว่า ทำไมสารตั้งต้นเหล่านี้ 
จึงถูกกำหนดให้เป็น ‘ร่างกายที่มีอยู่’ (อาสติกายะ) (Chakravarti, A. N., 2001) ยังมีกระบวนทัศน์ทางภววิทยาที่
สำคัญที่เท่าเทียมกันในศาสนาเชนอย่างอ่ืนอีก คือ การจัดหมวดหมู่ของความจริง 7 ประการ แบ่งออกเป็นสองกลุ่ม 
กลุ่มแรกมีคุณลักษณะที่นับไม่ถ้วน, แยกกันอยู่, ดำรงอยู่ได้ด้วยตนเอง, เป็นอัตตาที่มีความรู้สึกนึกคิด (ชีวะ) และ
กลุ่มท่ีสองมีคุณลักษณะเป็นสิ่งมีตัวตนที่ไร้ความรู้สึก (อชีวะ)  
 หกอย่าง ได้แก่ การไหลบ่าของกรรม (อาสรวะ), พันธนาการ (พันธะ), การหยุดยั้งการไหลบ่าของกรรม 
(สังวระ), การทำลายกรรม (นิรัชรา) และการหลุดพ้น (โมกษะ) (Tatia, N., 1994) ความเข้าใจที่ถูกต้องในความจริง
ทั้ง 7 ตามที่นักอภิปรัชญาเชนเชื่อ ถือเป็นสิ่งจำเป็นสำหรับการบรรลุความหลุดพ้น กุนทกุนทะ (Kundakunda) 
และนักอภิปรัชญาเชนอีกสองสามคนเพ่ิมหมวดหมู่ คุณธรรม (ปัญญา) และ ความชั่วร้าย (ปาปะ) เข้ากับแบบแผน
ความจริงเจ็ดประการนี้ การค้นพบสิ่งเหล่านี้ทั้งหมดยกเว้นข้อการหยุดการไหลบ่าของกรรมที่กล่าวไว้ในคัมภีร์ เศวฺ
ตามพร อาจารังคะ (Svetambara, Acaranga) (แม้ว่าจะยังไม่ใช้อย่างเป็นระบบ) พอล ทันทาส (Paul Dundas) 
สรุปการปรากฏขึ้นของความจริงทั้ง 7 ข้อ อัน “...อยู่ในช่วงเริ่มแรกสุดของคำสอนในศาสนาเชนในฐานะที่ถูกสร้าง
ขึ้นตามถ้อยคำในคัมภีร์ต้นฉบับ” (Dundas, P., 2002)  
 จักรวาลตามคติของเชน แผ่ซ่านไปด้วยจำนวนนับไม่ถ ้วนของชีวะที ่มีสำนึก จักรวาลแต่ละแห่ง
ประกอบด้วยจุดช่องว่าง (Space-Points) จำนวนนับไม่ถ้วน และไม่คำนึงถึงขนาดร่างกายทีช่ีวะครอบครองจำนวน
จุดช่องว่างของมันถูกกำหนดให้คงที่เสมอ แผ่ซ่านไปทั่วอวกาศเดียวกันในฐานะเป็นชีวะและการรวมตัวและการ
แยกออกดำเนินไปอย่างต่อเนื่องไม่มีที่สิ้นสุด และแผ่ซ่านในฐานะเป็นอนุภาคที่ไม่ขยายออกและมองไม่เห็นของ
สสารที่ไร้สำนึก (ปุทคละ) (Dundas, P., 2002) ซึ่งประกอบด้วยธาตุหยาบและละเอียดของการปรากฏเป็นรูปธรรม 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                                                     Journal of MCU Nakhondhat | 245 

เช่น กาย วาจา ใจ ลมหายใจเข้า ลมหายใจออก ความสุข ความทุกข์ ชีวิตและร่างกายแห่งกรรมที่ไม่มีจุดเริ่มต้น 
อนุภาคเชิงวัตถุเหล่านี้ประกอบขึ้นเป็นกรรมและรับผิดชอบต่อความหลากหลายของชีวะในจักรวาล  และกำเนิด
ของชีวะในภพภูมิต่าง ๆ ในโลก สาระสำคัญของกรรมเป็นเรื่องเฉพาะของหลักคำสอนของเชน ในทศไวกาลิกสูตร
โศลกที่ 12.10 ทันทาส พบ "จุดเชื่อมต่อของการอุปมาที่เก่าแก่ที่สุดซึ่งกรรมมักเปรียบได้กับผงธุลี...” ในทาง
กลับกัน ธรรมะและอธรรมไม่ใช่ทั้งความรู้สึก ไม่ใช่วัตถุ หรือจลภาวะ (Active) แต่เป็นเพียงสื่อกลางของการ
เคลื่อนไหวและการหยุดนิ่ง ธรรมะและอธรรมอำนวยความสะดวกในการเคลื่อนไหวและการกลับสู่ภาวะหยุดนิ่ง
ของชีวะ และอนุภาคของสสารในลักษณะเดียวกันอย่างน้ำเป็นตัวกลางให้ปลาว่ายน้ำ และถ้าไม่มีน้ำปลาจะว่ายน้ำ
ไม่ได้ แม้ว่าความสามารถในการเคลื่อนไหวจะเป็นธรรมชาติสำหรับทั้งชีวะและปุทคละ แต่การเคลื่อนที่ไปจะสำเร็จ
ได้ก็ด้วยอาศัยสื่อกลางของธรรมและอธรรมเท่านั้น (Jain, M. K., 2001) ต่างจากชีวะและอนุภาคของสสารซึ่งมี
จำนวนไม่สิ้นสุด ตัวกลางของการเคลื่อนที่ การหยุดนิ่ง และช่องว่างแต่ละอันมีส่วนขยายเดียวอย่างต่อเนื่องและ
ด้วยเหตุนี้จึงปราศจากความหลากหลาย อย่างไรก็ตาม ภายในการขยายออกที่ต่อเนื่องและไร้ขอบเขต ของอวกาศ 
พื ้นที ่ภายในซึ ่งมีจำนวนนับไม่ถ้วนของอัตตาและอนุภาคของสสารดำรงอยู ่ และภายในซึ ่งตัวกลางของ  
การเคลื่อนที่และการหยุดนิ่งปฏิบัติการ ถูกจำแนกเป็น 'โลก' (โลกา) และการขยายออกที่วัดไม่ได้เหนือโลก 
ในฐานะที่ “ไม่ใช่โลก” (อโลกะ) สรรพสัตว์ที่หลุดพ้นแล้วย่อมพักพิงอยู่ในปริภูมิแห่งอโลกะ แม้ว่าจักรวาลจะกว้าง
ใหญ่ไพศาล โศลกหนึ่งในปรากฤตกล่าวว่า “ไม่มีจุดเดียวในอวกาศทั้งหมดซึ่งชีวะมิได้เข้ามาหรือจากไป”  (Sastri, 
P., 2000) แก่นสารที่หก เวลาเป็นนิรันดร์และไม่เปลี่ยนแปลง แต่มันจะถูกแบ่งออกเป็นช่วงเวลาตามแบบแผนและ
ถูกรับรู้ได้ในฐานะเป็นการเปลี่ยนแปลง อย่างไรก็ตามในศาสนาเชน ช่วงเวลาโดยพื้นฐานแล้วเป็นเครื่องหมายของ
การเปลี่ยนแปลงในสิ่งต่าง ๆ (Chakravarti, A. N., 2001) และเวลาเองก็เป็นสาเหตุของการเปลี่ยนแปลงของมัน 
 การดำรงอยู่ตามที่กล่าวไว้ใน ตัตวารถะสูตร เป็นคุณลักษณะของแก่นสารทั้งหก และประกอบด้วยการ
กำเนิด การสิ้นสุด และความคงตัว (Tatia, N., 1994) ดังนั้น แก่นสารแต่ละชนิดจึงแปรรูปอย่างต่อเนื่องเป็น
รูปแบบอันหลากหลาย ด้วยแรงผลักดันของเหตุภายในและภายนอกของมัน ในขณะที่ธรรมชาติพื้นฐานยังมั่นคง
และไม่เปลี่ยนแปลงชั่วกาลนาน ถึงกระนั้นก็มาสัมพันธ์กับอนุภาคกรรม เกิดการอำพรางตัวแห่งธรรมชาติของอัตตา 
ซึ ่งหลักอภิปรัชญาและหลักกรรมของศาสนาเชนแตกต่างจากของระบบปรัชญาอื ่น ฉะนั ้นบทความนี ้จ ึงมี
วัตถุประสงค์เพื่อศึกษาธรรมชาติของอัตตาและ การอำพรางตัวแห่งธรรมชาติของอัตตาอันเป็นผลจากพันธนาการ
แห่งกรรมตามทัศนะของศาสนาเชน ซึ่งจะทำให้ได้องค์ความรู้ใหม่ที่อธิบายธรรมชาติของอัตตาตามทัศนะของเชน
ว่าเป็นอย่างไร และสัมพันธ์อย่างไรกับอนุภาคของกรรมที่ผูกติดอยู่กับชีวะ 
 
ธรรมชาติของอัตตา 
 ดังที่ได้กล่าวไว้ก่อนหน้านี้ ศาสนาเชนเข้าใจจักรวาลที่ถูกแผ่ซ่านไปด้วยชีวะจำนวนนับไม่ถ้วน แต่ละชีวะ
ถือครองจุดช่องว่าง (Space Point) จำนวนนับไม่ถ้วน จำนวนจุดช่องว่างของชีวะนั้นคงที่เสมอ โดยไม่คำนึงถึง
ขนาดของร่างกายที่มันครอบครองอยู่ ชีวะที่อาศัยอยู่ในร่างกายเล็กและใหญ่จะปรับตัวตามขนาดของร่างกายที่ถูก
ครอบครองโดยการหดตัวและขยายจุดว่างของมัน เปรียบเหมือนแสงของตะเกียงที่สาดส่องไปทั่วทั้งห้ อง (Sastri, 
P., 2000) ตามการจัด 2 ประเภทหลักของชีวะในหลักคำสอนเชน ได้แก่ การกลับชาติมาเกิดและการหลุดพ้น สิ่งที่
จัดอยู่ในประเภทแรกครอบครองพลังลมปราณหรือพลังชีวิต (ปราณ) 4 ชนิด ได้แก่ พลังชีวิตทางประสาทสัมผัส 
(ช่วงจากหนึ่งถึงห้าในอายตนะที่แตกต่างกันไป) กำลังแห่งพลังชีวิต (ประกอบด้วย จิตใจ คำพูด และร่างกาย) พลัง
ชีวิตแห่งอายุ และพลังชีวิตแห่งลมหายใจ ชีวะประเภทต่าง ๆ เหล่านี้ยังแบ่งตามลำดับชั้นตามอวัยวะรับสัมผัสที่
ครอบครองอยู่ ตั้งแต่มีห้าอายตนะไปจนถึงมีหนึ่งอายตนะ และชีวะที่มีห้าอายตนะยังแบ่งย่อยออกเป็นพวกมีจิต
และพวกไม่มีจิต ที่ด้านล่างสุดของลำดับชั้นนี้ คือ พวกท่ีมีขนาดเล็กมาก, มีอายตนะเดียว, ‘สถวิระ’ (หยุดนิ่ง) ชีวะ 



246 | Vol.10 No.11 (November 2023)                                        ปีที่ 10 ฉบับที่ 11 (พฤศจิกายน 2566) 

รู้จักกันในชื่อ ‘นิโคฒะ’, ประกอบด้วยร่างดิน, ร่างน้ำ, ร่างไฟ, ร่างอากาศ, ร่างพืช และพวกมันครอบครองเพียงแค่
กาย พลัง อายุ และพลังชีวิตเท่านั้น ส่วนที่เหลือเรียกว่า 'ตรัสะชีวะ' (ภาวะเคลื่อนที่) คือ สิ่งมีชีวิตจำนวนไม่จำกัด
ดำรงอยู่ในช่องแคบตามแนวแกนตั้ง (ตรัสะ) ส่วนกลาง ที่ไหลผ่านแดนนรกทั้งเจ็ด (ด้านล่าง) สองแดนตรงกลาง 
และด้านบนมีเจ็ดชั้นอยู่ในแดนสวรรค์ของจักรวาลของเชน ดังนั้น ธรรมชาติของอัตตาสำนึกรู้ได้โดยผู้หยั่งรู้ (Seer) 
ของเชน และมีความซับซ้อนและละเอียดอ่อนประณีตมาก ชีวะที่หลุดพ้นแล้วมีอิสระจากพันธนาการแห่งกรรม 
บริสุทธิ์อย่างหมดจดและเป็นสัพพัญญูโดยสมบูรณ์ อิสระจากความตายและความเป็นช่วงเวลา  
 ด้วยเหตุนี้ จุดมุ่งหมายของชีวิต คือ การทำตนให้พ้นจากกรรม ก็เหมือนกับระบบปรัชญาอินเดียอื่น  ๆ ที่
เชนมีความเชื่อในเรื่องการจุติไปเกิดในร่างใหม่ของชีวะ แต่ทรรศนะของเชนว่าด้วยหลักกรรมไม่เหมือนของระบบ
ปรัชญาอื่น เช่นถือว่ากรรมเป็นวัตถุแทรกซึมอยู่ในชีวะทั้งหมดและทำให้ชีวะมีน้ำหนักตกลงสู่ระดับโลกีย์ ชีวะที่มา
สัมพันธ์เกี่ยวข้องกับกรรมเกิดเป็นพันธะขึ้นอยู่กับคุณธรรมและความชั่ว ด้วยเหตุนี้แนวทางท่ีจะเกิดพันธะผูกพันใน
แต่ละคนจึงแตกต่างกัน หากชีวะเป็นอิสระหลุดพ้นจากพันธะของร่างกาย ชีวะก็จะมีน้ำหนักเบาสามารถลอยขึ้นไป
ข้างบนจนกระทั่งถึงยอดสุดของจักรวาลที่เรียกว่า โอกาศะ ณ ที่นี้ชีวะจะพำนักด้วยความปีติสุขนิรันดร์ (เอ็ม หิริยัน
นะ, 2520) อย่างไรก็ตามจะเกิดข้ึนได้ก็ด้วยการรู้แจ้งตนของชีวะ  
 ชีวะนี้ในธรรมชาติที่แท้จริง (สวสมยะ) ของมัน กุนทะกุนทะ (Kundakunda) กล่าวว่า ถูกบัญญัติขึ้นตาม
ความเชื่อที่รู้แจ้งหรือการรับรู้ที่รู้แจ้ง ความรู้ที่รู้แจ้งและการประพฤติที่รู้แจ้งแล้ว  (Chakravarti, A. N., 2001) 
(ฉะนั้น จึงกลายเป็นคุณสมบัติทั้งหลายที่แยกออกจากกันไม่ได้ของชีวะ และทั้งหมดก็ได้ให้นิยามความหมายสิ่งที่
มันเป็นอย่างแท้จริง สรวารถสิทธิอธิบาย 'ความเชื่อที่รู้แจ้ง' ในฐานะเป็นความเชื่อในแก่นสารทั้งหลายอย่างที่มัน
เป็น คือ 'ความรู้ที่รู้แจ้ง' คือ รู้หนทางท่ีเที่ยงตรงในอันซึ่งแก่นสาร เช่น อัตตาและอ่ืน ๆ มีอยู่จริงและ ‘การประพฤติ
ที่รู้แจ้ง’ อยู่ในฐานะการหยุดกิจกรรมที่นำไปสู่การเกิดขึ้นของกรรมโดยผู้มีปัญญา ที่มุ่งกำจัดเหตุแห่งของการกลับ
ชาติมาเกิด (Sastri, P., 2000) นอกจากนี้ ตัตวารถะสูตร ยังได้อธิบายคุณสมบัติทั้งสามนี้ว่าเป็น “วิธีการแห่งการ
หลุดพ้น” (Tatia, N., 1994) นัยว่าความรู้เรื่องความเป็นจริงและวิถีแห่งความหลุดพ้นมีอยู่ในตัวชีวะแล้ว สรวารถะ
สิทธิ นิยาม 'การรับรู้' ว่า "สิ่งที่ได้เห็น สิ่งที่ถูกเห็น และเห็นได้เอง”, “ความรู้” เป็น “สิ่งที่ได้รู้, สิ่งที่ถูกรู้ และรู้ได้
เอง”, และ “ความประพฤติ” เป็น “สิ่งที่กระทำ, สิ่งที่ซึ่งถูกกระทำและกระทำเอง” ดังนั้น โดยเนื้อแท้แล้ว อัตตา 
คือ กลุ่มก้อนที่รวมกันแห่งตัวสำนึกรู้, สิ่งที่ถูกสำนึกรู้ และการสำนึกรู้ ตัวรู้ สิ่งที่ถูกรู้และความรู้ และตัวแสดง ตัวที่
ถูกแสดงและการแสดง  
 กุนทะกุนทะ ยังอธิบายอัตตาโดยเนื้อแท้ว่า “ไม่ถูกผูกมัด ไม่ถูกแตะต้องด้วยสิ่งใด มั่นคง ไม่แตกต่างและ
ไมร่วมเข้ากัน” ‘ไม่ถูกผูกมัด’ และ ‘ไม่ถูกแตะต้อง’ เอ.จักรวารตี (A. Chakravarti) ให้คำอธิบายว่าหมายถึง ความ
บริสุทธิ์ภายในของอัตตา เพราะไม่มีกรรมหรืออนันตริยกรรมมาผูกมัดหรือแตะต้องเลย จึงคงความบริสุทธิ์แต่
แรกเริ่มเอาไว้ได้ตลอดไป เหมือนใบบัวที่ไม่ถูกน้ำมาแตะต้อง เขาอธิบาย ‘เรื่องกรรม’ ดังนี้ 
 “สสารกรรม” หมายถึง อนุภาคท่ีละเอียดอ่อนของสสารเหมาะสมที่จะก่อร่างสร้างตัวเป็นกายแห่งกรรมที่
ละเอียดอ่อน ซึ่งคงอยู่สืบเนื่องเก่ียวพันกับวิญญาณตลอดวัฏสงสารแห่งการเวียนว่ายตายเกิด จนกว่าอัตตาจะบรรลุ
ความหลุดพ้นโดยการทำลายล้างกรรมเมื่อกายแห่งกรรมอันตรธานไป สสารที่ไม่ใช่กรรม หมายถึง โมเลกุลทางวัตถุ
ของกายอินทรีย ์ของแต่ละปัจเจกบุคคล ร่างกายที ่ปรากฏเมื ่อแรกเกิดและแตกสลายไปหลังความตาย  
(Chakravarti, A. N., 2001)  
 ดังนั้น อัตตาจึงมีอิสระจากทั้งกรรมและวัตถุโดยเนื้อแท้ตั้งแต่กาลเริ่มต้น ดังนั้น จึงบริสุทธิ์อย่างสมบูรณ์
ตลอดกาล 'ไม่ใช่อย่างอ่ืนนอกจากตัวมันเอง' เขาอธิบายว่าแม้ว่าดวงวิญญาณจะมีการเปลี่ยนแปลงที่แตกต่างกันไป
ในการท่องไปในภพชาติต่าง ๆ กันในฐานะมนุษย์หรือเทวดา ฯลฯ ดวงวิญญาณทั้งหมดยังคงรักษาเอกลักษณ์ของ



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                                                     Journal of MCU Nakhondhat | 247 

ตนไว้ เช่นเดียวกับดินเหนียวที่ยังคงเป็นดินเหนียวในขณะที่มันถูกหล่อหลอมเป็นรูปแบบต่าง  ๆ บนวงล้อของช่าง
ปั้นหม้อ  
 “มั่นคง” หมายถึง วิญญาณ ทั้ง ๆ ที่มีการเปลี่ยนแปลงแก้ไขทางจิตหลายครั้ง แต่ก็ยังคงเสมอต้นเสมอ
ปลายในตัวเอง ไม่ถูกทำให้ยุ่งเหยิง เช่นเดียวกับทะเลที่ยังคงนิ่งแม้จะมีการรบกวนที่เกิดจากคลื่นบนผิวน้ำ  
 'ไม่แตกต่าง' หมายถึง การมีคุณสมบัติทางจิต เช่น ความรู้ ญาณ ฯลฯ ไม่ได้เป็นหนทางใดที่ทำให้อาตมันแตกต่าง
กันแต่อย่างใด มันยังคงไม่มีความแตกต่างแม้ว่าจะมีคุณสมบัติเช่นเดียวกับที่ “...น้ำหนัก สี และความอ่อนตัว ไม่ได้
รบกวนธรรมชาติของทองคำแต่อย่างใด”  
 และ 'ไม่รวมเข้ากัน' หมายถึง ความเป็นไปไม่ได้ของคุณลักษณะทางอารมณ์โดยบังเอิญ เช่น ความ
ปรารถนาและความเกลียดชัง ที่จะรวมเข้ากับธรรมชาติที่แท้จริงของวิญญาณ นี่แสดงนัยว่าอัตตาไม่สามารถถือได้
ว่าเป็นอย่างเดียวกับอารมณ์ต่าง ๆ ซึ่งเป็นคุณลักษณะโดยบังเอิญ  
 หากเปรียบเทียบกับตถาคตครรภ์ อัตตาแห่งเชนก็ไม่เคยถูกผูกมัดด้วยกรรมหรือมัวหมองอย่างแท้จริง 
ฉะนั้น ทั้งสองจึงบริสุทธิ์ตลอดกาล ทั้งสองจะมั่นคงและไม่เปลี่ยนแปลงเสมอ และเมื่อเป็นเช่นนี้  จึงดำรงอยู่ชั่วนิ
รันดร์ในธรรมชาติที่บริสุทธิ์ภายในของตน ความเป็นอิสระจากกรรมและวัตถุของชีวะบ่งบอกว่ามันหลุดพ้นโดยเนื้อ
แท้ แม้ว่ากุนทะกุนทะไม่ได้อ้างถึงมัน เช่นเดียวกับในกรณีของตถาคตครรภ์การหลุดพ้นตามธรรมชาติของชีวะไม่ได้
หมายความว่าหลุดพ้นแล้ว เพราะธรรมชาติแต่ดั้งเดิมของมันถูกบดบังด้วยสสารกรรมที่เกาะติดอยู่กับชีวะนั้น 
จนกระท่ังสสารกรรมที่บดบังนั้นถูกขจัดออกไปอย่างสิ้นเชิง ซึ่งชีวะก็ยังไม่บรรลุความเชื่อที่รู้แจ้ง ความรู้ที่รู้แจ้ง การ
ประพฤติท่ีรู้แจ้ง นั่นคือ ชีวะยังไม่ถูกทำให้หลุดพ้น 
 ในที่นี้ กุนทะกุนทะ ยืนยันการไม่อาจเข้าใจได้และการไม่อาจจะพรรณนาได้แห่งธรรมชาติที่แท้จริงของ
อัตตา ฉะนั้น คุณสมบัติที่แยกจากกันไม่ได้ของมัน เช่น การรับรู้ที่แจ่มแจ้ง ความรู้ที่แจ่มแจ้งและการพฤติกรรมที่
แจ่มแจ้งและอื่น ๆ ถือว่าสมเหตุสมผลตามจารีตเท่านั้น ดูเหมือนว่าทรรศนะนี้ไม่ตรงกับทรรศนะเดิมของเขาที่ว่า
อัตตาที่ประกอบขึ้นด้วยการกระทำ ญาณ และความรู้ แท้จริงแล้วเป็นธรรมชาติแท้จริงของมัน  (สวสมายัง) ไม่มี
ความบาดหมางกันอย่างแท้จริงระหว่างคำยืนยันทั้งสองของเขาในมุมมองของธรรมชาติที่ไม่แตกต่างกันโดยพ้ืนฐาน
ของอัตตา ฉะนั้น คุณสมบัติดังกล่าวจึงไม่เป็นเหตุให้เกิดการแบ่งแยกและแตกต่างในอัตตา การไม่อาจพรรณนาได้
และไม่อาจเข้าใจได้ถึงธรรมชาติที่แท้จริงแห่งอัตตาพร้อมกับความสมเหตุสมผลตามจารีตของคุณสมบัตินั้น ชวนให้
นึกถึงวาทกรรมของมาธยมิกะ ซึ่งยังคงรักษาซึ่งการไม่อาจพรรณนาได้และไม่อาจเข้าใจได้ทั้งหมดของความเป็นจริง
สูงสุดและความสมเหตุสมผลตามจารีตของคำอธิบายทั้งหมดของมัน (Eckel, M. D., 2009) เช่นเดียวกับ ธรรมชาติ
ของอัตตาแห่งเชนและธรรมชาติของตถาคตครรภ์ ก็ไม่อาจพรรณนาได้และไม่อาจเข้าใจได้อย่างที่สุด 
 แตกต่างจาก กุนทะกุนทะ, อุมาสวาติ นำเสนอชุดของคุณสมบัติภายในของอัตตาจากมุมมองเชิงลักษณา
การ (Modes) ที่ประกอบด้วยจิตสำนึก, ความสามารถในการบรรลุความหลุดพ้น (ภาวิยะ) และการไร้ความสามารถ 
ในการบรรลุความหลุดพ้น (อภาวิยะ) (Tatia, N., 1994) จิตสำนึก (อุปโยคะ) คือ คุณลักษณะที่โดดเด่นของอัตตา
ซึ่งแยกแยะมันจากร่างกาย ประกอบด้วยความรู้และการรับรู้  ความรู้แสดงนัยของจิตสำนึกด้วยรายละเอียด ส่วน
การรับรู้ไม่ต้องมีรายละเอียด ทั้งสองเกิดขึ้นต่อเนื่องไปในระยะที่กรรมผูกพันในภาวะความเป็นอยู่ แต่ในภาวะเป็น
สัพพัญญูทั้งสองก็ปรากฏพร้อมกัน (Sastri, P., 2000) Nathmal Tatia ตั้งข้อสังเกตว่า อัตตาไม่เคยขาดจิตสำนึก 
ไม่ว่ามันจะอ่อนกำลังและไม่แจ่มแจ้งเพียงใด มันก็อาจดำรงอยู่ด้วยอวัยวะรับสัมผัสชั้นต่ำในฐานะสิ่งที่ยังไม่พัฒนาก็
ตาม ฉะนั้น จิตสำนึกเป็นคุณลักษณะเด่นของชีวะ ประกอบด้วยการรับรู้และความรู้ ปูชยปาทะ กล่าวว่า ความเชื่อ
ในแก่นสาร (Substances) ทั้งหลายอย่างที่ชีวะเป็นก็ถือว่ามีมาแต่ดั้งเดิมของอัตตา ฉะนั้น  ในศักยภาพเหล่านั้น
ของการบรรลุความหลุดพ้น มันจึงเป็นวิธีการที่ได้ผลในการบรรลุความหลุดพ้น (Tatia, N., 1994) เนื่องจากความ



248 | Vol.10 No.11 (November 2023)                                        ปีที่ 10 ฉบับที่ 11 (พฤศจิกายน 2566) 

เชื่อและความรู้ในธรรมชาติที่แท้จริงของแก่นสารเป็นสิ่งที่มีอยู่ภายในอัตตา ทั้งสองมีอยู่ในสิ่งมีชีวิตทั้งหมดโดยไม่มี
เงื่อนไข ทำลายไม่ได้ และเป็นนิรันดร์  
 เมื่อความเชื่อและความรู้ในธรรมชาติแท้จริงของสิ่งทั้งหลายมีอยู่โดยเนื้อแท้ในแต่ละภาวะการเป็นและ
ทุกๆภาวะการเป็น (being) รวมทั้งการไร้ความสามารถเหล่านั้นในการบรรลุความหลุดพ้น (อภวิยะ) แล้วอะไรจะ
ขัดขวางไม่ให้ภาวะการเป็นกลุ่มหลังบรรลุความหลุดพ้น ปูชยปาทะตอบว่า จากมุมมองเชิงแก่นสาร แม้ว่าภาวะการ
เป็นเหล่านี้มีพลังแห่งการส่งโทรจิต และสัพพัญญุตา (Omniscience) จากมุมมองเชิงลักษณาการ พวกมันขาด
ความสามารถในการแสดงพลังของตนเอง ตามท่ีเขากล่าว ภาวะการเป็นทั้งสองกลุ่มนี้มีความคล้ายคลึงกับการมีอยู่
ของทั้งหินทองคำและหินอื่น ๆ ดูเหมือนว่าเขาจะกล่าวว่าแม้ว่าพลังของกระแสจิตและ  สัพพัญญุตายังมีมาแต่
กำเนิดในอัตตาที่ไม่สามารถบรรลุความหลุดพ้นได้ อัตตาเหล่านี้มีความบกพร่องโดยธรรมชาติจากการดึงพลัง
ออกมาใช้จริง ดังนั้น จึงไม่มีวันหลุดพ้นได้ เป็นผลให้พวกมันต้องพเนจรชั่วนิรันดร์ในวัฏสงสาร การไร้ความสามารถ
ตามธรรมชาติของสิ่งมีชีวิตบางชนิดที่จะสำแดงศักยภาพของพวกมัน เพ่ือบรรลุการหลุดพ้นบ่งบอกถึงการคัดเลือก
ให้พ้นภัยจากกรรมตามธรรมชาติของสิ่งมีชีวิตไม่ใช่หรือ  และสิ่งที่อาจจะเป็นหลักเกณฑ์การคัดเลือกครั้งนี้หรือ
วัตถุประสงค์ของการคัดเลือกครั้งนี้คืออะไร ไม่มีทั้งผู้เขียนตัวบทในคัมภีร์หรือปรมาจารย์ของเชนที่เรียนรู้แล้ว
พยายามอธิบายมัน นั่นก็พอที่จะส่อนัยให้เห็นว่า สิ่งกีดขวางการหลุดพ้นของเชน  อภวิยะ นั้นยากที่จะเอาชนะได้ 
ฉะนั้น ชีวะทั้งหลายถูกกำหนดให้ท่องเที่ยวไปอย่างไม่รู้จบในวัฏสงสาร 
 อัตตา ตามทัศนะของเชน ยังมีความสามารถตามธรรมชาติเพิ่มเติมอีกสี่ประการในการมีปฏิสัมพันธ์กับ
สสาร เช่น การทรุดตัว การพังทลาย การพังทลาย-การทรุดตัว และการเกิดข้ึนของกรรม (Tatia, N., 1994) เฉพาะ
พวกภวิยะเท่านั้นที่สามารถใช้ทั้งการทรุดตัวและการพังทลาย ในขณะที่การพังทลาย-การทรุดตัว และการเกิดขึ้น
ของกรรม ใช้ได้กับท้ังพวกภวิยะ และอภวิยะ “การทรุดตัว” หมายถึง “การไม่สำแดงตัวในอัตตาของความสามารถ
ที่มีมาแต่กำเนิดของกรรม (ที่จะส่งผลเป็นวิบาก) อันเนื่องมาจากแรงผลักดันของเหตุ” และมันก็เปรียบได้กับการ
ตกตะกอนของโคลนในน้ำเมื่อการชะล้างเมล็ดถั่วที่เปื้อนโคลนเกิดขึ้นในน้ำ (Sastri, P., 2000) พูดง่าย ๆ ก็คือ มัน
หมายถึงความสามารถของอัตตาที่จะระงับการให้ผลหรือการอุบัติขึ้นของผลจากกรรมเฉพาะอย่างในทางกลับกัน 
"การพังทลาย" หมายถึง "การยุติลงอย่างสิ้นเชิงของการให้ผลของกรรม” เปรียบเหมือนการไม่มีโคลนตม เมื่อมีน้ำ
อันเดียวกันที่ใสแล้วถูกเทลงในหม้อที่สะอาด เห็นได้ชัดว่า “การทรุดตัว-การพังทลาย” เป็นส่วนผสมของทั้งสอง
อย่าง ดังนั้น จึงเปรียบได้กับการไม่มีโคลนอยู่ในน้ำและการมีอยู่ของโคลนบางส่วนในน้ำนั้น เนื่องด้วยการปรากฏ
ของเมล็ดถั่วที่ชำระล้างแล้ว เป็นต้น “การเกิดขึ้น” หมายถึง “กรรมที่ให้ผลโดยแรงผลักดันของแก่นสาร เป็นต้น 
ในฐานะเป็นเหตุ”  
 ตามทัศนะของพวกเชน จิตสำนึก (ไจตันยะ) พลังงาน (วีรยะ) และปีติ (สุขะ) เป็นคุณสมบัติที ่มีมาแต่
กำเนิดของอัตตา ด้วยการทำงานของจิตสำนึกซึ่งเป็นคุณสมบัติเด่นของชีวะ ชีวะจึงกลายเป็นตัวรู้ทั้งของวัตถุและ
ธรรมชาติของมันเอง ขึ้นอยู่กับการได้มาซึ่งความรู้ตนเองอันให้ประสบการณ์แห่งความสุข เขากล่าวเสริมพูดตรง ๆ 
ก็คือ "ความสุขอันบริสุทธิ์" เป็นเพียงฉลากกำกับสำหรับสถานะที่สมบูรณ์แบบและพ่ึงตนเองได้ (Self-Contained) 
ของวิญญาณ ความสุขนั้นไม่บริสุทธิ์หรือมีมลทิน (วิภาวะ) ในทางกลับกัน วิญญาณเก็บงำความปรารถนาเพื่อที่จะ
สะท้อนให้เห็นวัตถุภายนอก (Jaini, P. S. , 2001) เขาอธิบายให้ชัดขึ้นว่า คุณภาพของอัตตาแห่งความสุขเท่านั้นที่
สามารถถูกเปลี่ยนรูปเป็นบางสิ่งที่มีธรรมชาติแตกต่างออกไป ในขณะที่คุณสมบัติอ่ืน ๆ ก็เพียงแค่ถูกบดบังหรือปิด
กั้นโดยกรรมที่เคลือบคลุมอยู่ ‘พลังงาน’ เป็นคุณสมบัติที่สามของชีวะ เขาอธิบายว่า ทำหน้าที่เป็นประเภทของ
คุณภาพขนาดใหญ่ (Meta-Quality) ซึ่งเป็นแรงเชิงนามธรรมที่ทำให้มีพลังอย่างที่มันควรจะเป็น ปฏิบัติการอย่าง
แข่งขันในคุณภาพแห่งความรู้และการรับรู้ ฉะนั้น จะกล่าวได้ว่ากระบวนการรับรู้ทั้งสองรูปแบบนั้นสำแดงออกมา
ในชั่วขณะที่กำหนด ในสัดส่วนที่แน่นอน ให้เห็นแจ่มชัดถึงพลังงานอันไร้ขอบเขตของวิญญาณมีอยู่กี่เปอร์เซ็นต์ได้



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                                                     Journal of MCU Nakhondhat | 249 

ปรากฏขึ้นในชั่วขณะนั้น ขีดจำกัดถูกกำหนดตามจำนวนของวีริยะ (Virya) โดยเงื่อนไขของตัวมันเองที่ก่อตัวขึ้น 
สถานะเชิงโลกียะที่เป็นไปตามกรรมนี้ยังชี้นำทางไปหรือ 'บิดเบือน' เป็นเหตุให้มันบังเกิดการเคลื่อนที่หรือการ
สั่นสะเทือน (โยคะ) ของจิตวิญญาณ การสั่นสะเทือนเช่นนี้ดึงสสารกรรมใหม่เข้ามาเกี่ยวข้องกับแก่นสารของ
วิญญาณ  
 เมื่อพิจารณาคุณสมบัติทั้งหลายอันเป็นธรรมชาติของอัตตา พอจะวิเคราะห์ให้เห็นได้ว่าเชนรับรองการให้
ความหมายแก่กันและกันของวัตถุและชีวะที่พวกเชนถือว่าไม่มีสิ่งใดเป็นอิสระโดยสิ้นเชิง ด้วยเหตุนี้อาจเรียกทัศนะ
เช่นนี้ว่าเป็น “สัมพัทธนิยม” (relativism) อันอยู่บนทัศนะเชิง ‘พหุนิยม’ (pluralism) เนื่องจากเชนยอมรับจำนวน
ไม่จำกัดของชีวะและวัตถุธาตุ ทำให้สามารถตีความสู่ ข้อสรุปหลายประการที่สามารถดึงออกมาจากความ
หลากหลายทางคุณสมบัติที่มีมาแต่กำเนิดของอัตตาตามแนวคิดของเชน ประการแรก อัตตาไม่เคยขาดจิตสำนึกซึ่ง
ประกอบด้วยความเชื่อหรือการหยั่งรู้ที่แจ่มแจ้ง ความรู้ที่แจ่มแจ้ง และความประพฤติที่แจ่มแจ้ง มันจึงมีอิสระตาม
ธรรมชาติจากพันธนาการ, สสารกรรมและกายแห่งกรรม, ย่อมมั่นคง ไมแ่ตกต่าง, แยกออกจากอารมณ์โดยบังเอิญ 
และมีความสามารถที่จะบรรลุความหลุดพ้น แม้ว่าอัตตาบางอย่างไม่สามารถบรรลุได้ คุณสมบัติเหล่านี้ยังไม่เกิด ไม่
มีเงื่อนไข ไม่อาจทำลายได้ และคงทน ด้วยเหตุนี้อัตตาจึงไม่เคยแยกจากคุณสมบัติเหล่านี้  ยิ่งไปกว่านั้นความรู้
เกี่ยวกับความเป็นจริงและวิธีการบรรลุความหลุดพ้นมีอยู่โดยเนื้อแท้ในทุกอัตตา ด้วยเหตุผลบางประการ อภวิยะ
ภาวะจึงไม่สามารถสำแดงพลังภายในของกระแสจิตและสัพพัญญุตาเพื่อบรรลุธรรมชาติที่แท้จริงของมันได้ อีกทั้ง
คุณสมบัติต่าง ๆ เช่น ความประพฤติ การรับรู้และความรู้ ซึ่งสรวารถะสิทธิ พิจารณาว่ามีอยู่ภายในอัตตา ตาม
ความเห็นของกุนทะกุนทะก็เป็นเพียงความสมเหตุสมผลตามจารีตเดิมๆ เท่านั้นเพราะจากมุมมองเชิงปรมัตถ์แล้ว 
อัตตานี้ก็ไม่อาจรับรู้และพรรณนาได้ นอกจากนี้อัตตายังมีศักยภาพเสริมเพื่อจะได้มีปฏิสัมพันธ์กับสสารในรูปแบบ
ของการทรุดตัว, การพังทลาย-การทรุดตัว, การพังทลาย และการเกิดข้ึนของกรรม พวกเชนรับรู้ถึงจิตสำนึก ปีติสุข 
และพลังงานในฐานะเป็นคุณสมบัติภายในของอัตตา อันแรกแสดงคุณสมบัติซึ่งอัตตารู้เกี่ยวกับโลกแห่งวัตถุและ
บรรลุการรู้แจ้งตนเอง (Self-Realization) อันที่สอง แสดงถึงประสบการณ์ของอัตตาเกี่ยวกับธรรมชาติภายในที่
สมบูรณ์และพ่ึงตนเองได้ของมัน และอันที่สามแสดงถึงพลังหรือพลังงานภายในมีอยู่ในอัตตาที่ขับเคลื่อนปฏิบัติการ
ของคุณสมบัติแห่งความรู้และการรับรู้ของอัตตา การสำแดงตัวของสิ่งหลังได้สัดส่วนกับปริมาณพลังงานที่มีอยู่ใน
ชั่วขณะแห่งความรู้หรือการรับรู้เกิดขึ้น คุณภาพพลังงานอันไร้ขีดจำกัดของอัตตาถูกจำกัดระหว่างการก่อร่างสร้าง
ตัว 
 
การอำพรางตัวแห่งธรรมชาติภายในอัตตา อันเป็นผลจากพันธนาการแห่งกรรม 
 แนวคิดเรื่องกรรมของเชนนั้นซับซ้อน และมีเอกลักษณ์ ผู้หยั่งรู้ของเชนสำนึกรู้กรรมในฐานะเป็นอนุภาคที่
ไม่อาจแบ่งแยกได้ของสสารด้วยความสามารถในการทะลุทะลวงจุดว่างของอัตตา เพ่ือผูกมัดกับอัตตาและทำหน้าที่
เป็นกรรม อกะลังกะเทวะอธิบายว่า เหมือนอย่างไฟหนึ่งดวงมีความสามารถในการเผาไหม้ปรุงอาหาร และให้แสง
สว่าง ในทำนองเดียวกัน อนุภาคหนึ่งของสสารสามารถบดบังและสื่อถึงความสุขหรือความทุกข์ยากได้  (Jain, M. 
K., 2001) ฉะนั้น อนุภาคเชิงวัตถุที่ไม่อาจแบ่งแยกได้จึงสามารถทำหน้าที่ในสมรรถภาพที่หลากหลายได้อย่างเช่น
กรรม พวกมันสามารถบดบังการรับรู้และความรู้หลอกลวง ขัดขวางพลังแห่งอัตตา ผลิตกายเนื้อ กำหนดตระกูล
หรือสายโลหิตที่จะเกิดในชาติใดชาติหนึ่ง กำหนดระยะเวลาของการดำรงอยู่แต่ละภพชาติ และถ่ายทอดความสุข
หรือความทุกข์ แม้ว่าอนุภาคทั้งหลายจะมีความเป็นกลางทางกรรมโดยพื้นฐาน หรือไม่ได้มีส่วนรับผิดชอบต่อ
ความสามารถทางกรรมใด ๆ เป็นพิเศษ พวกมันรับเอาความสามารถทางกรรมขึ้นอยู่กับจริตนิสัยและตัณหาทางใจ
ที่กำกับการกระทำของบุคคล ดูเหมือนว่าจริตนิสัยและตัณหาทางใจส่งต่อความสามารถเฉพาะไปยังอนุภาคแห่ง
กรรม ซึ่งสิ ่งหลังคงอยู่จนกระทั่งเกิดเงื ่อนไขปัจจัยที่เหมาะสม และเมื่อปัจจัยนั้นเกิดขึ้น อนุภาคจะถ่ายโอน



250 | Vol.10 No.11 (November 2023)                                        ปีที่ 10 ฉบับที่ 11 (พฤศจิกายน 2566) 

ความสามารถเฉพาะไปยังอัตตา นอกจากนี้การยึดเกาะของอนุภาคกรรมกับจุดว่างของชีวะนั้นถูกทำให้สะดวกข้ึน
โดยการหล่อเลี้ยง จุดว่างนั้นด้วยจริตนิสัยทางใจ เมื่อไม่มีจริตนิสัยทางใจ ก็ไม่เกิดการยึดเกาะ เช่น  ในกรณีบุคคล
สัพพัญญู  
 ในตัวบทของพระคัมภีร์เชนยุคต้น กิจกรรมใด ๆ ที่เป็นเหตุให้เกิดความเสียหายต่อสิ่งมีชีวิตอ่ืนนำไปสู่การ
ยกเว้นโทษตามธรรมชาติของพันธนาการแห่งกรรม ทสะเวยาลิยะสูตร กล่าวว่า “ผู้เดิน (ยืน นั่ง นอน กิน และพูด) 
โดยประมาท ย่อมทำร้ายสัตว์ เขาผูกมัดกรรมชั่วซึ่งเป็นรางวัลอันขมขื่นของเขา” ตัวบทเดียวกันนี้กำหนดเงื่อนไขว่า 
“เขาควรเดิน ยืน นั่ง และนอนอย่างระมัดระวัง ถ้าเขากินและพูดอย่างระมัดระวัง เขาจะไม่ผูกมัดกรรมชั่ว”  
(Schubring, W., 1932) ในสูยคทังคะสูตร มหาวีระแสดงภาพคำสอนว่า “แม้ว่าคนโง่ไม่พิจารณากิริยาอาการของ
จิต วาจา และกาย ไม่พิจารณาเห็นแม้ความฝัน เขาก็ยังทำบาปอยู่”  (Jacobi, H., 1973) พระสูตรกล่าวต่อไปว่า 
แม้แต่วิญญาณท่ีอายตนะเดียว 
 ...สัตว์เหล่านี้แม้ไม่มีจิต ไม่มีวาจา ถึงอย่างนั้นทั้งจิตและวาจาก็เป็นเหตุให้เจ็บปวด โทมนัส ให้เสียหาย 
เป็นอันตราย ให้กระทบกระเทือน ต้องถือว่า ไม่เว้นจากการเป็นเหตุให้เกิดความเจ็บปวดเป็นต้น.... ฉะนั้น สัตว์ที่ไร้
ความรู้สึกก็ถือว่าเป็นสื่อให้นำมาซึ่งการฆ่าสิ่งมีชีวิต  
 ดังนั้น สาเหตุของพันธนาการแห่งกรรมจึงไม่ใช่เจตนา หรือความจงใจในการกระทำตามความคิดของนัก
อภิปรัชญาเชนยุคแรก แต่เป็นการกระทำที่ประมาทเลินเล่อต่างหาก ด้วยการจัดระบบของหลักคำสอนในช่วง
ระยะเวลาหนึ่ง ดูเหมือนว่าจะเกิดการเปลี่ยนแปลงขึ้นในแนวคิดเรื่องกรรมของพวกเขา ซึ่งจะเห็ นได้ชัดในการ
สนทนาด้านล่าง 
 ตามข้อมูลใน สรวารถะสิทธิ จิตสำนึกของอัตตาที่ก่อตัวขึ้นถูกบิดเบือนไปเนื่องจากกาลเวลาที่ไม่อาจหยั่งรู้
ได้ด้วยความเชื่อที่ผิด (มิถยาตวะ) และความไม่รู้ (อัชญานะ) ทั้งสองอย่างนี้ถือเป็นประตูแรกสู่การหลั่งไหลของ
กรรม และส่งผลให้อัตตาระบุตัวตนที่ผิดพลาดของตัวเองกับร่างกายและลดทอนคุณภาพของพลังงานตาม
ธรรมชาติ การมีจิตสำนึกอยู่ในกำมือของความเชื่อผิด ๆ และความไม่รู้ตัวบทเสริมอีกว่า ก่อให้เกิดจริตนิสัยทางใจ 
(กษายะ) เป็นจุดกำเนิดตัณหาต่าง ๆ เช่น ความโกรธ ความโลภ ความหยิ่งยโส และการคดโกง (Johnson, W.J., 
1995) การผิดเพี้ยนไปของคุณภาพพลังงานของอัตตายังก่อให้เกิดการสั่นสะเทือน (โยคะ) ในอัตตาอีกด้วย  ซึ่ง
บังคับให้จุดช่องว่างของมันเปิดออก และอนุภาคของสสารที่ "ล่องลอยอย่างอิสระ" ในทุกส่วนของที่ว่างที่ถูกยึด
ครอง จะแทรกซึมเข้าไปและเกาะติดกับจุดช่องว่างเหล่านั้น การสั่นสะเทือน ในความเห็นของพวกเชนถือเป็น
ตัวแทนของกิจกรรมที่จงใจของปัจเจกบุคคลที่แสดงออกทางกาย จิตใจ และวาจา (Jaini, P. S. , 2001) เจตนาหรือ
ความจงใจยังเป็นเครื่องมือในการสร้างกรรมในหลักคำสอนตถาคตครรภ์ด้วย แต่จะไม่ทำให้เกิดการสั่นสะเทือนใน
ตถาคตครรภ์ 
 อุปนิสัยใจคอและตัณหาเป็นประตูที่สองสู่การหลั่งไหลของสสารกรรม และบทบาทสำคัญที่พวกมันแสดง
ต่อปรากฏการณ์ของพันธนาการทางกรรมถูกเผยให้เห็นในคำจำกัดความต่อไปนี้ โดยอุมาสาวตี “เนื่องจากอุปนิสัย
ทางใจของมัน อัตตาค่อย ๆ ดูดซับสสาร สามารถเปลี่ยนสภาพเป็นส่วนของกรรม นี่ก็คือ พันธนาการ” (Tatia, N., 
1994) สามารถปรากฎการณ์ระดับจุลภาคสามารถระบุได้ในคำจำกัดความนี้ กล่าวคือ อุปนิสัยทางใจของอัตตา
ดึงดูดสสาร สสารมีความสามารถที่จะสำแดงตัวในฐานะเป็นกรรม และร่วมกันเป็นเหตุให้เกิดพันธนาการ อุปนิสัย
ทางใจดูเหมือนจะถือเป็นแม่เหล็กทางจิตวิทยาประเภทหนึ่งซึ่งดึงดูดสสารเข้าหาอัตตา และสสารที่ถูกดึงดูดเข้ามาก็
จะถูกหลอมรวมเป็นหนึ่งเดียว พวกเชนยังเชื่อว่าอุปนิสัยทางใจถูกสร้างขึ้นเมื่อกรรมเกิดขึ้นและวงจรแห่งความคิดนี้
เป็นเพียงการแสดงออกถึงการพึ่งพาซึ่งกันและกัน และการหล่อเลี้ยงจิตและกรรมร่วมกัน นอกจากนี้ยังแสดงให้
เห็นถึงการทำงานร่วมกันระหว่างอารมณ์ต่าง ๆ ของอัตตา (ภวกรรมะ) กับสสาร (ทรวิยะกรรม) 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                                                     Journal of MCU Nakhondhat | 251 

 ปูชยปาทะ ได้อธิบายปรากฏการณ์ของการจับสสารโดยอุปนิสัยทางใจ ด้วยอุปมาอุปไมยของอาหาร เขา
เขียนว่า เหมือนอย่างอาหารถูกดูดซึมสอดคล้องตามไฟย่อยในกระเพาะฉันใด  ในทำนองเดียวกัน ระยะเวลาและ
ประสบการณ์ของกรรมเฉพาะหนึ่ง ๆ ก็เป็นไปตามธรรมชาติของอุปนิสัยทางใจที่รุนแรง ปานกลาง หรือเบาบาง  
(Sastri, P., 2000)  
 ระยะเวลาของการให้ผลของกรรมใดกรรมหนึ่งซึ่งประสบในรูปของความสุข หรือความทุกข์ เขากล่าวเสริม
ว่า เป็นสัดส่วนโดยตรงกับความเข้มของอุปนิสัยทางใจ ฉะนั้น ยิ่งความรุนแรงของอุปนิสัยทางใจมากเท่าไร ผลของ
พันธนาการทางกรรมก็จะยิ่งยาวนานขึ้นเท่านั้น และประสบการณ์แห่งความสุขหรือความทุกข์ก็รุนแรงไม่แพ้กัน 
ยิ่งกว่านั้น อุปนิสัยทางใจในรูปของความโกรธและอ่ืน ๆ ทำให้เกิดสีสัน (เลศยา) แก่อัตตาในลักษณะเดียวกับสีของ
น้ำมะเดื่อที่ติดอยู่กับผ้าที่สัมผัส แม้ว่าการใช้สีจะเป็นทั้งทางกายภาพ (ทรวิยะเลศยา) และทางจิต (ภาวะเลศยา) สร
วารถะสิทธิ อธิบายเฉพาะอย่างหลังเท่านั้นเพราะคัมภีร์กล่าวว่า จุดเน้นเฉพาะในบทนี้ คือ ปัจจัยต่าง ๆ ทางจิตของ
อัตตา การระบายสีทางจิตทำให้เกิดความสั่นสะเทือนในอัตตาและทำให้เป็นสีดำ น้ำเงิน เทา เหลือง ชมพู หรือขาว 
ดังนั้น สสารกรรมนอกจากจะก่อให้เกิดการบดบังและทำให้คุณสมบัติโดยกำเนิดของความรู้ การรับรู้ ความสุข และ
พลังงานของอัตตาลดลงแล้ว ยังแต่งแต้มสีสันให้อัตตาอีกด้วย และแท้จริงแล้วเป็นการยึดมันไว้ทางกายภาพในโลก
แห่งปรากฏการณ์  
 ประตูที่สามสู่การหลั่งไหลของกรรม คือ กิจกรรม (โยคะ) ซึ่งเป็นความซับซ้อนของการกระทำทางกาย 
วาจา และจิตใจพร้อมกับการสั่นสะเทือนที่เกิดจากการกระทำเหล่านั้นในขอบเขตของอัตตา มุมมองก่อนหน้านี้ที่ว่า
การกระทำเป็นปัจจัยเดียวของพันธนาการทางกรรม ดูเหมือนว่าจะไม่ดึงดูดใจนักอภิปรัชญาของเชนแบบคลาสสิก
มากนัก เพราะพวกเขาเชื่อว่าลักษณะของเจตนาหรือเจตจำนงที่ก่อให้เกิดการกระทำจะเป็นตัวกำหนดคุณภาพของ
กรรม และการหลั่งไหลของคุณธรรม หรืออกุศล เจตนาดีของการกระทำ ตามสรวารถะสิทธิ  ก่อให้เกิดกรรมดีและ
ทำให้เกิดการหลั่งไหลของคุณธรรม ในขณะที่สิ่งที่ตรงกันข้ามทำให้เกิดกรรมที่เป็นอันตรายและทำให้เกิดการ
หลั่งไหลของอบาย การกระทำของสิ่งมีชีวิตที่ปฏิบัติตามข้อแรกจนถึงจิตวิญญาณข้ันที่สิบถูกกระตุ้นโดยกิเลสตัณหา 
ดังนั้น จึงทำให้เกิดพันธนาการระยะยาวและการกลับชาติมาเกิด การสั่นสะเทือนเพียงอย่างเดียวเป็นสาเหตุของ
การหลั่งไหลของกรรมในขั้นจิตวิญญาณที่สิบเอ็ดถึงสิบสี่ (สุดท้าย) และเนื่องจากการกระทำของพวกเขาปราศจาก
กิเลส พันธนาการที่เกิดขึ้นนั้นเกิดขึ้นเพียงชั่วพริบตาเท่านั้น นอกจากนี้ การกระทำทางร่างกาย จิตใจ และเสียง
เป็นตัวกำหนดว่ากรรมท่ีจะผูกพันจะอยู่ในประเภทที่เป็นอันตรายหรือไม่เป็นอันตราย ปริมาณของกรรมที่จะผูกมัด 
(ซึ่งหมายถึง พื้นที่ - พันธนาการ) ระยะเวลาของกรรมใดกรรมหนึ่ง และความรุนแรงของประสบการณ์กรรมนั้น
ขึ้นอยู่กับอุปนิสัยทางใจและกิเลสตัณหาด้วยพันธนาการแห่งช่องว่างยัง หมายถึง การกำหนดปริมาณมวลรวมของ
สสารจำนวนหนึ่งที่จะเปลี่ยนเป็นทรวิยะกรรม อันขึ้นอยู่กับการเพิ่มขึ้นของภาวะกรรม  
 อวัยวะรับความรู้สึกประกอบเป็นประตูสุดท้ายสู่การหลั่งไหลของกระแสกรรม อัตตาที่ได้รับข้อมูลจาก
อายตนะท้ังหลายนั้นจะมีส่วนร่วมและหมกมุ่นอยู่กับโลกภายนอก ศาสนาเชนพิจารณาทั้งอวัยวะรับความรู้สึกและ
วัตถุเชิงเนื้อหาของพวกมันบนพ้ืนฐานที่ว่า อายตนะเข้าใจความหมายโดยความรู้สึกเชิงเนื้อหา เมื่อร่วมกับกิจกรรม
ทั้งสามประเภทแล้วอายตนะก็สร้างทรวิยะกรรม ในบรรดาประตูทั้งสี่นี้ ความไม่รู้ ความเชื่อผิด ๆ และอุปนิสัยทาง
ใจก่อรูปเป็นองค์ประกอบทางจิตวิทยาของกรรม (ภาวะกรรม) ในขณะที่กิจกรรมและอวัยวะรับสัมผัสสร้าง
องค์ประกอบทางวัตถุของกรรม (ทรวิยะกรรม) 
 นอกจากนี้ ความไม่เป็นกายวัตถุ (Non-Materiality) ของอัตตาในทัศนะของเชน ดูเหมือนค่อนข้างน่า
สงสัยเมื่อพิจารณาจากการครอบครองจุดช่องว่างที่สามารถเปิดและปิด ขยายและหดตัว ความสามารถในการสั่น 
การยึดเกาะของสสารทางกายรูป (Corporeal) และการเปลี่ยนสี พวกเชนโต้แย้งต่อความเป็นกายวัตถุของอัตตา 
ยืนยันว่ามีเพียงความเกี่ยวข้องกัน (เช่น เอกาวคาหะ, ตามรูปศัพท ์หมายถึง ครอบครองตำแหน่งเดียวกัน) ระหว่าง



252 | Vol.10 No.11 (November 2023)                                        ปีที่ 10 ฉบับที่ 11 (พฤศจิกายน 2566) 

อัตตาและสสารกรรม แต่ไม่มีการติดต่อระหว่างกันจริง ๆ เนื่องจากการสัมผัสจะสร้างภาพกายรูปอย่างหลัง เช่น 
กรรม (Jaini, P. S. , 2001) ถ้าความสัมพันธ์ของชีวะกับสสารกรรมถูกให้คุณลักษณะเฉพาะโดยความเกี่ยวข้องกัน
เท่านั้น เช่นนี้แล้ว มันก็จะคล้ายกับความสัมพันธ์ของปุรุษะกับประกฤติ โดยที่ตัวแรกไม่แปดเปื้อนด้วยการกระทำ
ของตัวหลัง แต่ปุรุษะไม่ได้ครอบครองจุดว่าง (Space-Points) และสางขยะก็ไม่ได้สำนึกรู้กรรมในฐานะเป็นกายรูป 
ดังนั้น จึงไม่มีอนุภาคกรรมติดปุรุษะและเปลี่ยนสีมัน ดังนั้น การขาดการติดต่อระหว่างปุรุษะและประกฤติจึง
เป็นไปได้อย่างสมบูรณ์ แต่ไม่ใช่ในกรณีของอัตตาของเชน ในคำถามที่ว่าอัตตาเป็นกายรูปหรือไม่ สรวารถะสิทธิ  
เสนอว่า 
 จากจุดยืนของการเปลี่ยนรูปในช่วงระหว่างพันธนาการแห่งกรรม อันเป็นผลจากอิทธิพลของอนุภาคกรรม 
มันจึงเป็นกายรูป อย่างไรก็ตาม จากมุมมองของธรรมชาติอันบริสุทธิ์ของมัน มันจะไม่แสดงตัวเป็นกายรูป  (Sastri, 
P., 2000)  
 ปูชยะปาทะ ผู้เขียนตัวบทไม่ได้คำนึงถึงการครอบครองจุดช่วงว่างของชีวะ การเกาะติดของสสารกับชีวะ 
และการเปลี่ยนสีซึ่งเป็นคุณลักษณะที่สำคัญของมัน การตัดออกไปของคุณลักษณะเหล่านั้นทำให้คำอธิบายของเขา
ไม่น่าเชื่อถือ ยิ่งกว่านั้น ถ้าเขายืนยันว่าความเป็นกายวัตถุของอัตตาถูกจำกัดอยู่เฉพาะช่วงเวลาที่มันถูกแทรกซึมเข้า
ไปโดยสสารกรรม กล่าวคือ อยู่ในช่วงสถานะที่ก่อร่างสร้างตัว แต่จริง ๆ แล้ว มันไม่เป็นกายวัตถุซึ่งก็เช่นกัน เป็น
เรื่องที่ไม่มีเหตุผลและไม่น่าเชื่อ ในประวจนสาระของกุนทะกุนทะ  พวกเชนมีการอ้างว่า ความเกี่ยวโยงเช่นนั้น 
สามารถอนุมานได้จากประสบการณ์ที่เป็นของเราเองในพันธนาการ ก็เหมือนกับที่เราอนุมานความสัมพันธ์ของ
จิตสำนึกที่ไม่มีเนื้อหา กับวัตถุที่มีเนื้อหาจากประสบการณ์ของการรับรู้  (Jaini, P. S. , 2001) พวกเชนยังให้
ข้อสังเกตด้วยว่า “...พวกเชนเองไม่ได้เคร่งครัดอย่างตายตัวในการธำรงไว้ซึ่งความไม่เป็นกายวัตถุของอัตตา”  
สำหรับปูชยะปาทะแล้ว กายวัตถุของกรรม ก็คือ ความสามารถในการทะลุทะลวง การยึดเกาะ และอื่น ๆ อันเป็น
มรดกตกทอดทางความเชื่อของเชนที่เก่าแก่ ซึ ่งไม่ลงรอยกับแบบแผนทางภววิทยาที่ถูกพัฒนาขึ้นในยุคต่อมา  
แต่เนื่องจากความเชื่อเก่า ๆ ไม่เคยถูกละทิ้งในทุกศาสนาของอินเดีย ความเชื่อเหล่านี้จึงดำรงอยู่ควบคู่ไปกับความ
เชื่อใหม่ ๆ และทิ้งร่องรอยแห่งความคลุมเครือและความขัดแย้ง 
 การบดบังธรรมชาติภายในของอัตตายังชี้ให้เห็นถึงการดำรงอยู่ร่วมกันของอัตตา 2 ประการ คือ ลักษณะ
ภายในและลักษณะที่แปดเปื้อนและถูกบดบัง จิตสำนึกท่ีบริสุทธิ์จากภายในของชีวะนั้นฝังรากอยู่ชั่วนิรันดร์ และไม่
เปลี่ยนแปลงในการรับรู้ที่รู้แจ้งโดยธรรมชาติ ความรู้แจ้งและการปฏิบัติที่รู้แจ้ง ไม่ถูกผูกมัดและไม่ถูกแตะต้องทั้ง
เรื่องที่เป็นกรรมและไม่เป็นกรรม คงที่และไม่เปลี่ยนแปลงและปราศจากอวิชชา อารมณ์และกิจกรรม เต็มไปด้วย
พลังงานอันไร้ขอบเขตและความสุขอันไร้ขอบเขต และไม่เน่าเปื่อย ที่อยู่ร่วมกับลักษณะภายในนี้เป็นลักษณะที่เป็น
ตัวเป็นตน คลุมเครือ บิดเบี้ยว และหลงผิด ซึ่งจิตสำนึกของอัตตาถูกหลอก และถูกบดบังด้วยความเชื่อที่ผิดและ
ความไม่รู้ มีเงื่อนไขและควบคุมโดยอารมณ์จิต อัตตาที่เป็นตัวเป็นตนมีส่วนร่วมอย่างแข็งขันในโลกผ่านอวัยวะรับ
สัมผัสการกระทำทางร่างกาย จิตใจ และวาจาทำให้เกิดความรุนแรง มันเกิดพันธนาการทางกรรมและเปลี่ยนสี 
พลังงานของมันบกพร่อง มันมีความสุขและความทุกข์ และท่องเที่ยวไปในมหาสมุทรแห่งการเวียนว่ายตายเกิด 
 
สรุป  
 การปิดบังอำพรางแห่งอัตตาของเชนเป็นทั้งทางร่างกายและจิตใจ ซึ่งสสารกรรมเจาะทะลุจุดช่องว่างทั้ง
ทางร่างกายและจิตใจ ถ้าไม่ก่อให้เกิดการปิดบังอำพรางความรู้และการรับรู้โดยธรรมชาติของอัตตา ก็จะหลอกหรือ
ขัดขวางคุณภาพแห่งพลังงานของอัตตา ในขณะที่ภาวะความเป็นอยู่หรือการดำรงอยู่ เป็นคุณลักษณะหลักของ
แก่นสารทั้งหกและแต่ละอย่างก็เป็นกลุ่มก้อนแห่งคุณสมบัติอันนิรันดร์และทำลายไม่ได้  ไม่อาจแยกจากกันได้ 
แสดงออกมาในรูปแบบที่หลากหลายนับไม่ถ้วน ขึ้นอยู่กับความเกิดขึ้นของเงื ่อนไขปัจจัยภายในและภายนอก 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                                                     Journal of MCU Nakhondhat | 253 

คุณสมบัติต่าง ๆ เช่น จิตสำนึก ความสุข และพลังงานแสดงคุณลักษณะของอัตตา ในขณะที่วัตถุ การยึดเกาะ  
การให้สี ฯลฯ เป็นคุณสมบัติของสสาร ตัวแบบทั้งหลาย ในทางกลับกัน มีภาวะผันแปร มีมากมาย ไม่ถาวร และ
แยกออกจากแก่นสารได้ ฉะนั้น ความเป็นจริง สามารถดูได้ทั้งจากจุดยืนของแก่นสารและจากจุดยืนของตัวแบบ 
จุดยืนทั้งสองมีส่วนทำให้เกิดทฤษฎีพหุทัศนียะ ซึ่งทุกมุมมองของสิ่งหนึ่งมีความสมเหตุสมผลอย่างเท่าเทียมกัน  
ธรรมชาติแต่เดิมแท้ของอัตตา คือ การหยั่งรู้ที่แจ่มแจ้ง ความรู้ที่แจ่มแจ้ง ความรู้แจ้ง และการปฏิบัติที่ให้ความรู้ชัด 
อัตตาไม่ถูกผูกมัด ไม่ถูกแตะต้องสัมผัสด้วยสสารแห่งกรรม ไม่ถูกแบ่งแยก และตลอดทั่วทั้งการท่องไปในสงสาร
ของมัน มันยังคงไม่เปลี่ยนแปลง อย่างไรก็ตาม เนื่องจากกาลเวลาที่ไร้จุดเริ่มต้น มันถูกผูกมัดด้วยอนุภาคแห่งกรรม
ของสสารซึ่งทะลุผ่านจุดช่องว่างของมันซึ่งถูกเปิดออกด้วยแรงสั่นสะเทือนของมันเองอันเป็นผลจากความเสื่อมทรุด
ของจิตสำนึกเนื่องจากความเชื่อผิด ๆ อวิชชา และจิตปรุงแต่ง อนุภาคเหล่านี้ยึดติดกับจุดช่องว่างผูกติดกับมัน 
ครอบงำความคิดมัน และสร้างเงื่อนไขให้ พวกมันแปรสภาพเป็นกรรมแปดรูปแบบ โดยสี่รูปแบบที่เป็นอันตราย 
พวกมันอำพราง หลอกลวง หรือทำให้คุณสมบัติโดยธรรมชาติของความรู้ การรับรู้ ความประพฤติ และพลังงาน
ลดลง และอีกสี่รูปแบบ คือ ที่เกี่ยวข้องกับศูนย์รวมและถือว่าไม่เป็นอันตราย ความเชื่อที่ผิดและอวิชชา อุปนิสัย
ทางใจและกิเลสตัณหา การกระทำและอวัยวะรับสัมผัสเป็นประตูสู่วิบากกรรมที่หลั่งไหลเข้ามา การกระทำเป็น
ตัวกำหนดลักษณะของกรรม ที่จะถูกผูกมัดและปริมาณของอนุภาควัสดุที่จะจับกับจุดช่องว่าง ระยะเวลาของ  
การให้ผลของกรรมซึ่งมีประสบการณ์ในรูปของความสุขหรือความเจ็บปวดเป็นสัดส่วนกับความรุนแรงของอารมณ์
และความสนใจ อวิชชา อุปนิสัยทางใจและกิเลสตัณหาของอัตตา และอนุภาคกรรมทางวัตถุที่เกาะเกี่ยวกันจะปรับ
สภาพซึ่งกันและกัน และร่วมกันรักษาการหลั่งไหลของกรรมและพันธนาการของอัตตา อัตตามีความสามารถโดย
ธรรมชาติในการยับยั้ง ทำลาย ยับยั้ง - ควบรวม - ทำลาย หรือให้ผลกรรมที่ผูกเวรไว้ ยิ่งไปกว่านั้น ความไม่เป็น
รูปธรรมของอัตตาแห่งเชน นั้นค่อนข้างน่าสงสัยเมื่อพิจารณาว่ามีจุดว่างที่สามารถเปิดและปิดได้ การขยายและ  
การหดตัวได้ กรรมนั้นเป็นวัตถุในธรรมชาติและถูกกำหนดตามเงื่อนไขให้ทะลุทะลวงเข้าสู่จุดช่องว่างของอัตตา
เพ่ือที่จะยึดเกาะจุดช่องว่างเหล่านั้นและบิดเบือนจิตสำนึกของอัตตาในหลาย ๆ วิถีทาง 
 
เอกสารอ้างอิง 
เอ็ม หิริยันนะ. (2520). ปรัชญาอินเดียสังเขป. กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนาพานิช. 
Chakravarti, A. N. (2001). Acarya Kundakunda’s Samayasara. ed. and trans. Englishtrans. and 

commentary based on Atmacandra’s Atmakhyati, 5 th . ed. New Delhi: Bharatiya 
Jnanapith. 

Dundas, P. (2002). The Jains. 2 nd ed. London, New York: Routledge. 
Eckel, M. D. (2009). Bhaviveka and His Buddhist Opponents: Chapters Four and Five of the verses 

on the Heart of the Middle Way (Madhyamakahrydayakarika) with commentary entitled 
The Flame of Reason (Tarkajvala) (Harvard Oriental Series). Boston: Harvard University Press. 

Jacobi, H. (1973). “Suyagadanga - suttam” as “The Sutrakrtanga Sutra”. Jaina Sutras. Part 2, 
(Sacred Books of the East, Vol. 45). Delhi: Trans and introduction. 

Jain, M. K. (2001). ed. and trans. Tattvarthavartika of Sri Akalankadeva . Parts 1 and 2. 6th. ed. 
New Delhi: Bharatiya Jnanapith. 

Jaini, P. S. . (2001). The Jaina Path of Purification. Delhi: Motilal Banarsidass. 
Johnson, W.J. (1995). Harmless Souls: Karmic Bondage and Religious Change in Early Jainism with 

Special Reference to Umasvati and Kundakunda. Delhi: Motilal. 



254 | Vol.10 No.11 (November 2023)                                        ปีที่ 10 ฉบับที่ 11 (พฤศจิกายน 2566) 

Sastr i ,  P .  (2000 ) .  Sr imad -  Acarya -  Pujyapada -virac ita :  Sarvarthas iddhi (Sr imad - 
Acaryagrddhapicchapranitasya Tattvarthasutrasya-vrttii. ed. and trans. 10th ed. New Delhi: 
Bharatiya Jnanapitha. 

Schubring, W. (1932). “Dasaveyaliya Sutta”. Kleine Schriften trans. E. Bijnor. Leumann (ed.). Bijnor: 
Jaina Parisad Publishing House. 

Tatia, N. (1994). Tattvarthasutra: That Which Is, A Classic Jain Manual forUnderstanding the True 
Nature of Real i ty .  Umasvat i /Umasvami .  with Combined Commentar ies  of 
Umasvati/Umasvami Pujyapada and Siddhasenagani . trans. And introduction. San 
Francisco: Harper Collins. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


