
 

บทความวิจยั : Research article 
 

โลกวัชชะกับการพัฒนาสมณสารูปของพระภกิษุ* 
LOKAVAJJA AND BUDDHIST MONKS’ SAMAṆASĀRUPPA DEVELOPMENT 

 
อัญชลี ปิยปัญญาวงศ์* 
Anchalee Piyapanyawong 
คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลธัญบุรี 
Faculty of Liberal Arts, Rajamangala University of Technology Thanyaburi, Thailand 
*Corresponding author E-mail: anchalee_p@rmutt.ac.th 

  
บทคัดย่อ 
 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) ศึกษามโนทัศน์เกี่ยวกับโลกวัชชะในพระพุทธศาสนาเถรวาท และ 2) 
นำเสนอข้อควรพิจารณาก่อนดำเนินการติเตียนพระภิกษุ  เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร ที่มุ ่งเน้นการรวบรวมและ
วิเคราะห์ข้อมูลที่ได้จากเอกสารในระดับปฐมภูมิ และระดับทุติยภูมิต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับแนวคิดเรื่องโลกวัชชะเป็น
สำคัญ ผลการศึกษาพบว่า มโนทัศนเ์กี่ยวกับโลกวัชชะในพระพุทธศาสนาเถรวาท คำว่า “โลกวัชชะ” มีความหมาย 
ซึ ่งสามารถแบ่งออกเป็น 2 นัย กล่าวคือ อาบัติที ่เป็นโทษทางโลก และการกระทำที่ประชาชนติเตียน  โดย
ความหมายตามนัยแรกพิจารณาจากกฎหมายและกฎระเบียบต่าง ๆ ทางสังคมซ่ึงมีการบัญญัติขึ้นอย่างชัดเจนจึงใช้
ในการพิจารณาการกระทำของพระภิกษุได้โดยง่าย ในทางตรงข้าม การพิจารณาความหมายตามนัยที่สองกระทำ
ได้ยากเนื่องจากบุคคลแต่ละคนอาจพิจารณาการกระทำหนึ่ง ๆ ของพระภิกษุแตกต่างกันโดยใช้เกณฑ์ของตน หรือ
กล่าวติเตียนด้วยอคติและเจตนาร้ายต่าง ๆ จึงทำให้คำติเตียนดังกล่าวไม่เป็นประโยชน์ต่อการพัฒนาสมณสารูป
ของพระภิกษุอย่างแท้จริง อย่างไรก็ตาม ในสมัยพุทธกาล พระพุทธเจ้าทรงใช้การติเตียนในการพัฒนาสมณสารูป
ของพระภิกษุ และพระองค์ก็ทรงให้ความสำคัญกับการติเตียนของประชาชนด้วย อีกท้ัง การวิจัยนี้ยังพบอีกว่า การ
ติเตียนที่มีประโยชน์ต่อการพัฒนาสมณสารูปของพระภิกษุอย่างแท้จริงนั้นควรประกอบไปด้วย 5 องค์ประกอบ 
ดังต่อไปนี้ 1) คำติเตียนนั้นสอดคล้องกับข้อเท็จจริง 2) ผู้ติเตียนมีความรู้เกี่ยวกับบทบัญญัติแห่งศีลและอภิสมาจาร
ต่าง ๆ ของพระภิกษุเป็นอย่างดี 3) ผู้ติเตียนทราบเกณฑ์พื้นฐานในการพิจารณาสมณสารูปของพระภิกษุ 4) ผู้ติ
เตียนมีเจตนาดีและไม่มีอคติต่อพระภิกษุ และ 5) วิธีการติเตียนที่เลือกใช้ต้องไม่ทำให้ตัวผู้ติเตียนเองเกิดบาปโทษ  
คำสำคัญ: โลกวัชชะ, การพัฒนา, สมณสารูป, พระภิกษุ, การติเตียน 
 
Abstract 
 This research paper aims to: 1) study the concept of Lokavajja in Theravada Buddhism, 
and 2) present considerations before proceeding to criticize Buddhist monks. This study is 
Documentary Research. Its main focuses are on collecting and analyzing the data obtained from 
primary and secondary documents which relate to Lokavajja. The study found that the concept 
of Lokavajja in Theravada Buddhism, the term “Lokavajja” is composed of 2 implications: Worldly 
Fault and Action Blamable by the Layman. The former is to consider the laws and social rules 
that are clearly enacted and thus can be easily used to consider the actions of Buddhist monks. 

 
* Received February 16, 2022; Revised December 7, 2022; Accepted April 29, 2023 

ปีที่ 10 ฉบับท่ี 5 (พฤษภาคม) : Vol.10 No.5 (2023) 
https://so03.tci-thaijo.org/index.php/JMND 

 

ISSN: 2586-923X    E-ISSN: 2630-0362 

pp: 174-186 

 
 วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                                                    Journal of MCU Nakhondhat | 175 

On the other hand, the latter can be complicated to be considered. This might be because each 
person may consider a Buddhist monks’ action variously owing to employing his or her own 
criteria, criticizing them with prejudice and bad volitions. Therefore, those remarks are not truly 
helpful for the Buddhist monks’ samaṇasāruppa development. However, in the Buddha era, the 
Buddha used criticism to improve the Buddhist monks’ samaṇasāruppa and he had attached great 
importance to public reproach. In addition, the study also found that a truly useful reprimand for 
the Buddhist monks’ samaṇasāruppa development is composed of 5 elements as follows: 1) the 
censure corresponds to the facts, 2) the blamer has an intensive knowledge of precepts and 
practical traditions of Buddhist monks, 3) the blamer knows the basic criteria for considering of 
the Buddhist monks’ samaṇasāruppa, 4) the blamer has good intentions and does not prejudice 
towards the Buddhist monks, and 5) the method of censure must not cause the blamer to sin.  
Keywords: Lokavajja, Development, Samaṇasāruppa, Buddhist monk, Criticism 
 
บทนำ 
  ในยุคโลกาภิวัตน์ดังเช่นปัจจุบัน การรับรู้ข่าวสารของประชาชนเป็นไปด้วยความสะดวกรวดเร็วมากขึ้น
ผ่านสื่อสังคมออนไลน์ในหลากหลายรูปแบบ บุคคลกลุ่มหนึ่งที่ผู้คนในสังคมไทยให้ความสนใจและติดตามข่าวคราว
ความเคลื่อนไหวกันอย่างแพร่หลายก็คือ พระภิกษุ ด้วยเหตุนี้ ประชาชนผู้รับข่าวสารจึงมีโอกาสเข้ามาร่วม
พิจารณาสมณสารูปของพระภิกษุมากขึ้น และเกิดการวิพากษ์วิจารณ์กันไปต่ าง ๆ นานาตามมุมมองของตน การ
กระทำหนึ่ง ๆ ของพระภิกษุที่ตกเป็นข่าวอาจมีทั้งผู้วิจารณ์ในเชิงสรรเสริญและในเชิงติเตียน ทั้งนี้ จากการศึกษา
พระวินัยปิฎกทำให้พบว่าสิกขาบทจำนวนหนึ่งที่พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติขึ้นเกิดจากคำติเตียนของชาวบ้านที่มีต่อ
พระภิกษุในยุคนั้น ซึ่งเหตุผลประการหนึ่งที่พระองค์ทรงบัญญัติสิกขาบททั้งหลายขึ้นก็เพื่อให้พระภิกษุดำเนินชวีิต
อยู่ร่วมกับชาวบ้านได้อย่างถูกต้องเหมาะสม และเป็นที่เลื่อมใสศรัทธาของพุทธศาสนิกชนและประชาชนโดยทั่วไป  
อย่างไรก็ตาม จากการติดตามข่าวสารเกี่ยวกับพระภิกษุตลอดหลายปีที่ผ่านมา พบว่ามีหลายกรณีที่ผู้วิจารณ์ที่เห็น
ว่าพระภิกษุกระทำสิ่งที่ไม่เหมาะสมก็มักจะอ้างคำว่า “โลกวัชชะ” เพ่ือเรียกร้องให้พระภิกษุเปลี่ยนแปลงพฤติกรรม
ของตนเองให้เป็นไปตามที่ผู้วิจารณ์เห็นสมควร จนบางครั้งถึงขั้นเรียกร้องให้พระภิกษุลาสิกขาบทจากความเป็น
พระกันเลยทีเดียว จึงดูเหมือนว่า “โลกวัชชะ” เป็นเกณฑ์ตัดสินทางจริยธรรมเกณฑ์หนึ่งที่มีต่อการกระทำของ
พระภิกษุ แต่จากการสังเกตผู้คนในสังคมมักใช้คำว่า “โลกวัชชะ” ในความหมายที่ต่างกัน อาทิเช่น กิเลน ประลอง
เชิง ได้กล่าวว่า ภาษาวัดว่า “โลกวัชชะ” แปลว่า “โลกติเตียน” (กิเลน ประลองเชิง, 2564) ในขณะที่ เจษฎา บัว
บาล คิดว่าความหมายของ “โลกวัชชะ” ถูกบิดเบือนให้กลายเป็น “พฤติกรรมที่ชาวโลกติเตียน” แต่แท้จริงแล้ว 
โลกวัชชะ เป็นโทษหรือความผิดที่มีลักษณะเป็นสากล (common sin) ซึ่งทุกคนยอมรับหรือตกลงร่วมกัน (เจษฎา 
บัวบาล, 2560) เป็นต้น จึงทำให้เกิดความคลุมเครือว่าแท้จริงแล้วคำดังกล่าวมีความหมายว่าอย่างไร  
 นอกจากนี้ ในสังคมไทยยังมีการวิพากษ์วิจารณ์การกระทำหนึ่ง ๆ ของพระภิกษุในทิศทางที่ตรงข้ามกัน 
กล่าวคือ ผู้วิจารณ์บางกลุ่มที่รู้สึกไม่พอใจก็จะว่ากล่าวติเตียนการกระทำนั้น ในขณะที่ผู้ วิจารณ์อีกกลุ่มหนึ่งกลับ
เห็นว่าการกระทำนั ้นเป็นสิ ่งที ่ดีงามและต้องการให้พระภิกษุเหล่านั ้นดำรงไว้ซึ ่งพฤติกรรมดังกล่าวต่อไป  
ตัวอย่างเช่น กรณีของพระอาจารย์แจ้ (พระตะวัน อิทฺธิโชโต) ซึ่งมีชื่อเสียงมาจากการสักยันต์เพื่อเสริมสิริมงคล
ให้แก่ญาติโยม ด้วยเหตุนี้จึงมีพุทธศาสนิกชนจำนวนหนึ่งต่างพากันชื่นชมและศรัทธา ในขณะที่พุทธศาสนิกชนอีก
จำนวนหนึ่งกลับพากันติเตียนเพราะเห็นว่าเป็นการละเมิดพระวินัย และไม่ใช่กิจของสงฆ์ เช่น ไพรวัลย์ วรรณบุตร 
อดีตพระนักเทศน์ชื ่อดังได้กล่าวว่า พระภิกษุควรมุ ่งศึกษาเรียนรู ้พระศาสนธรรม และไม่ควรบูชาสิ ่งอ่ืน



176 | Vol.10 No.5 (May 2023)                                                    ปีที่ 10 ฉบับที่ 5 (พฤษภาคม 2566) 

นอกเหนือไปจากพระรัตนตรัย (Nation Online, 2565) ซึ่งปรากฏการณ์นี้อาจทำให้ทั้งพระภิกษุและประชาชน
โดยทั่วไปเกิดความสับสนได้ว่าพระภิกษุควรปฏิบัติตนตามความเห็นของฝ่ายใด โดยเฉพาะอย่างยิ่งในยุคปัจจุบันซึ่ง
ไม่มีพระพุทธเจ้าเป็นผู้พิจารณาตัดสินความถูกต้องเหมาะสมของการกระทำต่าง ๆ ของพระภิกษุเหมือนในสมัย
พุทธกาล ด้วยเหตุนี้ จึงอาจทำให้สังคมเกิดคำถามได้ว่าถ้าบุคคลต้องการวิพากษ์วิจารณ์พระภิกษุ โดยเฉพาะการ
วิจารณ์ในเชิงติเตียนนั้น บุคคลควรพิจารณาสิ่งใดบ้างจึงจะทำให้การติเตียนดังกล่าวเป็นประโยชน์ต่อการพัฒนา
สมณสารูปของพระภิกษุอย่างแท้จริง  
 ดังนั้น จากสภาพปัญหาและความสำคัญดังกล่าว ผู้เขียนจึงสนใจศึกษาโลกวัชชะกับการพัฒนาสมณสารูป
ของพระภิกษุ เพ่ือต้องการศึกษามโนทัศน์เกี่ยวกับโลกวัชชะให้ชัดเจนยิ่งขึ้น พร้อมทั้งนำเสนอข้อควรพิจารณาก่อน
ดำเนินการติเตียนพระภิกษุเพ่ือเป็นพื้นฐานในการพิจารณาสมณสารูปของพระภิกษุต่อไป 
  วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพ่ือศึกษามโนทัศน์เก่ียวกับโลกวัชชะในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 2. เพ่ือนำเสนอข้อควรพิจารณาก่อนดำเนินการติเตียนพระภิกษุ 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยนี ้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) ที่มุ ่งเน้นการรวบรวมและวิเคราะห์
เอกสารในระดับปฐมภูมิ เช ่น พระไตรปิฎก และเอกสารในระดับทุติยภูม ิต ่าง ๆ รวมถึงการสืบค้นทาง
อิเล็กทรอนิกส์ โดยพิจารณาจากความน่าเชื่อถือของผู้เขียนและแหล่งตีพิมพ์ซึ่งเป็นที่ยอมรับในเชิงวิชาการและมี
เนื้อหาที่เก่ียวข้องกับแนวคิดเรื่องโลกวัชชะเป็นสำคัญ  
 
ผลการวิจัย 
 1. จากการศึกษามโนทัศน์เกี่ยวกับโลกวัชชะในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาเถรวาท คำว่า “โลกวัชชะ” มี
ความหมายซึ่งสามารถแบ่งออกเป็น 2 นัย กล่าวคือ 1) อาบัติที่เป็นโทษทางโลก และ 2) การกระทำที่ประชาชนติ
เตียน โดยอาบัติที่เป็นโทษทางโลกนั้นจะพิจารณาจากกฎหมายและกฎระเบียบต่าง ๆ ทางสังคมที่พระภิกษุไป
พำนักอยู่เป็นสำคัญ ดังนั้น ถ้าพระภิกษุกระทำผิดกฎหมายหรือกฎระเบียบข้อใด ๆ ย่อมได้รับโทษเช่นเดียวกับ
ประชาชนโดยทั่วไป ซึ่งกฎดังกล่าวมักมีการบัญญัติขึ้นอย่างชัดเจนจึงง่ายต่อการนำไปใช้พิจารณาการกระทำของ
พระภิกษุในฐานะเป็นบุคคล ๆ หนึ่งในสังคม ส่วนการพิจารณา “โลกวัชชะ” ตามความหมายนัยที่สองนั้นอาจ
กระทำได้ยากเนื่องจากบุคคลแต่ละคนอาจพิจารณาการกระทำหนึ่ง ๆ ของพระภิกษุแตกต่างกันโดยใช้เกณฑ์ของ
ตน หรือกล่าวติเตียนด้วยอคติและเจตนาร้ายต่าง ๆ จึงทำให้คำติเตียนดังกล่าวไม่เป็นประโยชน์ต่อการพัฒนาสมณ
สารูปของพระภิกษุอย่างแท้จริง  
 2. นำเสนอข้อควรพิจารณาก่อนดำเนินการติเตียนพระภิกษุ  อย่างไรก็ตาม จากการศึกษาพระไตรปิฎก 
พบว่า พระพุทธเจ้าทรงใช้การติเตียนในการพัฒนาสมณสารูปของพระภิกษุในสมัยพุทธกาล และพระองค์ยังทรง
สนับสนุนให้เกิดการติเตียนกันในหมู่พระภิกษุ ตลอดจนทรงให้ความสำคัญกับการติเตียนของประชาชนที่มีต่อการ
กระทำต่าง ๆ ของพระภิกษุอีกด้วย อันเป็นไปเพื่อการพัฒนาสมณสารูปของพระภิกษุในพระพุทธศาสนา โดยจะ
เห็นได้จากการที่พระองค์ทรงบัญญัติสิกขาบทจำนวนหนึ่งจากคำติ เตียนของประชาชน นอกจากนี้ การติเตียนที่
เป็นประโยชน์ต่อการพัฒนาสมณสารูปของพระภิกษุอย่างแท้จริงนั้นควรประกอบไปด้วย 5 องค์ประกอบ กล่าวคือ 
1) คำติเตียนนั้นสอดคล้องกับข้อเท็จจริง 2) ผู้ติเตียนมีความรู้เกี่ยวกับบทบัญญัติแห่งศีลและอภิสมาจารต่าง ๆ ของ
พระภิกษุเป็นอย่างดี 3) ผู้ติเตียนทราบเกณฑ์พ้ืนฐานในการพิจารณาสมณสารูปของพระภิกษุ 4) ผู้ติเตียนมีเจตนาดี
และไม่มีอคติต่อพระภิกษุ และ 5) วิธีการติเตียนที่เลือกใช้ต้องไม่ทำให้ตัวผู้ติเตียนเองเกิดบาปโทษ 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                                                    Journal of MCU Nakhondhat | 177 

อภิปรายผล 
 1. มโนทัศน์เกี่ยวกับโลกวัชชะในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาเถรวาท  
 ผลจากการศึกษามโนทัศน์เกี่ยวกับโลกวัชชะในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาเถรวาทนั้น  คำว่า “โลกวัชชะ” 
มีความหมายซึ่งสามารถแบ่งออกเป็น 2 นัย กล่าวคือ 1) อาบัติที่เป็นโทษทางโลก และ 2) การกระทำที่ประชาชนติ
เตียน โดยอาบัติที่เป็นโทษทางโลกนั้นจะพิจารณาจากกฎหมายและกฎระเบียบต่าง ๆ ทางสังคมที่พระภิกษุไป
พำนักอยู่เป็นสำคัญ ซึ่งสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต) ได้กล่าวไว้ว่า พระภิกษุพึงสำรวมระวังตนเองมิ
ให้เกิดโทษทั้งสองประเภท กล่าวคือ 1) ปัณณัตติวัชชะ แปลว่า อาบัติที่เป็นโทษทางพระบัญญัติ คือ คนสามัญทำ
เข้าไม่ถือเป็นความผิด แต่เป็นความผิดเฉพาะแก่ภิกษุ โดยฐานละเมิดพระบัญญัติ เช่น ฉันอาหารในเวลาวิกาล ขุด
ดิน ใช้จีวรที่ไม่ได้พินทุ และนั่งนอนบนเตียงตั่งที่ไม่ได้ตรึงเท้าให้แน่น เป็นต้น และ 2) โลกวัชชะ แปลว่า อาบัติที่
เป็นโทษทางโลก คือ คนสามัญที่มิใช่ภิกษุทำเข้าก็เป็นความผิดความเสียหาย เช่น โจรกรรม ฆ่ามนุษย์ ประทุษร้าย
ทางกาย และประทุษร้ายทางวาจา เป็นต้น บางทีว่าเป็นข้อเสียหายที่ชาวโลกเขาติเตียน ถือว่าไม่เหมาะสมกับ
สมณะ เช่น ดื่มสุรา เป็นต้น (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2559) จึงทำให้เห็นว่า ถึงแม้พระภิกษุจะ
ได้ชื่อว่าเป็นผู้ออกจากเรือนแล้ว แต่ความเป็นบุคคล ๆ หนึ่งในสังคมก็ยังคงอยู่ จึงทำให้พระภิกษุจำเป็นต้องปฏิบัติ
ตามกฎหมายหรือกฎระเบียบต่าง ๆ ของสังคมเช่นเดียวกับประชาชนคนอื่น ๆ อีกทั้งพระภิกษุยังต้องสำรวมระวัง
การแสดงออกต่าง ๆ ของตนมิให้เป็นที่ติฉินนินทาของประชาชนโดยทั่วไปด้วย  เมื่อวิเคราะห์จากรากศัพท์โดย 
ทองย้อย แสงสินชัย จะพบว่า คำว่า “โลกวัชชะ” (อ่านว่า โล-กะ-วัด-ชะ) มาจากภาษาบาลีว่า “โลกวชฺช” ซึ่ง
ประกอบด้วยคำว่า “โลก” หมายถึง สังคม หมู่ชน ชุมชน และคำว่า “วชฺช” แปลว่า สิ่งอันบัณฑิตพึงละหรือต้องละ 
หมายถึง ข้อควรเว้น ความผิด บาป (ทองย้อย แสงสินชัย, 2560) ดังนั้น จึงอาจแปลเอาความได้ว่า การกระทำของ
พระภิกษุที่ผู้คนในสังคมเห็นว่าผิดหรือไม่เหมาะแก่สมณะ ซึ่งสอดคล้องกับความหมายที่ปรากฏใน  พจนานุกรม 
ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554 ที่ว่า “โลกวัชชะ” หมายถึง โทษทางโลก อาบัติที่เป็นโทษทางโลก ข้อเสียหาย
ที่ชาวโลกติเตียนว่าไม่เหมาะสมกับสมณะ คือ สิ่งที่ภิกษุหรือคนทั่วไปที่ไม่ใช่ภิกษุทำ ก็เป็นความผิดความเสียหาย
เหมือนกัน เช่น ทำโจรกรรม ฆ่ามนุษย์ ทะเลาะวิวาท (สำนักงานราชบัณฑิต, 2556) ด้วยเหตุนี้ ความหมายของคำ
ว่า “โลกวัชชะ” จึงสามารถแบ่งออกเป็น 2 นัย กล่าวคือ 1. อาบัติที ่เป็นโทษทางโลก และ 2. การกระทำที่
ประชาชนติเตียน ซึ่งจะกล่าวในรายละเอียดต่อไป 
  การพิจารณาโลกวัชชะตามความหมายนัยที่ 1 : อาบัติที่เป็นโทษทางโลก 
 พระมหาบุญโฮม ปริปุณฺณสีโล (ไชยฤทธิ์) กล่าวไว้ว่า สำหรับพระภิกษุในพระพุทธศาสนา “โทษ” อันเกิด
จากละเมิดพระวินัยนั้น เรียกว่า อาบัติ ซึ่งมี 7 อย่าง ได้แก่ (1) ปาราชิก (2) สังฆาทิเสส (3) ถุลลัจจัย (4) ปาจิตตีย์ 
(5) ปาฏิเทสนียะ (6) ทุกกฏ และ (7) ทุพภาสิต (พระมหาบุญโฮม ปริปุณฺณสีโล (ไชยฤทธิ์), 2559) ส่วนโทษของ
การกระทำผิดกฎหมายบ้านเมืองของประเทศไทยนั้น ในประมวลกฎหมายอาญา มาตรา 18 ได้กำหนดโทษไว้ 5 
อย่าง คือ (1) ประหารชีวิต (2) จำคุก (3) กักขัง (4) ปรับ (5) ริบทรัพย์สิน (สถาบันนิติธรรมาลัย, 2565) และ 
คณาจารย์โรงพิมพ์เลี่ยงเชียง กล่าวไว้ว่า ถ้าพระภิกษุกระทำสิ่งใด ๆ ที่เป็นการละเมิดพระวินัย แต่มิได้ผิดกฎหมาย
บ้านเมือง พระภิกษุรูปนั้นก็จะถูกลงโทษตามพระบทบัญญัติแห่งพระวินัย เช่น ถ้าพระภิกษุเสพเมถุนธรรม ซึ่งเป็น
อาบัติหนัก คือ ปาราชิก ก็จะถูกลงโทษคือให้ลาสิกขาหรือออกจากเพศบรรพชิตไปโดยไม่สามารถกลับมาบวชได้อีก 
เป็นต้น นอกจากนี้ ยังมีการลงโทษแบบอื่น ๆ อีกตามแต่ความหนักเบาของความผิด เพราะสภาพบังคับพระวินัย
เมื่อภิกษุต้องอาบัติมีอยู่ 3 ประเภท ได้แก่ 1) ขาดจากความเป็นพระภิกษุเป็นโทษอย่างหนักเปรียบเหมือนต้อง
ประหารชีวิต 2) อยู่ปริวาสกรรม เป็นการลงโทษตน 3) ประจานต่อหน้าภิกษุรูปอ่ืน สำหรับสิกขาบทที่เรียกว่าพระ
วินัยนั้น แบ่งออกเป็นมูลบัญญัติหากมีการแก้ไขในภายหลังเรียกว่าอนุบัญญัติไม่มีผลย้อนแก่ภิกษุต้นบัญญัติ คือ 
พระภิกษุที่เป็นต้นเหตุให้บัญญัติพระวินัย เหมือนกฎหมายก็ไม่มีผลย้อนหลังในทางเป็นโทษแก่ผู ้กระทำผิด 



178 | Vol.10 No.5 (May 2023)                                                    ปีที่ 10 ฉบับที่ 5 (พฤษภาคม 2566) 

(คณาจารย์โรงพิมพ์เลี่ยงเชียง, 2550) แต่ถ้าพระภิกษุกระทำสิ่งที่ผิดกฎหมายบ้านเมือง แม้จะเป็นการกระทำที่ผิด
พระวินัยหรือไม่ก็ตาม พระภิกษุรูปนั้นก็จะต้องรับโทษทางกฎหมายเช่นเดียวกับประชาชนโดยทั่วไป ตัวอย่างเช่น 
ถ้าพระภิกษุลงมือฆ่าผู้อื่น นอกจากจะต้องลาสิกขาแล้ว พระภิกษุรูปนั้นยังจะต้องโทษจำคุกหรือต้องโทษประหาร
ชีวิตตามกฎหมายกำหนด เป็นต้น ทั้งนี้ข้ึนอยู่กับความรุนแรงของการกระทำความผิดดังกล่าว  
 ดังนั้น ถ้าพระภิกษุไปพำนักอยู่ที่ประเทศใด หรือเมืองใดก็ตาม ย่อมต้องศึกษากฎหมายหรือกฎระเบียบ
ทางสังคมของที่นั่นให้ชัดเจนเพื่อเป็นบรรทัดฐานในการดำเนินชีวิตอยู่ร่วมกับผู้คนในสังคมนั้น อันนำมาซึ่งความ
เป็นที่น่าเลื่อมใสศรัทธาของพุทธศาสนิกชนและประชาชนโดยทั่วไป นั่นเอง อย่างไรก็ตาม การพิจารณาการกระทำ
ของพระภิกษุโดยใช้เกณฑ์ท่ีได้จากพระวินัย และกฎหมายบ้านเมืองนั้นอาจกระทำได้ไม่ยากนักเพราะมีปรากฏเป็น
ลายลักษณ์อักษรชัดเจน แต่การพิจารณาโทษทางโลกที่เป็นการกระทำที่ประชาชนติเตียนนั้นอาจทำได้ยากกว่า 
เนื่องจากประชาชนแต่ละคนอาจมีเกณฑ์ที่ใช้ต่างกัน ซึ่งจะกล่าวในรายละเอียดต่อไป 
  การพิจารณาโลกวัชชะตามความหมายนัยที่ 2 : การกระทำที่ประชาชนติเตียน 
 ความหมายของโลกวัชชะตามนัยที่ 2 นี้ เป็นความหมายที่นักคิดและนักการศาสนาจำนวนหนึ่งไม่ยอมรับ
ด้วยเหตุผลบางประการ อาทิเช่น พระมหาบุญโฮม ปริปุณฺณสีโล (ไชยฤทธิ์) ซึ่งกล่าวว่า “โลกวัชชะ มิได้แปลว่า 
“โลกติเตียน” เหมือนที่ใคร ๆ แปลกันมั่ว (แปลภาษาบาลีโดยไม่มีความรู้ภาษาบาลี และแปลไม่ยึดหลักภาษา) 
ขณะเดียวกัน หากเราศึกษาพระพุทธศาสนากันอย่างเข้าใจแล้ว พระพุทธเจ้าทรงมอบให้พระสงฆ์เป็นใหญ่ ให้
พระสงฆ์ปกครองกันเอง เมื่อใครทำผิดพระสงฆ์ท่านก็จะจัดการกันเองตามพระธรรมวินัย ... พระพุทธเจ้ามิได้ทรง
อนุญาตให้อุบาสก อุบาสิกาติเตียน ด่าว่า นินทา หรือใส่ความพระสงฆ์เลยแม้แต่น้อย ดังที่หลาย ๆ คนเข้าใจ และ
ถ้าใครขืนทำเช่นนั้น “กรรม” ย่อมเกิดแก่คนนั้นเอง” (พระมหาบุญโฮม ปริปุณฺณสีโล (ไชยฤทธิ์) , 2559) ซึ่งคำ
กล่าวข้างต้นแสดงให้เห็นถึงเหตุผล 2 ประการ กล่าวคือ 1) ความหมายที่ว่า “โลกติเตียน” หรือ “ชาวโลกติเตียน” 
นั้นไม่สอดคล้องกับความหมายที่ได้จากรากศัพท์ภาษาบาลีของคำว่า “โลกวัชชะ” และ 2) พระพุทธเจ้ามิได้ทรง
อนุญาตให้อุบาสก อุบาสิกา ติเตียน ด่าว่า นินทา หรือใส่ความพระภิกษุ ผู้เขียนเห็นด้วยกบัเหตุผลทั้งสองข้อข้างต้น
บางส่วน กล่าวคือ การแปลคำว่า “โลกวัชชะ”จากรากศัพท์ภาษาบาลีนั้น ผู้เขียนเห็นด้วยที่แปลว่า “โทษทางโลก” 
ดังกล่าวข้างต้น แต่ทั้งนี้ โทษทางโลกอาจมิได้หมายถึงโทษทางกฎหมายหรือกฎระเบียบที่เป็นลายลักษณ์อักษร
เท่านั้น เพราะการลงโทษทางสังคมนั้นมีได้หลายรูปแบบ ซึ่งผู้เขียนเห็นว่าการถูกตำหนิติเตียนถือเป็น การลงโทษ
ทางสังคมรูปแบบหนึ่ง เช่น คุณครูตำหนิติเตียนเด็กนักเรียนที่ขโมยของเพื่อน หรือ ประชาชนตำหนิการแก้ปัญหา
เศรษฐกิจของรัฐบาล เป็นต้น สำหรับในกรณีที่พระภิกษุถูกประชาชนตำหนิติเตียนยิ่งเป็นสิ่งที่พึงตระหนักมากกว่า
กรณีที่ประชาชนตำหนิกันเอง เนื่องจากพระภิกษุดำรงชีวิตอยู่ได้ด้วยปัจจัยสี่ที่ประชาชนนำมาถวาย ถ้าพระภิกษุ
ประพฤติตนไม่เหมาะสมแก่สมณเพศแล้ว ประชาชนย่อมรู้สึกไม่ศรัทธาเลื่อมใส และทำให้พวกเขาไม่อยากเข้าวัด
ทำบุญเพ่ือถวายปัจจัยสี่หรือฟังธรรมใด ๆ อีก ซึ่งเป็นการปิดโอกาสในการสร้างบุญกุศลและเข้าถึงความพ้นทุกข์ใน
อีกทางหนึ่ง ซึ่งพระพุทธเจ้ามักทรงเน้นย้ำอยู่เสมอก่อนบัญญัติสิกขาบทแต่ละข้อ ซึ่งพระไตรปิฎกฉบับมหามกุฎราช
วิยาลัย ปรากฎข้อความว่า “ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย เพราะเหตุนั้นแล เราจักบัญญัติสิกขาบทแก่ภิกษุทั้งหลาย อาศัย
อำนาจประโยชน์ 10 ประการ คือ เพ่ือความรับว่าดีแห่งสงฆ์ 1 เพ่ือความสำราญแห่งสงฆ์ 1 เพ่ือข่มบุคคลผู้เก้อยาก 
1 เพื่ออยู่สำราญแห่งภิกษุผู้มีศีลเป็นที่รัก เพื่อป้องกันอาสวะอันจะบังเกิดในปัจจุบัน 1 เพื่อกำจัดอาสวะอันจัก
บังเกิดในอนาคต 1 เพื่อความเลื่อมใสของชุมชนที่ยังไม่เลื่อมใส 1 เพื่อความเลื่อมใสยิ่งของชุมชนที่เลื่อมใสแล้ว 1 
เพื่อความตั้งมั่นเเห่งพระสัทธรรม 1 เพื่อถือตามพระวินัย 1 ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย ก็แลพวกเธอพึงยกสิกขาบทนี้ขึ้น
แสดงอย่างนี้ ว่าดังนี้” (วิ.มหา. 1/20/393) (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2534) ดังนั้น จึงจะเห็นได้ว่าความเลื่อมใส
ศรัทธาของประชาชนจึงเป็นสิ่งสำคัญประการหนึ่งที่พระภิกษุพึงตระหนักถึงก่อนลงมือกระทำสิ่งใด ๆ  



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                                                    Journal of MCU Nakhondhat | 179 

 นอกจากนี้ ผู้เชี่ยวชาญด้านภาษาบาลีจำนวนมากก็ยังกล่าวว่าการติเตียนของประชาชนถือเป็นความหมาย
หนึ่งของคำว่า “โลกวัชชะ” อาทิเช่น พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช ป.ธ.9) ได้อธิบายความหมายของคำว่า 
"โลกวัชชะ" ว่าคือ โทษทางโลก, ความผิดทางโลก, สิ่งที่ชาวโลกติเตียน... การกระทำบางอย่าง แม้ไม่เป็นความผิด
ตามพระวินัย แต่ก็เป็นโลกวัชชะคือถูกชาวโลกตำหนิเอาได้ เช่น สูบบุหรี่ในที่สาธารณะ ส่งเสียงดังในที่ชุมชน ไม่
เอื้อเฟื้อแก่สตรีและเด็ก (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช ป.ธ.9) , 2551) ซึ่งจะเห็นได้ว่าความหมายเหล่านี้
ครอบคลุมโทษทางโลกทั้งที่เป็นกฎหมายบ้านเมือง และกฎระเบียบทางสังคมต่าง ๆ ตลอดจนคำตำหนิติเตียนของ
ประชาชนด้วย  
 สำหรับเหตุผลข้อที่ 2 ของพระมหาบุญโฮม ปริปุณฺณสีโล (ไชยฤทธิ์) นั้น ผู้เขียนเห็นด้วยอย่างยิ่งว่า การด่า
ว่า นินทา หรือใส่ความพระภิกษุเป็นสิ่งที่มิควรกระทำ หรือแม้แต่ประชาชนจะกระทำต่อประชาชนด้วยกันเองก็
เป็นสิ่งที่มิควรกระทำเช่นกัน เนื่องจากการกระทำเหล่านี้มักเกิดจากความมุ่งร้ายและความโกรธ อีกทั้งยังอาจมิได้
ตั้งอยู่บนพืน้ฐานของข้อเท็จจริงอีกด้วย ซึ่งก่อให้เกิดบาปโทษต่อตัวผู้กระทำเป็นอันมาก โดยเฉพาะอย่างยิ่งถ้าผู้ถูก
ใส่ร้ายหรือด่าทอเป็นพระอริยบุคคล ดังเช่นตัวอย่างหนึ่งในสมัยพุทธกาล ซึ่งพบข้อความในพระไตรปิฎก ความว่า 
กรณีของนางจิญจมาณวิกา ซึ่งแสร้งทำเป็นตั้งครรภ์เพื่อกล่าวหาและต่อว่าพระพุทธเจ้าว่าพระองค์ทรงทำให้นาง
ตั้งครรภ์และไม่แสดงความรับผิดชอบใด ๆ ซึ่งทำให้ทั้งนักบวชและประชาชนในสมัยนั้นเสื่อมความเลื่อมใสศรัทธา
ในพระพุทธเจ้าเป็นอันมาก จนกระท่ังวันหนึ่งความจริงเปิดเผยออกมาว่าสิ่งที่นางจิญจมาณวิกากล่าวมานั้นมิได้เป็น
ความจริงแต่อย่างใด ทำให้นางได้ร ับผลของกรรมอย่างรวดเร็วโดยถูกธรณีสูบลงนรกอเวจีในที ่ส ุด (ขุ.ธ. 
42/145/256-258) (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2534) ด้วยเหตุนี้ ประชาชนทั้งหลายจึงพึงระมัดระวังเป็นอย่างยิ่งเวลา
เกิดความไม่พอใจในการกระทำใด ๆ ของพระภิกษุเพราะโดยปกติแล้วปุถุชนโดยทั่วไปจะไม่สามารถล่วงรู้ได้ว่า
พระภิกษุรูปใดเป็นพระอริยบุคคลหรือไม่ เพราะโดยหลักการแล้วผู้ที่มีระดับจิตที่สูงกว่าหรือละเอียดกว่าเท่านั้นจึง
จะสามารถล่วงรู้จิตของผู้ที่มีระดับจิตที่ต่ำกว่าหรือละเอียดน้อยกว่าตนได้ ดังที่พระอรรถกถาจารย์ได้อธิบายไว้ ใน
คัมภีร์อรรถกถาสัมปสาทนียสูตร ความว่า “ในบรรดาชนเหล่านั้น ปุถุชนที่ได้เจโตปริยญาณ ย่อมรู้จิตของปุถุชน
เท่านั้น หารู้จิตของพระอริยะทั้งหลายได้ไม่ แม้ในพระอริยะทั้งหลาย พระอริยบุคคลผู้ตั้งอยู่ในมรรคเบื้องต่ำ ย่อม
ไม่รู้จิตของพระอริยบุคคลผู้ตั้งอยู่ในมรรคเบื้องสูงได้ ส่วนพระอริยบุคคลผู้ตั้งอยู่ในมรรคเบื้องสูง ย่อมรู้จิตของพระ
อริยบุคคลผู้ตั้งอยู่ในมรรคเบื้องต่ำได้” (ที.ปา.อ. 15/91/231-232) (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2534)  
 อย่างไรก็ตาม สำหรับ “การติเตียน” นั้น ผู้เขียนเห็นว่าอาจเป็นการแสดงออกที่แตกต่างจากการด่าว่า 
นินทา และใส่ความดังกล่าวข้างต้นอยู่บ้าง ดังจะเห็นได้จากในหลายกรณีพระพุทธเจ้าทรงเห็นว่าการติเตียนเป็นสิ่ง
ที่พึงกระทำ และพระองค์เองก็ทรงกล่าวติเตียนพระภิกษุที่กระทำตนไม่เหมาะสม โดยเฉพาะอย่างยิ่งก่อนที่
พระองค์จะบัญญัติสิกขาบทต่าง ๆ พระองค์จะทรงติเตียนพระภิกษุที่กระทำผิดเพื่อเป็นการขัดเกลาพระภิกษุ
เหล่านั้นให้ประพฤติตนเหมาะสมกับเพศบรรพชิตมากยิ่งขึ้น อีกท้ัง พระองค์ยังทรงกล่าวแก่พระภิกษุเสมอ ๆ ว่าพึง
กระทำสิ ่งต่างอย่างระมัดระวังเพื ่อมิให้ “วิญญูชนติเตียน” ดังที ่พระองค์ทรงตรัสไว้ซึ ่งปรากฎข้อความใน
พระไตรปิฎก ความว่า “ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย คนพาลผู้ประกอบด้วยธรรม 4 ประการ เป็นผู้ไม่ฉลาด เป็นอสัปบุรุษ 
ย่อมบริหารตนให้ถูกขจัด ถูกทำลาย เป็นผู้มีโทษ วิญญูชนติเตียน และย่อมประสบกรรมมิใช่บุญเป็นอันมาก ธรรม 
4 ประการเป็นไฉน คือ กายทุจริต 1 วจีทุจริต 1 มโนทุจริต 1 ความเป็นคนอกตัญญูอกตเวที 1” (องฺ.จตุกฺก. 
35/223/574) (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2534) ซึ่งแสดงให้เห็นว่าคำติเตียนของผู้ที่รู้ผิดชอบชั่วดี (วิญญูชน) เป็นสิ่งที่
มีคุณค่า และพระภิกษุควรน้อมนำมาพิจารณาเพ่ือพัฒนาสมณสารูปของตนเองให้ถูกต้องดีงามยิ่งขึ้น ดังนั้น คุณค่า
ของการ ติเตียนจึงขึ้นอยู่กับความรู้ว่าอะไรดีอะไรชั่วของผู้ติเตียนเป็นสำคัญ จึงมีนัยว่าไม่ใช่ทุกคำติเตียนจะมีคุณค่า
มากพอให้ผู้ถูกติเตียนพึงให้ความใส่ใจ 



180 | Vol.10 No.5 (May 2023)                                                    ปีที่ 10 ฉบับที่ 5 (พฤษภาคม 2566) 

 ยิ่งไปกว่านั้น พระองค์ยังทรงสนับสนุนการติเตียนในบางบริบท โดยฉพาะอย่างยิ่งถ้าผู้ติเตียนเป็นบัณฑิต 
และสิ่งที่ติเตียนนั้นถูกต้อง พระพุทธเจ้าให้ถือว่าผู้ติเตียนดังกล่าวเป็นผู้ชี ้ขุมทรัพย์ ดังพระบาลีที่ปรากฎใน
พระไตรปิฎก ความว่า นิธีนํว ปวตฺตารํ ยํ ปสาเส วชฺชทสฺสินํ นิคฺคยฺหวาทึ เมธาวึ ตาทิสํ ปณฺฑิตํ ภเช ตาทิสํ เสยฺโย 
โหติ น ปาปิโย. (พึงเห็นบัณฑิตผู้ กล่าวสอน ชี้โทษ พูดข่มไว้ มีปัญญากว้างขวาง เหมือนชี้บอก ขุมทรัพย์ให้ พึงคบ
บัณฑิตเช่นนั้น เมื่อคบบัณฑิตเช่นนั้น ก็มีแต่ดี ไม่เสียเลย ดังนี้) (องฺ.เอก.อ. 32/149/499) (มหามกุฏราชวิทยาลยั, 
2534) ตัวอย่างเช่น ที่ปรากฎในพระไตรปิฎก พระองค์ทรงตรัสไว้ว่า “ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย สิทธิวิหาริกผู้ประพฤติ
ชอบ อุปัชฌายะไม่พึงประณาม รูปใดประณามต้องอาบัติทุกกฎ ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย อนึ่ง สิทธิวิหาริกผู้ประพฤติมิ
ชอบ อุปัชฌายะจะไม่ประณามไม่ได้ รูปใดไม่ประณามต้องอาบัติทุกกฎ” (วิ.ม. 6/84/162) (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 
2534) ตัวอย่างดังกล่าวแสดงให้เห็นว่าการตำหนิติเตียนเป็นสิ่งจำเป็นสำหรับบุคคลที่มีหน้าที่ดูแลผู้อื่น ถ้าผู้อยู่ใน
ความดูแลประพฤติตนไม่เหมาะสม ผู้ดูแลก็ควรติเตียนและตักเตือนเพื่อให้ผู้อยู่ในความดูแลรู้ผิดชอบชั่วดีและ
ปรับปรุงการแสดงออกของตนเองให้ถูกต้องเหมาะสมมากยิ่งขึ้น แต่ถ้าผู้อยู่ในความดูแลมิได้กระทำผิดแต่อย่างใด 
ผู้ดูแลก็ไม่ควรตำหนิติเตียน ซึ่งแสดงนัยว่าผู้ดูแลจะต้องมีความรู้อย่างชัดเจนว่าอะไรคือพฤติกรรมที่ถูกต้อง
เหมาะสม ถ้าเป็นพระอุปัชฌาย์ก็ควรมีความรู้เกี่ยวกับพระวินัยเป็นอย่างดีจึงจะช่วยขัดเกลาพระภิกษุในความดูแล
ของตนให้ประพฤติตนถูกต้องตามพระวินัยได้ ดังนั้น การมีความรู้ว่าอะไรผิดชอบชั่วดีเป็นปัจจัยสำคัญที่บุคคลควร
มีก่อนดำเนินการติเตียนผู้อื่น นอกจากนี้ คำกล่าวของพระพุทธเจ้ายังแสดงนัยว่าผู้ที่มีหน้าที่ดูแลผู้อื่นควรดำรงตน
เป็นกลาง ไม่เลือกที่รักมักท่ีชัง หรือ ไม่มีอคติกับผู้ถูกดูแลแต่ละคน จึงจะทำให้การตำหนิติเตียนหรือการตักเตือนใด 
ๆ เป็นไปด้วยความโปร่งใสและยุติธรรม และนำมาซึ่งการปรับปรุงพัฒนาพฤติกรรมของผู้ถูกตำหนิติเตียนได้อย่าง
แท้จริง 
  2. ข้อควรพิจารณาก่อนดำเนินการติเตียนพระภิกษุ  
 ในสมัยพุทธกาลพระพุทธเจ้ายังทรงนำคำตำหนิติเตียนของประชาชนมาพิจารณาเพ่ือบัญญัติสิกขาบทเป็น
จำนวนมาก ตัวอย่างเช่น เรื่องพระปิลินทวัจฉเถระ ซึ่งท่านเป็นภิกษุรูปหนึ่งที่มีชื่อเสียงเพราะท่านสามารถแสดง
อิทธิปาฏิหาริย์จนพระราชาและชาวบ้านต่างพากันเลื่อมใส จึงมักถวายเภสัช 5 แด่ท่านเป็นจำนวนมาก อันได้แก่ 
เนยใส เนยข้น น้ำมัน น้ำผึ้ง และน้ำอ้อย ซึ่งท่านก็มักจะแบ่งปันแก่เพื่อนภิกษุรูปอื่นๆ ด้วย เมื่อภิกษุทั้งหลายได้
รับมาก็ต่างพากันสะสมไว้ในย่ามและที่พำนักของตนเป็นระยะเวลานานจนบางครั้งเกิดการเน่าเสียและส่งกลิ่น
เหม็น ชาวบ้านที่อาศัยอยู่บริเวณใกล้เคียงจึงต่างพากันติเตียนว่าไฉนภิกษุทั้งหลายจึงพอใจในความมักมากเช่นนี้ 
เมื ่อพระพุทธเจ้าทรงทราบเรื่องดังกล่าวจึงทรงติเตียนภิกษุเหล่านั ้นและทรงบัญญัติสิกขาบท ซึ่งปรากฎใน
พระไตรปิฎก ความว่า “อนึ่ง มีเภสัชอันควรลิ้มของภิกษุผู้อาพาธ คือ เนยใส เนยข้น น้ำมัน น้ำผึ้ง และน้ำอ้อย 
ภิกษุรับประเคนของนั้นแล้ว พึงเก็บไว้ฉันได้ 7 วันเป็นอย่างยิ่ง ภิกษุให้ล่วงกำหนดนั้นไป เป็นนิสสัคคิยปาจิตตีย์” 
(วิ.มหา. 3/140/1030-1032) (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2534)  
 ตัวอย่างข้างต้นแสดงให้เห็นว่าพระพุทธเจ้าทรงให้ความสำคัญกับการตำหนิติเตียนของชาวบ้าน
เช่นเดียวกับคำติเตียนของพระภิกษุด้วยกัน โดยเฉพาะถ้าการติเตียนนั้นตรงกับข้อเท็จจริงที่เกิดขึ้น มิใช่เป็นการใส่
ร้ายป้ายสี อีกท้ังยังเป็นประโยชน์ต่อการพัฒนาสมณสารูปของพระภิกษุ คำตำหนิติเตียนเหล่านั้นย่อมมีคุณค่ามาก
พอที่จะให้พระองค์ทรงบัญญัติสิกขาบทขึ้นมาให้พระภิกษุทั้งหลายถือปฏิบัติโดยทั่วกัน อย่างไรก็ตาม คำตำหนิ
เตียนในบางกรณีนั้นพระพุทธเจ้าก็มิได้ทรงนำมาบัญญัติเป็นสิกขาบทแต่อย่างใด อาทิเช่น กรณีที่พระภิกษุจำนวน
มากพากันติเตียนการพูดจาของพระปิลินทวัจฉะ ซึ ่งมักจะเรียกพระภิกษุรูปอื ่นว่า “คนถ่อย” เป็นนิจ เมื่อ
พระพุทธเจ้าทรงทราบจึงตรัสกับพระภิกษุทั้งหลายซึ่งปรากฎในพระไตรปิฎก ความว่า “ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย เธอ
ทั้งหลายอย่ายกโทษวัจฉภิกษุเลย วัจฉภิกษุย่อมไม่มุ่งโทษ เรียกภิกษุทั้งหลายด้วยวาทะว่าคนถ่อย วัจฉภิกษุเกิดใน
ตระกูลพราหมณ์ 500 ชาติโดยไม่เจือปนเลย วาทะว่าคนถ่อยนั้นวัจฉภิกษุประพฤติมานาน เพราะฉะนั้น วัจฉภิกษุ



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                                                    Journal of MCU Nakhondhat | 181 

นี้จึงร้องเรียกภิกษุทั้งหลายด้วยวาทะว่าคนถ่อย” (ขุ.อุ. 44/78/331) (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2534) ซึ่งในครั้งนั้น
พระพุทธเจ้าจึงมิได้ทรงติเตียนพระปิลินทวัจฉะแต่อย่างใด แต่กลับตรัสกับพระภิกษุทั้งหลายให้เข้าใจสาเหตุของ
การแสดงออกอันไม่เหมาะสมของพระปิลินทวัจฉะว่าเกิดจากสัญญาเดิมจากชาติก่อน ๆ ที่ติดตัวมา ดังนั้น การ
เรียกผู้อื่นว่า “คนถ่อย” นั้น จึงมิได้เกิดจากจิตใจที่เป็นอกุศลหรือรู้สึกดูถูกดูแคลนผู้อื่นแต่อย่างใด ซึ่งมีนัยว่าการ
กระทำใดที่มิได้เกิดจากจิตที่เป็นอกุศลหรืออิทธิพลของกิเลส แม้อาจจะดูไม่เหมาะสมกับสมณเพศบ้างก็เป็นสิ่งที่
พระพุทธเจ้ายอมรับได้ จึงมิได้ทรงติเตียนดังตัวอย่างของพระปิลินทวัจฉะดังกล่าวซึ่งต่างจากการสะสมอาหารของ
พระภิกษุดังตัวอย่างข้างต้นที่เกิดจากความโลภหรือความมักมากอันเป็นกิเลสซึ่งพระภิกษุควรกำจัดหรือขัดเกลาให้
เบาบางลง พระองค์จึงทรงติเตียนและบัญญัติสิกขาบทขึ้น นั่นเอง 
 ดังนั้น จึงอาจพอสรุปได้ว่าการตำหนิติเตียนของประชาชนเป็นสิ่งที่มีคุณค่าและพระภิกษุก็ควรนำไป
พิจารณา ถ้าเห็นว่าคำติเตียนใดถูกต้องตามความเป็นจริงและเป็นประโยชน์ต่อการพัฒนาสมณสารูปของตนเองให้
ดูน่าเลื่อมใสมากขึ้นก็ควรน้อมนำเอามาเป็นพื้นฐานแห่งการประพฤติปฏิบัติต่อไป แต่ห ากคำติเตียนใดเกิดจาก
ความไม่รู้หรือความเข้าใจผิดของประชาชน พระภิกษุก็ควรให้ความรู้ความกระจ่างแก่พวกเขาเพื่อให้เกิดความ
เข้าใจซึ่งกันและกัน เช่น ถ้าประชาชนบางคนตำหนิติเตียนพระภิกษุว่าไม่เมตตาเพราะไม่ยอมดูดวงหรือไม่ช่วยหา
ฤกษ์งามยามดีให้ พระภิกษุก็ควรชี้แจงให้เขาทราบว่าการกระทำดังกล่าวนั้นมิใช่สิ่งที่ถูกต้องตามพระวินัยหรือเป็น
การกระทำที่ผิดศีล และอาจจะสอนธรรมะแก่เขาด้วยว่าการทำความดีนั้นคนเราสามารถกระทำได้ทุกเวลา ไม่
เกี ่ยวกับการโคจรของดวงดาวหรือฤกษ์งามยามดีใด ๆ เป็นต้น สำหรับในมุมของผู้ติเตียนเองก็ต้องมีข้อควร
พิจารณาก่อนดำเนินการตำหนิติเตียนพระภิกษุด้วยเช่นกัน ดังจะกล่าวถึงในลำดับต่อไป 

จากตัวอย่างการติเตียนพระภิกษุในสมัยพุทธกาลดังกล่าวข้างต้น แสดงให้เห็นว่าการติเตียนของ
ประชาชนในหลาย ๆ ครั้งก็เป็นประโยชน์ต่อการพัฒนาสมณสารูปของพระภิกษุ โดยเฉพาะอย่างยิ่งถ้าคำตำหนิติ
เตียนครั้งนั้นตรงตามข้อเท็จจริงและนำไปสู่การกำจัดขัดเกลากิเลสของพระภิกษุให้ลดลง แต่จากการสังเกตผู้คนใน
สังคมไทยยุคปัจจุบันมักติเตียนพระภิกษุโดยปราศจากการตรวจสอบข้อเท็จจริง เช่น เมื่อได้ดูข่าวหรือโพสต์ต่าง ๆ 
เกี่ยวกับกระทำการใด ๆ ของพระภิกษุแล้วตนรู้สึกไม่พอใจก็มักจะร่วมวิพากษ์วิจารณ์โดยทันที ยิ่งไปกว่านั้น บาง
คนก็ใช้ถ้อยคำที่แสดงความไม่เคารพหรือใช้ถ้อยคำหยาบคายร่วมด้วย ซึ่งเป็นการสร้างบาปโทษให้แก่ตนเองเป็น
อันมาก นอกจากนี้ ในหลาย ๆ กรณีที่พระภิกษุกระทำสิ่งใดสิ่งหนึ่ง เช่น ประกอบพิธีกรรมทางไสยศาสตร์ รับ
อุปการะสัตว์จรจัด หรือ แสดงความคิดเห็นทางการเมือง ประชาชนก็จะเข้ามาวิพากษ์วิจารณ์ทั้งในเชิงชื่นชมและ
เชิงติเตียนกันอย่างแพร่หลาย จนบางครั้งประชาชนที่เห็นต่างกันก็เข้ามาโต้เถียงกันเองอย่างรุนแรง อันนำมาซึ่ง
การแบ่งฝักแบ่งฝ่ายของผู้คนในสังคม และทำให้ทั้งพระภิกษุและประชาชนโดยทั่วไปเกิดความสับสนว่าการกระทำ
ดังกล่าวของพระภิกษุเป็นสิ่งที่ควรกระทำหรือไม่ควรกระทำ ในที่สุดการถกเถียงเหล่านี้ก็ไม่นำไปสู่ข้อสรุปที่ชัดเจน
และไม่ทำให้พระภิกษุเกิดการพัฒนาสมณสารูปของตนแต่อย่างใด  
 ผู้เขียนมีความเห็นว่าการที่ประชาชนมีความคิดเห็นที่แตกต่างกันนั้น สาเหตุหนึ่งอาจเกิดจากการที่
ประชาชนแต่ละคนมีความรู้เกี่ยวกับพระวินัยของพระภิกษุในระดับที่แตกต่างกันจึงทำให้เกิดการวินิจฉัยและตัดสิน
ความถูกผิดของการกระทำต่าง ๆ ของพระภิกษุในแต่ละกรณีแตกต่างกัน ตัวอย่างเช่น การที่พระภิกษุบางรูปใน
สังคมไทยมีชื่อเสียงมาจากการดูดวงแม่น และมีคาถาอาคม ผู้คนมากมายจึงต่างพากันไปจองคิวเพ่ือดูดวง ไม่ว่าจะ
เป็นดารา นักร้อง ตลอดจนบุคคลผู้มีชื่อเสียงในด้านต่าง ๆ ซึ่งประชาชนจำนวนมากต่างมองว่าพระภิกษุรูปนั้นช่าง
เป็นผู้ที่เปี่ยมไปด้วยความสามารถและความเมตตากรุณา จึงพากันเลื่อมใสศรัทธาเป็นอันมาก ในขณะที่ประชาชน
ที่มีความรู้เกี่ยวกับพระวินัยกลับมองว่าเป็นการกระทำที่ละเมิดพระวินัยเพราะเป็นเดรัจฉานวิชชา ในทางกลับกัน 
ประชาชนบางกลุ่มมักมองว่าพระภิกษุรับกิจนิมนต์ไปฉันเพลในผับนั้นเป็นสิ่งที่ไม่ควรกระทำเพราะผับเป็นที่อโคจร 
ในขณะที่ประชาชนอีกกลุ่มหนึ่งที่มีความรู้เกี่ยวกับพระวินัยและเข้าใจคำว่าอโคจรอย่างชัดเจนกลับมองว่าเป็นเรื่อง



182 | Vol.10 No.5 (May 2023)                                                    ปีที่ 10 ฉบับที่ 5 (พฤษภาคม 2566) 

ที่พระภิกษุสามารถกระทำได้ เนื่องจากพระภิกษุรับนิมนต์เพื่อไปฉันเพล มิได้ไปเที่ยวผับแล้วดื่มสุราหรือดูการแสดง
วาบหวิวเหมือนที่คฤหัสถ์ทั่วไปกระทำกัน อีกทั้งในบางกรณีที่พระภิกษุเพียงแค่ดื่มสุราซึ่งเป็นความผิดลหุโทษทาง
พระวินัย แต่ชาวบ้านกลับรวมตัวกันเพื่อกดดันให้พระภิกษุรูปนั้นลาสิกขาประหนึ่งว่าเป็นการกระทำความผิด
ร้ายแรงถึงข้ันปาราชิก (Jitrarut P., 2565) เป็นต้น  
 นอกจากนี้ ในสังคมไทยยังมีตัวอย่างอีกเป็นจำนวนมากที่ทำให้เห็นว่าประชาชนขาดความรู้เกี่ยวกับพระ
วินัยจึงพากันเลื่อมใสศรัทธาพระภิกษุที่ประพฤติปฏิบัติตนไม่สอดคล้องกับพระวินัย อาทิเช่น บอกใบ้ให้หวย 
สะเดาะเคราะห์ต่อชะตา และประกอบพิธีกรรมทางไสยศาสตร์ในรูปแบบต่าง ๆ ซึ่งประชาชนจำนวนมากต่างเห็น
ว่าเป็นประโยชน์ต่อตนเองจึงไม่ทำการติเตียนพระภิกษุเหล่านั้น ในขณะที่พระภิกษุที่กระทำสิ่งต่าง ๆ ดังกล่าวก็มัก
อ้างเหตุผลว่าอยากช่วยเหลือญาติโยมให้หลุดพ้นจากความทุกข์กายทุกข์ใจต่าง ๆ ซึ่งสอดคล้องกับหลักคำสอนเรื่อง
ความเมตตากรุณา อีกท้ังการกระทำสิ่งต่าง ๆ เหล่านั้นยังทำให้วัดเป็นที่รู้จักและเลื่อมใสศรัทธาของประชาชนในวง
กว้าง อันเป็นเหตุให้ประชาชนเข้าวัดทำบุญกันมากขึ้น ดังนั้น เมื่อทั้งพระทั้งโยมสมประโยชน์กันเช่นที่กล่าวมา ใน
สังคมไทยจึงเต็มไปด้วยวัดที่มีลักษณะเช่นนี้ ซึ่งปรากฏการณ์ดังกล่าวทำให้ผู้เ ขียนเล็งเห็นว่าถ้าผู้คนในสังคมที่มี
ความรู้เกี่ยวกับพระวินัยยังคงปล่อยให้พระภิกษุกระทำสิ่งที่ขัดต่อพระวินัย ประกอบกับปล่อยให้ประชาชนยอมรับ
นับถือพระภิกษุที่ละเมิดพระวินัยเหล่านี้ต่อไป เยาวชนคนรุ่นใหม่ที่เกิดขึ้นมาท่ามกลางปรากฏการณ์ดังกล่าวอาจ
เข้าใจผิดว่าการกระทำที่ผิดพระวินัยเหล่านั้นเป็นเรื่องปกติที่ยอมรับได้หรือเป็นสิ่งดีงาม โอกาสที่พวกเขาจะเข้าใจ
และเข้าถึงแก่นของพระพุทธศาสนาจะยิ่งริบหรี่ลงไป และอาจนำมาซึ่งความเสื่อมถอยในเรื่องคุณธรรมตามมา 
 สำหรับเหตุผลที่พระภิกษุที่กระทำผิดพระวินัยกล่าวอ้างมาข้างต้นนั้น  ผู้เขียนสามารถแบ่งได้เป็น 2 
ประการ คือ 1) ต้องการช่วยเหลือญาติโยมด้วยความเมตตา และ 2) ต้องการให้ประชาชนเข้ามาทำบุญที่วัด ซึ่ง
ผู้เขียนเห็นด้วยในระดับหนึ่งกับเหตุผลดังกล่าว เพราะการช่วยเหลือญาติโยมด้วยความเมตตาถือเป็นเจตนาที่ดี แต่
ถ้าวิธีการดังกล่าวทำให้ตัวพระภิกษุเองต้องอาบัติหรือศีลมัวหมองก็ควรเป็นเรื่องที่ต้องพิจารณาแก้ไข อาทิเช่น 
กรณีที่พระภิกษุกลุ่มหนึ่งลงมือทำอาหารเพื่อนำไปแจกผู้คนที่ประสบภัยน้ำท่วม เมื่อมีผู้โพสต์คลิปตอนพระภิกษุ
ทำอาหารลงไปในสื่อสังคมออนไลน์ต่าง ๆ ประชาชนจำนวนมากต่างพากันมากดถูกใจและชื่นชมการกระทำของ
พระภิกษุกลุ่มนั้นเป็นจำนวนมาก ในขณะที่ประชาชนบางส่วนตั้งคำถามว่าการกระทำดังกล่าวเหมาะสมกับ
บรรพชิตหรือไม่ บ้างก็ติเตียนว่าไม่เหมาะสมเพราะละเมิดพระวินัย เนื่องจากพระภิกษุไม่ควรประกอบอาหารเองไม่
ว่าจะกระทำเพื่อตัวเองหรือเพื่อแจกผู้อื ่นก็ตาม ซึ่งผู้ เขียนเห็นด้วยว่าควรติเตียนพระภิกษุเหล่านั้น เนื่องจาก
ประชาชนเพียงแต่ประสบภัยน้ำท่วม มิได้เจ็บป่วยสาหัสหรือพิการแต่อย่างใด ดังนั้น พวกเขาสามารถส่งตัวแทนมา
ประกอบอาหารเองได้ โดยทางวัดอาจเพียงแค่อนุญาตให้พวกเขาใช้วัสดุอุปกรณ์ สถานที่ และวัตถุดิบที่มีอยู่ในวัด
เท่านั้น ถ้าพระภิกษุตัดสินใจกระทำเช่นดังกล่าวมานี้ พระภิกษุเองก็มิต้องกระทำผิดพระวินัยโดยไม่จำเป็น  และ
ประชาชนก็มีอาหารยังชีพได้ นั่นเอง ซึ่งต่างจากในกรณีท่ีพระภิกษุพบเจอผู้หญิงคนหนึ่งกำลังจมน้ำ ซึ่งในขณะนั้น
ไม่มีใครพอจะช่วยได้เลย พระภิกษุจึงจำเป็นต้องว่ายน้ำไปช่วยชีวิตผู้หญิงคนนั้น ถึงแม้การถูกเนื้อต้องตัวผู้หญิงจะ
เป็นการกระทำที่ผิดพระวินัย แต่ประชาชนที่ทราบเหตุผลความจำเป็นเร่งด่วนของสถานการณ์ดังกล่าวย่อมมี
แนวโน้มที่จะไม่ติเตียนการกระทำของพระภิกษุรูปนั้น  
 ส่วนเหตุผลประการที่ 2) ดังกล่าวข้างต้นนั้น ผู้เขียนเห็นด้วยว่าการกระทำผิดพระวินัยเหล่านั้นอาจถือเป็น
อุบายอย่างหนึ่งให้ประชาชนอยากเข้าวัดกันมากขึ้นได้ อีกทั้งเมื่อพิจารณาในเชิงสังคมศาสตร์แล้ว วัดก็เป็นองค์กร
หนึ่งเช่นเดียวกับองค์กรทางสังคมอื่น ๆ ที่มีค่าใช้จ่ายต่าง ๆ ที่ต้องรับผิดชอบ การหารายได้เข้าวัดจึงเป็นภารกิจ
สำคัญประการหนึ่ง แต่เมื่อประชาชนเข้ามาถึงวัดแล้ว พระภิกษุก็ควรให้ความรู้ที่ถูกต้องเกี่ยวกับแก่นแท้ของ
พระพุทธศาสนาแก่พวกเขาด้วย หรืออย่างน้อยก็สอนหลักคุณธรรมต่าง ๆ ของคฤหัสถ์ควบคู่กันไป ตัวอย่างเช่น ถ้า
ญาติโยมมาวัดเพื่อขอเลขเด็ด พระภิกษุก็ควรปฏิเสธที่จะให้ และให้ความรู้แก่พวกเขาเกี่ยวกับพระวินัยที่เกี่ยวขอ้ง



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                                                    Journal of MCU Nakhondhat | 183 

กับการบอกใบ้ให้หวย ประกอบกับบอกข้อดีและข้อเสียของการเล่นหวยหรือเล่นการพนันประเภทต่าง ๆ ให้
ประชาชนได้ทราบ ตลอดจนสอนพวกเขาเกี่ยวกับหลักหัวใจเศรษฐี (ทิฏฐธัมมิกัตถะ) ซึ่งเป็นหลักในการดำเนินชีวิต
ให้มีความสุขสำเร็จอย่างยั่งยืนในชาติปัจจุบัน เป็นต้น ผู้เขียนเชื่อว่าประชาชนจำนวนหนึ่งที่ทราบว่าพระภิกษุ
จะต้องอาบัติถ้าบอกเลขเด็ดแก่พวกเขาอาจจะรู้สึกละอายใจและไม่มาขออีก ประกอบกับการได้ฟังธรรมในเรื่อง
ต่าง ๆ ดังกล่าวแล้ว พวกเขาอาจจะเลิกเล่นหวยและหันมาตั้งใจทำมาหากินมากยิ่งขึ้นก็เป็นได้ ถึงแม้ว่าอาจมี
ประชาชนบางส่วนรู้สึกไม่พอใจที่ถูกปฏิเสธและอาจติเตียนว่าพระภิกษุไม่เมตตาต่อพวกเขา ซึ่งผู้วิจัยเห็นว่าเป็นคำ
ติเตียนที่ไม่มีคุณค่าแต่อย่างใด เนื่องจากพระภิกษุไม่จำเป็นต้องทำทุกอย่างให้ประชาชนพึงพอใจตราบใดที่ยังคง
ประพฤติปฏิบัติตนถูกต้องตามพระวินัย เพราะการตามใจหรือเอาใจญาติโยมในทางที่ผิดก็ถือเป็นการประจบญาติ
โยมรูปแบบหนึ่งที่พระภิกษุพึงละเว้นตามบทบัญญัติแห่งพระวินัย นั่นเอง 
 จากที่กล่าวมาข้างต้น จะเห็นได้ว่าการที่ประชาชนขาดความรู้หรือมีความรู้ที่ไม่ชัดเจนเกี่ยวพระวินัยนั้น 
ทำให้คำติชมหรือวิพากษ์วิจารณ์ต่าง ๆ มีคุณค่าลดลงหรือไม่มีประโยชน์ต่อการพัฒนาสมณสารูปของพระภิกษุ
อย่างแท้จริง และอาจนำมาซึ่งบาปโทษแก่ตัวผู้ติชมเองด้วย ทั้งนี้ ในความเป็นจริงก็มิใช่เรื ่องง่ายที่ประชาชน
โดยทั่วไปจะเข้าใจหรือจดจำศีลและอภิสมาจารต่าง ๆ ของพระภิกษุได้ทั้งหมดเพราะมีเป็นจำนวนมาก แต่ จาก
การศึกษาจากพระวินัยปิฎก พบว่า ก่อนที่พระพุทธเจ้าจะทรงบัญญัติสิกขาบทต่าง ๆ พระองค์ทรงตรัสข้อความ
หนึ่งเสมอ นั่นคือ “ตรัสโทษแห่งการเป็นคนเลี้ยงยาก ความเป็นคนบำรุงยาก ความเป็นคนมักมาก ความเป็นคนไม่
สันโดษ ความคลุกคลี ความเกียจคร้าน ตรัสคุณแห่งความเป็นคนเลี้ยงง่าย ความเป็นคนบำรุงง่าย ความมักน้อย 
ความสันโดษ ความขัดเกลา ความกำจัด อาการที่น่าเลื่อมใส การไม่สะสม การปรารภความเพียร โดยอเนกปริยาย” 
(วิ.มหา. 1/20/393) (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2534) จึงอาจกล่าวได้ว่าข้อความดังกล่าวนี้เป็นเกณฑ์พื้นฐานที่
พระองค์ทรงใช้พิจารณาการกระทำต่าง ๆ ของพระภิกษุ หรืออาจกล่าวได้อีกอย่างหนึ่งว่า พระภิกษุที่มีสมณสารูป
ควรจะเป็นผู้ที่เลี้ยงง่าย บำรุงง่าย มักน้อย สันโดษ ไม่สะสม และปรารภความเพียร นอกจากนี้พระภิกษุยังควรมุ่ง
กำจัดและขัดเกลากิเลสของตน และประพฤติตนให้น่าเลื่อมใสอีกด้วย 
 จากเกณฑ์พ้ืนฐานในการพิจารณาสมณสารูปทั้ง 4 กลุ่มดังกล่าวข้างต้น จะเห็นว่านอกจากเกณฑ์เหล่านี้จะ
มีจำนวนไม่มากและง่ายต่อการจดจำแล้ว เกณฑ์ดังกล่าวยังสามารถนำมาใช้ในการพิจารณาการกระทำต่าง ๆ ของ
พระภิกษุท่ีแปลกใหม่หรือไม่มีปรากฏในพระวินัยได้อีกด้วย เช่น การที่พระภิกษุช่วยญาติโยมโฆษณาขายสินค้าผ่าน
สื่อสังคมออนไลน์ โดยเฉพาะอย่างยิ่งถ้าพระภิกษุรูปนั้นเป็นผู้มีชื่อเสียงอยู่ก่อนแล้วจะเป็นการกระตุ้นยอดขาย
สินค้าเหล่านั้นได้ หรืออย่างที่พระภิกษุบางรูปตื่นเช้าทุกวันเพ่ือมาช่วยแม่ค้าคนหนึ่งเปิดร้านขายอาหารดังที่ตกเป็น
ข่าวเมื่อไม่นานมานี้ ถ้าพิจารณาแบบผิวเผินจะดูเหมือนว่าพระภิกษุเหล่านี้เป็นผู้มีน้ำใจเพราะไปช่วยเหลือคฤหสัถ์
ทำมาหากิน แต่เมื่อพิจารณาด้วยเกณฑ์พ้ืนฐานดังกล่าวแล้วอาจจะดูไม่เหมาะสม เนื่องจากเป็นการคลุกคลีกับญาติ
โยมในลักษณะที่ไม่เกื ้อกูลต่อการขัดเกลากิเลสหรือการบรรลุเป้าหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนา ดังที่  สุจินต์ 
บริหารวนเขตต์ ได้กล่าวไว้ว่า พระภิกษุคือผู้ที่ออกจากเรือนแล้ว การช่วยเหลือญาติโยมหรือสังคมย่อมต่างจาก
คฤหัสถ์ และเป็นการช่วยเหลือที่ประเสริฐกว่าคฤหัสถ์ นั่นคือ ศึกษาธรรมะให้เข้าใจอย่างถ่องแท้ และเมื่อเข้าใจ
แล้วก็ช่วยแสดงธรรมแก่ผู้คนในสังคมให้เข้าใจตามอย่างถูกต้อง (สุจินต์ บริหารวนเขตต์, 2562) ซึ่งสอดคล้องกบัที่
พระพุทธเจ้าตรัสตอบพระมหาปาละตอนมาขอบวช ซึ่งปรากฎในพระสุตตันตปิฎกความว่า “ภิกษุ ธุระมี 2 อย่าง 
คือ คันถธุระ กับ วิปัสสนาธุระ เท่านั้น... ธุระนี้ คือ การเรียนนิกายหนึ่งก็ดี สองนิกายก็ดี จบพุทธวจนะ คือ 
พระไตรปิฎกก็ดี ตามสมควรแก่ปัญญาของตนแล้วทรงไว้ กล่าวบอกพุทธวจนะนั้น ชื่อว่าคันถธุระ ส่วนการเริ่มตั้ง
ความสิ้นและความเสื่อมไว้ในอัตภาพ ยังวิปัสสนาให้เจริญ ด้วยอำนาจแห่งการติดต่อแล้ว ถือเอาพระอรหัตของ
ภิกษุผู้มีความประพฤติแคล่วคล่อง ยินดียิ่งแล้ว ในเสนาสนะอันสงัด ชื่อว่าวิปัสสนาธุระ” (ขุ.ธ. 40/1/15) (มหาม



184 | Vol.10 No.5 (May 2023)                                                    ปีที่ 10 ฉบับที่ 5 (พฤษภาคม 2566) 

กุฏราชวิทยาลัย, 2534) ยิ่งถ้าพระภิกษุเหล่านั้นกระทำไปเพราะต้องการลาภสักการะก็จะเข้าข่ายของการเป็นผู้มัก
มากตามเกณฑ์พ้ืนฐานข้าต้น ซึ่งเป็นสิ่งที่ไม่เหมาะสมแก่สมณเพศ นั่นเอง 
 จากที่กล่าวมา จะเห็นได้ว่าก่อนที่ประชาชนจะติเตียนการกระทำใด ๆ ขอพระภิกษุจำเป็นต้องพิจารณา
หลายสิ่งหลายอย่าง โดยเริ่มจากการตรวจสอบข้อมูลข่าวสารที่ได้รับมาให้แน่ใจเสียก่อนว่าเป็นข่าวจริง มิใช่เป็น
ข่าวลวง (Fake news) ต่อมาก็พิจารณาความรู้ความเข้าใจของตัวเองที่ เกี่ยวข้องกับพระวินัยและเกณฑ์พื้นฐานที่
จะนำมาพิจารณาตัดสินความถูกต้องเหมาะสมของการกระทำนั้น ๆ ทั้งนี้ สิ่งสำคัญอีกประการหนึ่งที่ผู้ต้องการติ
เตียนควรพิจารณาก็คือ เจตนาที่แท้จริงของตัวเองในการที่จะติเตียนพระภิกษุ เช่น ถ้าพิจารณาใจของตัวเองแล้ว
พบว่าตัวเรามีเจตนาดี คือ อยากให้พระภิกษุรูปนั้นมีสมณสารูปงดงามมากยิ่งขึ้น เราก็ควรจะดำเนินการติเตียน
ตามที่ได้ตั้งใจไว้ แต่ถ้าพิจารณาแล้วพบว่าตัวเรามีเจตนาร้าย เช่น อยากทำลายชื่อเสียงของพระภิกษุรูปนั้นหรือ
พบว่าตนเองมีอคติกับพระภิกษุรูปนั้นอยู่ก่อนแล้ว เราก็ควรงดเว้นการตำหนิติเตียนครั้งนั้นเสีย เพราะเป็นที่ทราบ
กันดีอยู่แล้วว่าถ้าบุคคลกระทำสิ่งใด ๆ ด้วยเจตนาไม่ดีหรือมีอคติเป็นพ้ืนฐานย่อมเกิดบาปโทษแก่ตัวของเขาเอง อีก
ทั้ง อกุศลจิตเหล่านี้จะนำมาซึ่งการแสดงออกท่ีก้าวร้าวรุนแรงได้ง่ายอีกด้วย  
 สำหรับขั้นดำเนินการติเตียนนั้น บุคคลก็ควรพิจารณาว่าจะเลือกวิธีการในการตำหนิติเตียนพระภิกษุ
อย่างไรจึงจะเป็นการ “ติเพื่อก่อ” และไม่ทำให้เกิดบาปโทษแก่ตนเอง เช่น บางคนอาจจะเลือกตำหนิติเตียน
พระภิกษุเป็นการส่วนตัวและใช้ถ้อยคำที่สุภาพ ซึ่งต่างจากอีกหลายคนที่มักพบเห็นในสื่อสังคมออนไลน์ต่าง ๆ ที่
เลือกติเตียนพระภิกษุโดยใช้วิธีการโพสต์รูปหรือเรื่องราวการกระทำผิดของพระภิกษุรูปนั้น ๆ เพื่อให้ผู้พบเห็นได้
ร่วมแสดงความคิดเห็นหรือร่วมติเตียนด้วย ทั้งนี้ ผู้เขียนเห็นว่าวิธีการโพสต์ดังกล่าวนี้มักจะส่งผลเสียมากกวา่ผลดี
ทั้งต่อพระภิกษุรูปนั้นและวงการสงฆ์โดยรวม กล่าวคือ พระภิกษุรูปที่ถูกติเตียนนั้นอาจไม่ได้รับรู้เกี่ยวกับโพสต์
ดังกล่าว จึงไม่มีการปรับปรุงพัฒนาความประพฤติของตนเอง หรือพระภิกษุรูปนั้นอาจรับรู้โพสต์ดังกล่าวแล้วเกิด
ความรู้สึกไม่พอใจต่อผู้โพสต์เพราะทำให้ตนเองเสื่อมเสียชื่อเสียง อันอาจจะนำมาซึ่งความขัดแย้งรุ นแรงตามมา
ระหว่างพระภิกษุและประชาชน หรือ ระหว่างประชาชนด้วยกันเองที่มีความเห็นต่าง ดังมีปรากฏให้เห็นอยู่เนืองนิจ
ในข่าวสารบ้านเมืองของประเทศเรา นอกจากนี้ การติเตียน หรือ วิพากษ์วิจารณ์บางครั้งอาจมาพร้อมกับการใช้
ถ้อยคำหยาบคาย รุนแรง ซึ่งทำให้คำติเตียนเหล่านั้นดูด้อยคุณค่าลงไปเพราะนอกจากจะไม่นำไปสู่การพัฒนาสมณ
สารูปของพระภิกษุแล้ว ยังก่อให้เกิดบาปโทษต่อตัวผู้ติเตียนเองอีกด้วย ผู้เขียนจึงเห็นว่าไม่เฉพาะการติเตียน
พระภิกษุเท่านั้น การติเตียนประชาชนด้วยกันเองก็ควรเป็นไปอย่างระมัดระวังรอบคอบเช่นเดียวกันจึงจะเกิด
ประโยชน์ต่อตัวผู้ติเตียนเองและผู้ที่ถูกติเตียน 
 
สรุป/ข้อเสนอแนะ 
 การวิจัยเรื่องนี้ สรุปได้ว่า 1) มโนทัศน์เกี่ยวกับโลกวัชชะในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาเถรวาทนั้น คำว่า 
“โลกวัชชะ” มีความหมายซึ่งสามารถแบ่งออกเป็น 2 นัย กล่าวคือ 1) อาบัติที่เป็นโทษทางโลก และ 2) การกระทำ
ที่ประชาชนติเตียน โดยอาบัติที่เป็นโทษทางโลกนั้นจะพิจารณาจากกฎหมายและกฎระเบียบต่าง ๆ ทางสังคมที่
พระภิกษุไปพำนักอยู่เป็นสำคัญ ในการพัฒนาสมณสารูปของพระภิกษุนั้น โลกวัชชะถือเป็นปัจจัยสำคัญมาตั้งแต่
สมัยพุทธกาลจนถึงปัจจุบัน โดยความหมายนัยที่ 1 ของคำว่า “โลกวัชชะ” คือ อาบัติที ่เป็นโทษทางโลก ซึ่ง
พิจารณาโทษจากกฎหมายบ้านเมืองและกฎระเบียบทางสังคมอื่น ๆ ที่พระภิกษุจำเป็นต้องทราบและปฏิบัติตาม 
มิฉะนั้นก็จะถูกลงโทษเช่นเดียวกับประชาชนโดยทั่วไป และความหมายนัยที่ 2 คือ การกระทำที่ประชาชนติเตียน 
ซึ่งอาจจะพิจารณาได้ยากกว่าโทษทางโลกเพราะนอกจากจะไม่มีปรากฏเป็นลายลักษณ์อักษรแล้ว ประชาชนแต่ละ
คนยังอาจวินิจฉัยการกระทำหนึ่ง ๆ ของพระภิกษุแตกต่างกัน ทั้งนี้ขึ้นอยู่กับพื้นฐานความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับ
พระวินัยเป็นสำคัญ นอกจากนี้ ประชาชนบางส่วนอาจติเตียนพระภิกษุด้วยเจตนาร้ายหรืออคติจึงยิ่งทำให้เกิดบาป



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                                                    Journal of MCU Nakhondhat | 185 

โทษต่อตนเอง 2) เสนอข้อควรพิจารณาก่อนดำเนินการติเตียนพระภิกษุ ซึ่งคำติเตียนของประชาชนจะมีประโยชน์
ต่อการพัฒนาสมณสารูปของพระภิกษุถ้าประชาชนพิจารณาแล้วตนเองมีครบทั้ง 5 องค์ประกอบ อันได้แก่ (1) คำ
ติเตียนนั้นสอดคล้องกับข้อเท็จจริง (2) ผู้ติเตียนมีความรู้เกี่ยวกับบทบัญญัติแห่งศีลและอภิสมาจารต่าง ๆ ของ
พระภิกษุเป็นอย่างดี (3) ผู้ติเตียนทราบเกณฑ์พ้ืนฐานในการพิจารณาสมณสารูปของพระภิกษุ (4) ผู้ติเตียนมีเจตนา
ดีและไม่มีอคติต่อพระภิกษุ และ (5) วิธีการติเตียนต้องไม่ทำให้ตัวผู้ติเตียนเองเกิดบาปโทษ ทั้งนี้ ในวงการสงฆ์ก็มี
ระบบการตรวจสอบข้อเท็จจริงและลงโทษพระภิกษุที่กระทำผิดอยู่แล้ว ถ้าประชาชนคนใดประสงค์ที่จะมีส่วนร่วม
ในการพัฒนาสมณสารูปของพระภิกษุ แต่ไม่อยากเสี่ยงที่จะมีบาปติดตัวด้วยเหตุใดเหตุหนึ่ง อาทิเช่น รู้สึ กไม่แน่ใจ
ว่าตนเองมีความรู้เกี่ยวกับพระวินัยอย่างชัดเจนหรือไม่ ประชาชนอาจพิจารณาเลือกวิธีการอ่ืนแทนการติเตียนด้วย
ตนเอง ตัวอย่างเช่น การรายงานข้อเท็จจริงเกี่ยวกับพฤติกรรมของพระภิกษุรูปนั้น ๆ ให้พระผู้ใหญ่ภายในวัดหรือ
พระสังฆาธิการทราบ เพื่อให้ช่วยวินิจฉัยและดำเนินการติเตียน ตักเตือน หรือลงโทษ ในระดับต่าง ๆ ดังนั้น ถ้า
ประชาชนคนใดมีความตั้งใจจริงที่จะช่วยทำนุบำรุงศาสนาก็อาจเริ่มต้นจากการพัฒนาตนเองให้มีความพร้อมใน 5 
องค์ประกอบเหล่านี้อยู่เป็นนิจ เพ่ือให้พระพุทธศาสนาอยู่คู่กับสังคมไทยอย่างยั่งยืนสืบไป จากผลการวิจัยดังกล่าว
ข้างต้น ผู้วิจัยขอนำเสนอข้อเสนอแนะต่อหน่วยงานด้านการส่งเสริมคุณธรรมจริยธรรมของประชาชน อาทิเช่น 
สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ องค์กรส่งเสริมคุณธรรมจริยธรรมต่าง ๆ ตลอดจนสถาบันทางการศึกษาทุก
ระดับ ให้ช่วยจัดกิจกรรมเพื่อส่งเสริมเยาวชนและประชาชนให้มีความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับพระวินัยและการ
พิจารณาสมณสารูปของพระภิกษุ รวมทั้งการเป็นผู้ติชมพระภิกษุอย่างมีคุณภาพ ตลอดจนการเป็นผู้เสพข่าวสาร
อย่างมีวิจารณญาณ เพ่ือให้เยาวชนและประชาชนมีสติและปัญญาในการใช้ชีวิตท่ามกลางยุคข้อมูลข่าวสารที่เต็มไป
ด้วยข่าวปลอมดังเช่นในปัจจุบัน อีกท้ังยังเป็นการส่งเสริมให้เยาวชนและประชาชนเหล่านั้นมีส่วนร่วมในการพัฒนา
สมณสารูปของพระภิกษุอย่างมีประสิทธิภาพมากยิ่งขึ้น ซึ่งถือเป็นการช่วยทำนุบำรุงพระพุทธศาสนาในอีกทางหนึ่ง 
ยิ่งไปกว่านั้น ผู้วิจัยยังเห็นว่าสถาบันครอบครัวน่าจะเป็นปัจจัยสำคัญยิ่งในการส่งเสริมคุณธรรมจริยธรรมให้แก่
เยาวชน ดังนั้น พ่อแม่ ผู้ปกครอง จึงควรศึกษาหาความรู้เกี่ยวกับเรื่องต่าง ๆ ดังกล่าว เพื่อเป็นแบบอย่างที่ดีและ
เป็นพื้นฐานในการถ่ายทอดความรู้เหล่านั้นให้แก่บุตรหลานของตนได้ ประเทศไทยของเราจะได้มีพุทธศาสนิกชนที่
มีคุณภาพมากยิ่งข้ึน 
 
เอกสารอ้างอิง 
เจษฎา บัวบาล. (2560). โลกวัชชะ: ใครคือผู้กำหนดพฤติกรรมที่เหมาะสมของพระ? เรียกใช้เมื่อ 11 มีนาคม 2566 

จาก https://prachatai.com/journal/2017/11/73914 
ก ิ เ ล น  ป ร ะล อ ง เ ช ิ ง .  ( 2 5 6 4 ) .  โ ท ษ ข อ ง โ ล ก ว ั ช ช ะ .  เ ร ี ย ก ใ ช ้ เ ม ื ่ อ  1 1  ม ี น า ค ม  2 5 6 6  จ าก 

https://www.thairath.co.th/news/local/2184430 
คณาจารย์โรงพิมพ์เลี่ยงเชียง. (2550). วินัยมุข เล่ม 1 ฉบับมาตรฐาน. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์เลี่ยงเชียง. 
ท อ ง ย ้ อ ย  แ ส ง ส ิ น ช ั ย .  ( 2 5 6 0 ) .  บ า ล ี วั น ล ะ ค ำ .  เ ร ี ย ก ใ ช ้ เ ม ื ่ อ  1 9  ม ก ร า ค ม  2 5 6 5  จ า ก 

https://www.facebook.com/315075048690020/posts/d41d8cd9/683336935197161/ 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช ป.ธ.9). (2551). พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสน์คำวัด. (พิมพ์ครั้งที่ 3) . 

กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภาและสถาบันบันลือธรรม. 
พระมหาบุญโฮม ปริปุณฺณสีโล (ไชยฤทธิ์). (2559). “ปัณณัตติวัชชะ และโลกวัชชะ คำที่คนไทยยัง เข้าใจผิด.”. 

เรียกใช้เมื่อ 21 มีนาคม 2565 จาก http://www.mahabunhome.com/lokavatcha.html 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2534). พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถาแปล ชุด 91 เล่ม. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ มหาม

กุฏราชวิทยาลัย. 



186 | Vol.10 No.5 (May 2023)                                                    ปีที่ 10 ฉบับที่ 5 (พฤษภาคม 2566) 

สถาบันนิต ิธรรมาลัย. (2565). ส ่วนที ่ 1 โทษ (มาตรา 18 -38). เร ียกใช้เมื ่อ 24 สิงหาคม 2565 จาก 
https://www.drthawip.com/criminalcode/1-7 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2559). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ์ครั้งที่ 27). 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์พระพุทธศาสนาของธรรมสภา. 

สำนักงานราชบัณฑิต. (2556). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร: 
อบริษัท นานมีบุ๊คส์พับลิเคชั่นส์ จำกัด. 

สุจินต์ บริหารวนเขตต์. (2562). พระช่วยน้ำท่วม คนเข้าใจผิด บวชทำไม นับถือพุทธทำไม. เรียกใช้เมื ่อ 11 
พฤษภาคม 2565 จาก https://www.youtube.com/watch?v=YtQj5CBN8pk 

Jitrarut P. (2565). โดนกดดันหนัก ‘พระ’ ตั้งวงกระดกเหล้ากับชาวบ้านในวัด ยอมสึกแล้ว หลังอ้างดื่ม ฆ่าโควิด. 
เรียกใช้เมื่อ 28 กรกฎาคม 2565 จาก https://ch3plus.com/news/social/ch3onlinenews/290141 

Nation Online. (2565). สรุปดราม่า “พระอาจารย์แจ้” พร้อมทำความรู้จักคือใคร ? เรียกใช้เมื่อ 24 สิงหาคม 
2565 จาก https://www.nationtv.tv/news/378877352 

 

 
 


