
30 | Vol.9 No.12 (December 2022)                        ปีที่ 9 ฉบับที่ 12 (ธันวาคม 2565) 

บทความวิจยั 
 

การศึกษาธาตุสมุฏฐานในคัมภีร์แพทย์แผนไทยตามแนวคิดขันธ์ 5  
ของพุทธศาสนา* 

A STUDY OF THE CAUSE OF DISEASE BY THE ELEMENTS IN THAI 
TRADITIONAL MEDICINE SCRIPTURES ACCORDING TO  

THE FIVE AGGREGATES OF BUDDHISM 
 

 ศิริวรรณ เกตุเพชร  
Siriwan Ketpet 

ยิ่งยง เทาประเสริฐ 
Yingyong Taoprasert 
กันยานชุ เทาประเสริฐ  

Kanyanoot Taoprasert  
ศิวพงษ์ ตันสุวรรณวงค์ 

Siwapong Tansuwanwong 
วิทยาลัยการแพทย์พ้ืนบ้านและการแพทย์ทางเลือก มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงราย 

School of Traditional and Alternative Medicine. Chiang Rai Rajabhat University, Thailand 
E-mail: ketpet63@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 
  บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาบทบาทของธาตุทั้ง 4 ต่อสาเหตุการเกิดโรค
ของร่างกายตามแนวคิดขันธ์ 5 ของพุทธศาสนา โดยศึกษาข้อมูลจากตำราการแพทย์แผนไทย
และพระไตรปิฎก การสัมภาษณ์เชิงลึกผู้รู้ด้านพระไตรปิฎก และวิเคราะห์ข้อมูลเชิงเปรียบเทียบ
กับวิทยาศาสตร์การแพทย์ ผลการวิจัยพบว่า ขันธ์ 5 คือชีวิตที่ประกอบด้วยร่างกายและจิตใจ 
ซึ่งร่างกายเกิดจากการปฏิสนธิระหว่างธาตุพ่อกับแม่ ส่วนจิตใจเกิดจากการจุติของจิตเดิมเพ่ือ
มาเกิดในร่างของทารกในภพใหม่ โดยร่างกายนั้นสร้างขึ้นจากอาหาร ซึ่งอาหารสร้างมาจากธาตุ
ทั้ง 4 คือ ดิน น้ำ ลม ไฟ ดังนั้นจึงสรุปได้ว่า ธาตุทั้ง 4 มีบทบาทสร้างร่างกายโดยผ่านอาหาร 
นอกจากนั้นแนวคิดขันธ์ 5 ยังแสดงให้เห็นว่าบทบาทของธาตุทั้ง 4 ได้สร้างร่างกายให้อยู่ในรูป
ของสภาวะทั้ง 4 ได้แก่ สภาวะแข็ง คงตัว คงรูป เป็นโครงสร้างของร่างกาย สภาวะเหลว คงตัว 
แต่ไม่คงรูป เมือ่ถูกพัดพาโดยวาโยธาตุจึงเกิดเป็นสภาวะไหล ลำเลียงของเหลวไหลเวียนไปหล่อ
เลี้ยงทั่วร่างกาย เมื่ออาหารที่เข้าสู่ร่างกายถูกย่อยสลายเป็นสารอาหารและถูกนำไปสร้าง

 
*

 Received August 9, 2022; Revised September 10, 2022; Accepted December 21, 2022 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 31 

ร่างกายโดยการเกิดปฏิกิริยาชีวเคมี (เมตาบอลิซึม) จนได้เป็นพลังงาน (สภาวะร้อน) ร่างกายจึง
เจริญเติบโตขึ้นพร้อมๆ กับจิตที่สิงสู่อยู่ในร่างกาย แต่ถึงอย่างไรอวัยวะของร่างกายที่สร้างขึ้น
จากธาตุทั้ง 4 ก็ย่อมเสื่อมโทรมไปตามอายุ ประกอบกับกรรมเก่าที่สืบทอดมากับจิตเดิมก็ย่อม
บงการให้การสร้างร่างกายของทารกแต่ละคนมีความสมบูรณ์แตกต่างกัน ด้วยเหตุนี้ธาตุทั้ง 4 
รวมถึงจิตใจจึงเป็นสาเหตุของการเกิดโรค  
คำสำคัญ : ธาตุ, ขันธ์ 5, สมุฏฐานโรค, คัมภีร์แพทย์แผนไทย 
 
Abstract  
  This research article aimed to investigate the roles of the four elements 
affecting the causes of disease based on the five aggregates of Buddhism. 
Documentary reviews on Thai traditional textbooks and Tripitaka as well as 
indepth interview with the expertise of Tripitaka were undertaken and analyzing 
comparative study with medical science. The results revealed that the five 
aggregates were life consisted of body and mind. The body arose from the 
fertilization between the father and mother elements, while the mind arose from 
the death of consciousness to be rebirth in the body of infant in the new world. 
The body was made up from food which consisted of the four elements: earth, 
water, wind, and fire. Therefore, it could be concluded that all four elements 
played a role in building the body through food. In addition, the concept of five 
aggregates also showed that the role of the four elements which created the 
body in which was form of the four states, namely Solid state which was structure 
of the body. Liquid state which was not stable. When blown by the wind 
element, it became fluid state that transports liquid to nourish the whole body.  
When food entered the body, it was broken down into nutrients and taken in to 
the body by biochemical reactions (Metabolism) until it became energy (energy 
state). Then, the body thus grew along with the consciousness that resided in 
the body. However, the organs of the body created from the four elements 
would deteriorate with age. In addition, the old karma inherited with the 
consciousness would inevitably direct the creation of the body of each infant 
with different perfection.  All in all, the four elements, including the mind, were 
the causes of the disease.   



32 | Vol.9 No.12 (December 2022)                        ปีที่ 9 ฉบับที่ 12 (ธันวาคม 2565) 

Keywords : Element, Five aggregates, Cause of disease, Thai traditional medicine 
scriptures 

 
บทนำ 
  การแพทย์แผนไทยเป็นภูมิปัญญาในการดูแลรักษาสุขภาพของคนไทย สั่งสมและ
พัฒนาท่ามกลางแนวความเชื่อดั้งเดิมในเรื่องของผีและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ส่งผลต่อความเจ็บป่วย ผูก
โยงเข้ากับประสบการณ์แห่งการเรียนรู้และสั่งสมความรู้จากการลองผิดลองถูกในการต่อสู้กับ
โรคภัยไข้เจ็บตามสัญชาตญาณพื้นฐานของมนุษย์ ผสมผสานกับแนวความเชื่อของจีนในการ
อธิบายสภาวะร้อน-เย็น และแนวความเชื่อในด้านพิธีกรรมจากลัทธิพราหมณ์ กระทั่ง พ.ศ. 235 
ได้ปรากฏหลักฐานการส่งสมณทูตมาเผยแพร่พุทธศาสนาในดินแดนสุวรรณภูมิ ส่งผลให้พุทธ
ศาสนาเริ่มเข้ามามีบทบาทในวิถีชีวิตของชนเผ่าไท และได้นำหลักธรรมธาตุทั้ง 4 มาใช้อธิบาย
องคาพยพและความเจ็บป่วยในการแพทย์แผนไทย (สุวศิน พลนรัตน์, 2558) 
  ปัจจุบันการแพทย์แผนไทยมีบทบาทเป็นการแพทย์ทางเลือกระบบหนึ่งในระบบ
สุขภาพของไทย แพทย์แผนไทยมีหน้าที่โดยตรงที่จะกระทำต่อมนุษย์เกี่ยวกับการแนะนำ การ
ตรวจโรค การวินิจฉัยโรค การบำบัดโรค การรักษาโรค การป้องกันโรค การส่งเสริมและฟื้นฟู
สุขภาพ โดยอาศัยองค์ความรู้ซึ่งถ่ายทอดหรือพัฒนาสืบต่อกันมาตามตำราการแพทย์แผนไทย
หรือจากสถานศึกษาที่สภาการแพทย์แผนไทยรับรอง แต่ถึงอย่างไรด้วยเหตุที่แนวคิดทฤษฎี
เกี่ยวกับสมุฏฐานโรคที่ปรากฏในตำราการแพทย์แผนไทยที่ใช้เป็นหลักประกอบการเรียนการ
สอนในปัจจุบัน เป็นแนวคิดท่ีอธิบายโดยอ้างอิงแนวคิดธาตุ 4 ของพุทธศาสนาจนเกิดเป็นความ
เชื่อพื้นฐานว่ามนุษย์ที่เกิดมาล้วนประกอบด้วยธาตุทั้ง 4 ได้แก่ ปถวีธาตุ (ธาตุดิน) อาโปธาตุ 
(ธาตุน้ำ) วาโยธาตุ (ธาตุลม) และเตโชธาตุ (ธาตุไฟ) และร่างกายจะปกตินั้น ธาตุทั้ง 4 จะต้อง
สมดุลกัน (บุษบา ประภาสพงศ์ และคณะ, 2552)  ดังปรากฏข้อความในพระคัมภีร์มหาโชตรัต 
ซึ่งแสดงให้เห็นว่าแพทย์แผนไทยได้นำแนวคิดธาตุ 4 และขันธ์ 5 ของพุทธศาสนามาเป็นพ้ืนฐาน
ในการอธิบายรายละเอียดของชีวิตทั้งในส่วนของร่างกายและจิตใจ ดังนี้ 
  “...อันว่าธาตุทั ้งหลาย 4 คือปถวีธาตุ 20 ประการ มีเกศาเปนต้น อาโปธาตุ 12 
ประการ มีปิตตังเปนต้น ธาตุเพลิง 4 กอง มีสันตัปปัคคีเปนต้น ธาตุลม 6 จำพวก มีอุทธังคมา
วาตเปนต้น รวมกันเปนธาตุ 42 ด้วยกันดังนี้ จัดเปนขันธ์ทั้ง 5 มีรูปขันธ์เปนต้น แลธาตุทั้ง 4 ที่
กล่าวมานั้น ก็เกิดในรูปขันธ์ทั้งสิ้น อาไศรยแก่กันคือรูปธรรมนามธรรมเนื่องถึงกัน รูปมิได้
บังเกิดมีนามก็มิได้มี รูปบังเกิดมีแตจิตรปติสนธิ เนื่องกันกว่าจะถึงพระนิพพานนับได้หลายแสน
โกฏชาตินั้น ลักษณอากาศธาตุนั้นมีอยู่ทั ้งภายในภายนอก สุดแต่มีระหว่างในที่ใดที่นั ้น ก็
เรียกว่าอากาศธาตุ...” (บุษบา ประภาสพงศ์ และคณะ, 2552) 
 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 33 

  โดยแพทย์ไทยดั้งเดิมได้นำคุณลักษณะและคุณสมบัติของธาตุทั้ง 4 มาเป็นฐานในการ
อธิบายเชื่อมโยงกับลักษณะอาการเจ็บป่วยที่ปรากฏขึ้นแก่ร่างกายของคนไข้ ซึ่งเมื่ออ่านแล้วทำ
ให้รับรู้ได้ถึงลักษณะอาการที่จะเกิดขึ้นเมื่อธาตุแต่ละอย่างพิการหรือผิดปกติ เช่น คัมภีร์ธาตุ
วิวรณ์อธิบายลักษณะอาการเจ็บป่วยเมื่อธาตุแต่ละอย่างพิการ (ป่วย/เป็นโรค) ความว่า “...ปถวี
ธาตุพิการ ทำให้กายคนไข้แข็งกระด้าง ตึงชา เนื้อหนังเหี่ยวแห้ง แข็งดังขอนไม้...อาโปธาตุ
พ ิการ ให ้พร ุน เป ื ่อยเป ็นห ิด เป ็นฝี  บางท ี เป ็น เม ็ดค ันท ั ่ วกาย ม ีน ้ ำ เหล ืองไหลปี่   
กลิ่นเหม็นเน่า...” คัมภีร์กุฏฐโรค อธิบายลักษณะอาการของโรคเรื้อนที่เกิดขึ้นกับร่างกายโดย
สัมพันธ์กับคุณลักษณะของธาตุทั้ง 4 ความว่า “...กุฏฐโรคเกิดแต่กองเตโชธาตุ เมื่อจะบังเกิดขึ้น 
กระทำให้เมื่อยทั่วสรรพางค์กาย ให้สะบัดร้อนสะท้านหนาวดุจเป็นไข้ แล้วจึงผุดแดงขึ้นมาเป็น
เม็ด สัณฐานดุจดังประดงเพลิง...ถ้านานเข้าจะกระทำให้ตัวพองไป ดุงเพลิงไหม้...” เป็นต้น  
  ทั้งนี้ การอธิบายอย่างย่นย่อว่าโรคเกิดจากความผิดปกติของธาตุทั้ง 4 หรือเรียกโดยย่อ
ว่า “ธาตุสมุฏฐาน” ดังเนื้อความที่ยกเป็นตัวอย่างข้างต้น อาจเพียงพอที่จะเป็นคำตอบของ
ปัญหาสุขภาพในบริบทของสังคมไทยดั้งเดิมซึ่งผู้คนล้วนให้ความเคารพและยอมรับในบทบาท
ของ พระ ครู และแพทย์ อย่างไร้ข้อกังขา ทว่าเมื่อการแพทย์แผนปัจจุบันเข้ามามีอิทธิพลใน
ระบบการดูแลรักษาสุขภาพของคนไทย และปัจจุบันกลายเป็นการแพทย์กระแสหลักของ
ประเทศไทยและของโลก ประกอบกับบริบทด้านสุขภาพของคนไทยที่เปลี่ยนแปลงไปจากเดิม 
การอธิบายสาเหตุการเกิดโรคโดยอ้างอิงแนวคิดธาตุ 4 จึงค่อนข้างเป็นนามธรรมและไม่
เช ื ่อมโยงกับการรับรู ้ของผู ้ป่วยรวมถึงแพทย์แผนไทยรุ ่นใหม่ ที่ เต ิบโตท่ามกลางความ
เจริญก้าวหน้าของวิทยาศาสตร์การแพทย์ และไม่มีโอกาสได้ศึกษาลุ่มลึกในแนวคิดขันธ์ 5 และ
ธาตุ 4 ของพุทธศาสนาเฉกเช่นแพทย์แผนไทยดั้งเดิมที่ถือการบวชเรียนหลักธรรมคำสอนของ
พุทธศาสนาเป็นเครื่องมือในการแสวงหาความรู้  
 ดังนั้นเพื่อให้การพัฒนาแนวคิดธาตุสมุฏฐานของการแพทย์แผนไทยเป็นการพัฒนาที่
เริ่มต้นจากความเข้าใจที่ถูกต้องต่อข้อเขียนและแนวคิดทฤษฎีพ้ืนฐานที่แพทย์แผนไทยได้อ้างอิง
มาแต่เดิม ผู้ศึกษาในฐานะนักศึกษาปริญญาเอกของวิทยาลัยการแพทย์พื้นบ้านและการแพทย์
ทางเลือก มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงราย ที่ได้มีโอกาสศึกษาเจาะลึกความรู้ในคัมภีร์แพทย์แผน
ไทยฉบับต่างๆ และมีความสนใจศึกษาเจาะลึกในประเด็นความรู้สมุฏฐานโรคของการแพทย์
แผนไทย จึงเล็งเห็นความสำคัญว่าการปรับปรุงความรู้สมุฏฐานโรคของการแพทย์แผนไทย
โดยเฉพาะธาตุสมุฏฐานให้เป็นความรู ้ที ่สามารถอธิบายได้อย่างร่วมสมัยกับวิทยาศาสตร์
การแพทย์ จำเป็นต้องเริ่มจากการศึกษาเจาะลึกแนวคิดขันธ์ 5 และธาตุ 4 ของพุทธศาสนา 
เพื่อที่แพทย์แผนไทยจะสามารถนำความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้องเกี่ยวกับบทบาทของธาตุทั้ง 4 
ไปขยายผลเชื่อมโยงหรือเทียบเคียงกับความรู้วิทยาศาสตร์การแพทย์ กระทั่งสามารถปรับปรุง



34 | Vol.9 No.12 (December 2022)                        ปีที่ 9 ฉบับที่ 12 (ธันวาคม 2565) 

ความรู้ธาตุสมุฏฐานหรือการอธิบายบทบาทของธาตุทั้ง 4 ต่อสาเหตุการเกิดโรคของร่างกายได้
อย่างร่วมสมัยต่อไป 
 วัตถุประสงค์การวิจัย 

เพื่อศึกษาบทบาทของธาตุทั้ง 4 ต่อสาเหตุการเกิดโรคของร่างกายตามแนวคิดขันธ์ 5 
ของพุทธศาสนา 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
 การศึกษาครั้งนี้ใช้การสืบค้นข้อมูลจากเอกสารตำราและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ร่วมกับ
การสัมภาษณ์เชิงลึกผู้รู้ด้านพระไตรปิฎก แบ่งการวิจัยออกเป็น 3 ขั้นตอน ดังนี้ 
 1. สืบค้นข้อมูลจากเอกสารตำราและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ได้แก่ 
        1.1 การสืบค้นคำอธิบายเกี่ยวกับธาตุสมุฏฐานที่ปรากฏในตำราการแพทย์แผน
ไทย ได้แก่ ตำราแพทย์ศาสตร์สงเคราะห์ ภูมิปัญญาทางการแพทย์และมรดกทางวรรณกรรม
ของชาติ และตำราแพทย์แผนโบราณทั่วไป สาขาเวชกรรม เล่ม 1-2  
        1. 2 การสืบค้นคำอธิบายเกี่ยวกับชีวิตมนุษย์ที่ปรากฏในพระไตรปิฎกแปลไทย 
ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, คัมภีร์วิมุตติมรรค, พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวล
ธรรม และหนังสือพุทธธรรมฉบับปรับขยาย โดยเน้นสืบค้นในประเด็น แนวคิดการกำเนิดมนุษย์ 
องค์ประกอบของชีวิตมนุษย์ และบทบาทของธาตุทั้ง 4 ต่อการกำเนิดมนุษย์ การดำรงอยู่ได้
ของชีวิต และต่อสาเหตุการเกิดโรคของร่างกาย  
 2. สัมภาษณ์เชิงลึกกับผู้ช่วยศาสตราจารย์เสถียร ชาวไทย ผู้ทรงความรู้ในพระไตรปิฎก 
ในประเด็นบทบาทของธาตุทั้ง 4 ตามแนวคิดขันธ์ 5 ของพุทธศาสนา  
  3. วิเคราะห์บทบาทของธาตุทั้ง 4 ตามหลักพุทธศาสนาเชื่อมโยงกับวิทยาศาสตร์
การแพทย์ในส่วนของกายวิภาคศาสตร์และสรีรวิทยา ชีวเคมี และโภชนาการ โดยเน้นวิเคราะห์
ใน 2 ประเด็น คือ ธาตุทั้ง 4 สร้างร่างกายอย่างไร และธาตุทั้ง 4 เป็นสาเหตุการเกิดโรคของ
ร่างกายอย่างไร 
 
ผลการวิจัย 
  ขันธ์ 5 คือชีวิตที่ประกอบด้วยร่างกายและจิตใจ หรือที่เรียกโดยภาษาธรรมว่ารูปและ
นาม โดยร่างกายเกิดขึ้นจากการปฏิสนธิระหว่างธาตุพ่อกับแม่ หรือที่การแพทย์ปัจจุบันอธิบาย
ว่าเกิดจากการปฏิสนธิระหว่างเซลล์อสุจิ (sperm) ของพ่อกับเซลล์ไข่ (ovum) ของแม่ ส่วน
จิตใจนั้นเกิดจากการจุติของจิต (จิตเดิม) เพื่อมาเกิดในร่างกายของทารกที่เติบโตขึ้นในครรภ์
มารดา ดังพุทธพจน์ที่กล่าวถึงเหตุปัจจัยแห่งการตั้งครรภ์ ในมหาตัณหาสังขยสูตรว่า “...ภิกษุ
ทั้งหลาย เพราะปัจจัย 3 ประการประชุมพร้อมกัน การถือกำเนิดในครรภ์จึงมีได้...เมื ่อใด 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 35 

มารดาบิดาอยู่ร่วมกัน มารดามีระดู และคันธัพพะก็ปรากฏ เมื่อนั้นการถือกำเนิดในครรภ์จึงมี
ได.้..” (ม. มู. 12/408 /443-444) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)    การปฏิสนธิระหว่าง
เซลล์สืบพันธุ์ของพ่อกับแม่ ถือเป็นจุดเริ่มต้นของการสร้างแบบแผนทางพันธุกรรม (DNA) ที่จะ
กำกับการสร้างร่างกายมนุษย์แต่ละคนให้เป็นไปตามเชื้อสายเผ่าพันธุ์ของพ่อและแม่ ขณะที่การ
จุติของจิตคือการที่จิตดวงเดิมได้ถูกทำให้ตายจากภพภูมิเก่า เหลือเพียงกรรมเก่าที่สืบทอดมา
จากอดีตชาติซึ่งกรรมเก่านี้จะนำจิตให้เคลื่อนไปเกิดในภพภูมิใหม่ซึ่งในมนุษยภูมิก็คื อการที่จิต
ได้เคลื่อนมาเกิดในร่างกายของทารกที่ถือกำเนิดขึ้นในครรภ์มารดา ดังพุทธพจน์ในจูฬกัมมวิ
ภังคสูตรว่า “...สัตว์ทั้งหลายมีกรรมเป็นของตน มีกรรมเป็นทายาท มีกรรมเป็นกำเนิด มีกรรม
เป็นเผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่พึ่งอาศัย กรรมย่อมจำแนกสัตว์ทั้งหลายให้เลวและดีต่างกัน...” (ม.อุ. 
14/289/350) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
  ทั้งนี้ หากจะตั้งคำถามว่า จิตเดิมจะมาสิงสู่ในร่างกายของทารกเมื่อไร? การศึกษานี้
เห็นควรที่จะตอบคำถามดังกล่าวตามแนวคิดของการแพทย์พื้นบ้านล้านนาซึ่งผ่านการวิจัย 
สังคายนา ตรวจสอบและพัฒนาให้เป็นระบบเชิงวิชาการที่มีทั้งทฤษฎีและปฏิบัติ โดยวิทยาลัย
การแพทย์พื้นบ้านและการแพทย์ทางเลือก มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงราย ภายใต้การนำของ
ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร. (ยิ่งยง เทาประเสริฐ, 2546) และการสนับสนุนทุนวิจัยจากสำนักงาน
กองทุนสนับสนุนการวิจัย ซึ่งสรุปว่า จิตเดิมจะมาสิงสู่ในร่างของทารกเมื่อทารกในครรภ์มี
พัฒนาการได้ 6 สัปดาห์ ดังข้อความว่า “...จิตเริ่มต้นไม่ว่าภพไหนชาติไหนจะเป็นตัวกำหนด
คุณลักษณะความแตกต่างของมนุษย์แต่ละคน ซึ่งจะมีกรรมเป็นตัวกำกับมาด้วยเสมอ เมื่อเริ่มมี
การปฏิสนธิระหว่างธาตุเพศชาย (ธาตุดิน) กับธาตุเพศหญิง (ธาตุน้ำ) ขึ้นในครรภ์มารดาก็จะก่อ
ตัวเป็นรูป/องค์/ร่าง หรืออาการ 32 ขึ้นมาเป็นอวัยวะต่างๆ ของร่างกาย อวัยวะต่างๆ จะ
เจริญเติบโตตามอายุครรภ์ของมารดาจนครบกำหนดคลอดซึ่งรูป/องค์/ร่าง ดังกล่าว เกิดจาก
การปฏิสนธิของตัวอ่อนที่มีพัฒนาการขึ้นตามลำดับโดย 
   7 วันแรกหลังปฏิสนธิ  จะมีลักษณะเหมือนน้ำล้างเนื้อ 
    7 วันที่ 2 (14 วัน)  จะมีลักษณะเป็นก้อนเลือดเล็กๆ  
   7 วันที่ 3 (21 วัน)  จะมีลักษณะเป็นไข่งู  
   7 วันที่ 4 (28 วัน)  จะมีลักษณะเป็นแววตานกยูง 
    7 วันที่ 5 (35 วัน)  จะเป็นปัญจะสาขา และ 
   7 วันที่ 6 (42 วัน)  เกิดหน้าผาก จิตเดิมจะมาจุติ ถือว่าเริ ่มเกิดชีวิต
ใหม.่..” 

เมื่อศึกษาเพิ่มเติมตามความรู้ของวิทยาศาสตร์การแพทย์ พบว่า ช่วงสัปดาห์ที่ 6 ของ
การตั้งครรภ์ เป็นช่วงที่ร่างกายของทารกมีการพัฒนาอวัยวะในส่วนของสมองประสาทเกิดขึ้น
อย่างรวดเร็ว ดังนั้นหากจะอ้างอิงตามแนวคิดของการแพทย์พ้ืนบ้านล้านนาซึ่งเป็นการแพทย์ที่



36 | Vol.9 No.12 (December 2022)                        ปีที่ 9 ฉบับที่ 12 (ธันวาคม 2565) 

ยึดขันธ์ 5 และธาตุ 4 ของพุทธศาสนาเป็นฐานในการอธิบายที ่มาของชีวิตเช่นเดียวกับ
การแพทย์แผนไทย จึงอธิบายได้ว่า จิตเดิมย่อมมาสิงสู่ในร่างกายของทารกเมื่อทารกเริ่มมีการ
พัฒนาอวัยวะในส่วนของสมองประสาท โดยจิตเดิมที่มีกรรมเก่าสืบทอดมาด้วยนั้นย่อมมี
บทบาทบงการการสร้างร่างกายของทารกแต่ละคนให้มีความสมบูรณ์แตกต่างกัน ดังพุทธพจน์
ในจูฬกัมมวิภังคสูตรว่า “...บุคคลบางคนในโลกนี้ เป็นสตรีก็ตาม เป็นบุรุษก็ตาม เป็นผู้
เบียดเบียนสัตว์ทั ้งหลายด้วยฝ่ามือบ้าง ด้วยก้อนดินบ้าง ด้วยท่อนไม้บ้าง ด้วยศัสตราบ้าง 
เพราะกรรมนั้นที่เขาให้บริบูรณ์ ยึดมั่นไว้อย่างนั้น หลังจากตายแล้ว เขาจึงไปเกิดในอบาย ทุคติ 
วินิบาต นรก หลังจากตายแล้ว ถ้าไม่ไปเกิดในอบาย ทุคติ วินิบาต นรก กลับมาเกิดเป็นมนษุย์
ในที่ใดๆ เขาก็จะเป็นผู้มีโรคมาก...ส่วนบุคคลบางคนในโลกนี้ เป็นสตรีก็ตาม เป็นบุรุษก็ตาม 
เป็นผู้ไม่เบียดเบียนสัตว์ทั้งหลายด้วยฝ่ามือบ้าง ด้วยก้อนดินบ้าง ด้วยท่อนไม้บ้าง ด้วยศัสตรา
บ้าง เพราะกรรมนั้นที่เขาให้บริบูรณ์ยึดมั่นไว้อย่างนั้น หลังจากตายแล้ว  เขาจึงไปเกิดในสุคติ
โลกสวรรค์ หลังจากตายแล้ว ถ้าไม่ไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์ กลับมาเกิดเป็นมนุษย์ในที่ใดๆ เขา
ก็จะเป็นผู้มีโรคน้อย...” (ม.อุ. 14/351/291 (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)   
  ทั้งนี้ การเจริญเติบโตเป็นร่างกายที่สมบูรณ์ต้องอาศัยบทบาทของธาตุทั้ง 4 คือ ดิน 
น้ำ ลม ไฟ (พลังงานแสงอาทิตย์) ซึ่งเป็นปัจจัยในการสร้างอาหาร กล่าวคือ การเจริญเติบโต
ของมนุษย์ทุกคนย่อมต้องอาศัยมวลสารจากอาหารเป็นปัจจัย นั่นคือ ดินที่อุดมด้วยแร่ธาตุชนิด
ต่างๆ น้ำทั้งที่ซึมซาบอยู่ในดินและชุ่มแช่อยู่ในห้วย หนอง คลอง บึงต่างๆ อากาศทั้งที่แทรกตัว
อยู่ในดินและในพื้นที่ว่างทั่วไปบนพื้นโลก และไฟหรือพลังงานแสงจากดวงอาทิตย์ เหล่านี้ล้วน
เป็นปัจจัยในการเจริญเติบโตและการสร้างอาหารของพืชที่ต้องอาศัยกระบวนการสังเคราะห์
ด้วยแสง (photosynthesis) เพื่อเปลี่ยนแก๊สคาร์บอนไดออกไซด์และน้ำให้เป็นพลังงานเคมใีน
รูปของสารประกอบอินทรีย์หรือสารประกอบที่มีคาร์บอนเป็นองค์ประกอบ ดังนั้น เมื่อพืชที่
อุดมด้วยมวลสารจากธาตุทั้ง 4 กลายเป็นอาหารของสัตว์ และสัตว์หลายชนิดก็ถูกนำมาเป็น
อาหารของมนุษย์ อาหารที่บริบูรณ์ด้วยมวลสารอาหารจากดิน น้ำ ลม ไฟ จึงมีบทบาทสร้าง
ร่างกายมนุษย์ให้อยู่ในรูปของสภาวะทั้ง 4 ได้แก่ สภาวะแข็ง (Solid State) คงตัว คงรูป เป็น
โครงสร้างของร่างกาย สภาวะเหลว (Liquid state) คงตัว แต่ไม่คงรูป เมื่อถูกพัดพาโดยวาโย
ธาตุจึงเกิดเป็นสภาวะไหล (Fluid State) ลำเลียงของเหลวไหลเวียนไปหล่อเลี้ยงทั่วร่างกาย 
เมื่ออาหารที่เข้าสู ่ร่างกายถูกย่อยสลายเป็นสารอาหารและถูกนำไปสร้างร่างกายโดยการ
เกิดปฏิกิริยาชีวเคมี (เมตาบอลิซึม) จนได้เป็นพลังงานหรือสภาวะร้อน (Energy State) ร่างกาย
จึงเจริญเติบโตขึ้นพร้อมๆ กับจิตที่สิงสู่อยู่ในร่างกาย    

จากบทบาทของธาตุทั้ง 4 ในการสร้างตัวตนของร่างกายเป็น 4 สภาวะ คือ สภาวะแข็ง 
สภาวะเหลว สภาวะไหล และสภาวะร้อน ซึ่งพอที่จะเทียบเคียงและเชื่อมโยงได้กับความรู้ของ
วิทยาศาสตร์การแพทย์ดังกล่าวข้างต้น การอธิบายสาเหตุการเกิดโรคของร่างกายโดยอ้างอิง



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 37 

บทบาทของธาตุทั้ง 4 จึงเทียบเคียงและเชื่อมโยงได้กับการอธิบายสาเหตุการเกิดโรคเนื่องจาก
ระบบอวัยวะของร่างกายทำหน้าที่ผิดปกติ หรือเรียกโดยความเป็นสมุฏฐานโรคว่า “ระบบ
อวัยวะสมุฏฐาน” โดยแพทย์แผนไทยสามารถอธิบายการทำหน้าที่ผิดปกติของอวัยวะจนเป็น
สาเหตุของการเกิดโรคได้ 3 ลักษณะ คือ (1) กำเริบ หมายถึงอวัยวะของร่างกายทำหน้าที่เกิน
กว่าปกติที่เคยทำ (Over function) เช่น ลมในกระเพาะอาหารกำเริบ ทำให้เกิดอาการจุกเสียด 
แน่นท้อง เป็นต้น (2) หย่อน คืออวัยวะของร่างกายทำหน้าที่น้อยกว่าปกติที่เคยทำ (Under 
function) เช่น กล้ามเนื้อหูรูดส่วนปลายของหลอดอาหารเสื่อม ภายหลังรับประทานอาหารอ่ิม
ใหม่ๆ ทำให้กรดในกระเพาะอาหารไหลย้อนกลับขึ้นมาในหลอดอาหาร เกิดอาการเรอเปรี้ยว
และแสบร้อนบริเวณยอดอก เป็นต้น และ (3) พิการ คืออวัยวะของร่างกายไม่สามารถทำหน้าที่
ได้ (Disfunction) เช่น ผนังของหลอดเลือดและลิ้นกั้นเลือดในหลอดเลือดดำผิดปกติทำให้เกิด
การไหลกลับของเลือดในหลอดเลือดดำ เกิดภาวะผนังหลอดเลือดดำปูดพองที่เรียกว่าหลอด
เลือดขอด เป็นต้น  

นอกจากการเกิดโรคของร่างกายจะมีสาเหตุโดยตรงจากการทำหน้าที่ผิดปกติของ
อวัยวะภายในร่างกาย รวมถึงการเสื่อมโทรมของร่างกายตามอายุที่เพิ่มขึ้น อิทธิพลของจิตใจที่
บงการการทำงานของร่างกายยังเป็นปัจจัยที่ส่งผลต่อการเกิดโรคของร่างกายร่วมด้วย เช่น 
ภาวะเครียดที่เกิดขึ้นกับจิตใจจะกระตุ้นให้ต่อมหมวกไตทั้ง 2 ข้างให้หลั่งฮอร์โมน 2 ชนิด คือ 
คอติซอล (Cortisol) และแอดีนาลีน (Adrenaline) หรือที่เรียกรวมว่า ฮอร์โมนความเครียด 
ออกมาในกระแสเลือดมากขึ้นกว่าภาวะปกติ โดยที่ฮอร์โมนนี้จะเพิ่มระดับน้ำตาลในเลือดและ
ไขมันไตรกลีเซอไรด์ ส่งผลกระทบต่อร่างกาย ทำให้รับประทานอาหารได้น้อย วิงเวียนศีรษะ  
ปากแห้ง หัวใจเต้นเร็ว เหนื่อยง่าย ปวดศีรษะ ไม่มีสมาธิ ปวดเมื่อยกล้ามเนื้อ  ท้องเสีย วิตก
กังวล หายใจเร็ว เหงื ่อออกไม่หยุด ตลอดจน ตัวสั ่น ใจสั ่น และหากร่างกายมีฮอร์โมน
ความเครียดเพิ่มมากขึ้น ร่างกายก็จะยิ่งเครียดจนอาจเกิดอาการอันตราย เช่น ปวดเมื่อย
กล้ามเนื้อรุนแรง ความจำและสมาธิสั้น ไปจนถึงข้ันหัวใจวาย เป็นต้น  

จากรายละเอียดที่กล่าวมา แสดงให้เห็นบทบาทของธาตุทั้ง 4 ในการสร้างร่างกายโดย
ผ่านอาหาร และอวัยวะของร่างกายที่สร้างขึ้นจากธาตุทั้ง 4 ย่อมทำหน้าที่ผิดปกติหรือเสื่อม
โทรมไปตามอายุจนเป็นสาเหตุของการเกิดโรค ประกอบกับกรรมเก่าที่สืบทอดมากับจิตเดิมก็
ย่อมบงการให้การสร้างร่างกายของทารกแต่ละคนมีความสมบูรณ์แตกต่างกัน ดังนั้นจึงสรุปได้
ว่าธาตุทั้ง 4 รวมถึงจิตใจเป็นสาเหตุของการเกิดโรค  

 
อภิปรายผล 
 จากการศึกษาบทบาทของธาตุทั้ง 4 ตามหลักพุทธปรัชญา กระทั่งอธิบายได้ว่าธาตุทั้ง 
4 ดิน น้ำ ลม ไฟ คือหน่วยพื้นฐานในธรรมชาติที่มีบทบาทในการสร้างอาหารโดยเฉพาะพืชพันธุ์



38 | Vol.9 No.12 (December 2022)                        ปีที่ 9 ฉบับที่ 12 (ธันวาคม 2565) 

นาๆ ชนิดที่กลายมาเป็นอาหารของสัตว์กินพืช เมื่อมนุษย์บริโภคอาหารทั ้งพืชและสัตว์ที่
บริบูรณ์ด้วยธาตุทั ้ง 4 สารอาหารและพลังงานที่แฝงมากับอาหารจึงมีบทบาทสร้างและ
ซ่อมแซมร่างกายให้ทรงอยู่ได้ในสภาวะทั้ง 4 คือ สภาวะแข็ง สภาวะเหลว สภาวะไหล และ
สภาวะร้อน ส่วนนี้มีความสอดคล้องอย่างมากกับงานศึกษาของ ดร.สุชาติ บุญย์ชญานนท์ ซึ่ง
ศึกษากำเนิดชีวิตมนุษย์ในทรรศนะพุทธปรัชญา และได้ถ่ายทอดรายละเอียดที่แสดงถึงการ
เจริญเติบโตของร่างกายโดยมีอาหารเป็นปัจจัยความว่า ในอินทกสูตรได้กล่าวถึงวิวัฒนาการ
เกี่ยวกับชีวะกล่าวคือ มารดาบริโภคอาหารอย่างไร สัตว์ผู้กำเนิดในครรภ์ก็เลี้ยงชีวิตด้วยอาหาร
อย่างนั้นในครรภ์มารดา นอกจากนั้นอรรถกถายังได้อธิบายเพ่ิมเติมว่า สัตว์ที่อยู่ในครรภ์มารดา
บริโภคอาหารทางก้านสะดือ โดยก้านสะดือจะติดเป็นอันเดียวกับแผ่นท้องของมารดา ก้าน
สะดือนั้นมีลักษณะเป็นรูพรุนข้างในเหมือนก้านบัว รสอาหารที่มารดากินเข้าไปแล้วจะแผ่ซ่าน
ไปทางก้านสะดือ สัตว์ในครรภ์ก็เลี้ยงตนเองด้วยรสอาหารนั้น (สุชาติ บุญย์ชญานนท์, 2557) 
  นอกจากนั้นยังสอดคล้องกับงานศึกษาของพระครูสุเมธปทุมาภรณ์ ซึ่งศึกษาธาตุ 4 
และการปฏิบัติกรรมฐานในพระพุทธศาสนา โดยสรุปว่า สิ่งทั้งหลายล้วนประกอบเข้าด้วยธาตุ 
ทั้งสิ่งที่มีชีวิตหรือไม่มีชีวิต ธาตุเป็นส่วนหนึ่งที่เป็นพื้นฐานที่ก่อให้เกิดขึ้นในโลกใบนี้ และธาตุ
เป็นองค์ประกอบของมนุษย์ สัตว์ และพืช ธาตุมีความสำคัญต่อการเป็นสิ่งหนึ่งหรือสิ่ งแรกเริ่ม
ในการทำให้เกิดหรือมีขึ้นของสิ่งมีชีวิต หากปราศจากธาตุทั้งสี่ คือ ดิน น้ำ ลม ไฟ สิ่งมีชีวิต
ทั้งหลายจะไม่สามารถดำรงอยู่ได้ (พระครูสุเมธปทุมาภรณ์, 2564) รวมถึงสอดคล้องกับพระ
มหาภิรัฐกรณ์ อํสุมาลี และคณะ ที่อธิบายว่าธาตุ 4 มีอยู่ในทุกสรรพสิ่งไม่ว่าจะมีชีวิตหรือไม่ก็
ตาม...ธาตุ 4 มีชื่อเรียกอีกชื่อหนึ่งว่า “ภูตรูป 4” หรือ “มหาภูต 4” เป็นองค์ประกอบพื้นฐาน
หรือดั้งเดิมของสรรพสิ่งต่าง ๆ ทั้งหลาย ไม่ว่าจะเป็นคน สัตว์ พืช วัตถุสิ่งของทั้งปวง ทั้งที่อยู่ใน
โลกและนอกโลก หรือจะกล่าวว่าในทุกสิ่งที่มีอยู่ในจักรวาลก็ได้ ที่กล่าวเช่นนี้ เพราะว่าสิ่งต่าง ๆ 
ทั้งหลายนั้นเกิดจากธาตุทั้ง 4 นี้ผสมกัน หากธาตุชนิดใดมีมากก็จะแสดงลักษณะเด่นของธาตุ
ชนิดนั้นออกมา เช่น ถ้าธาตุดินมีมาก สิ่งนั้นก็จะมีลักษณะแข้นแข็ง ถ้าธาตุน้ำมีมาก สิ่งนั้นก็จะ
มีลักษณะเป็นของเหลวไหลเอิบอาบไปได้ง่าย เป็นต้น (พระมหาภิรัฐกรณ์ อํสุมาลี และคณะ, 
2563) 
  ทั้งนี้การอธิบายบทบาทของธาตุทั้ง 4 ที่สร้างร่างกายให้ทรงอยู่ได้ในสภาวะทั้ง 4 และ
เชื ่อมโยงบทบาทของสภาวะทั้ง 4 กับสถานะของสสารรวมถึงการอธิบายร่างกายในทาง
วิทยาศาสตร์การแพทย์ ซึ่งสรุปในเบื้องต้นว่า อาหารที่บริบูรณ์ด้วยองค์ประกอบของดิน น้ำ ลม 
ไฟ มีบทบาทสร้างร่างกายให้ทรงอยู่ได้ใน 4 สภาวะ คือ (1) สภาวะแข็ง (Solid State) ทำให้
เกิดส่วนที่คงรูปของร่างกาย ได้แก่ โครงสร้างและระบบอวัยวะ 12 ระบบ (2) สภาวะเหลว 
(Liquid state) ทำให้เกิดของเหลว ที ่เอิบอาบ ซึมซาบ อยู ่ทั ่วร่างกายอย่างเป็นระบบ (3) 
สภาวะไหล (Fluid State) มีบทบาทพัดพาของเหลวให้ไหลเวียนอยู่ทั่วร่างกายอย่างเป็นระบบ 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 39 

และ (4) สภาวะร้อน (Energy State) เกิดข้ึนจากการเผาผลาญอาหารได้พลังงานความร้อนแก่
ร่างกาย ส่วนนี้ยังมีความสอดคล้องกับงานศึกษาของศุภกาญจน์ วิชานาติ และ วัชระ งามจิต
เจริญ ที่ศึกษาความสอดคล้องของประเภทและองค์ประกอบของรูปขันธ์หรือร่างกายระหว่าง
พุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์ โดยสรุปว่า ประเภทและองค์ประกอบของรูปขันธ์ ประกอบด้ วย 
มหาภูตรูป 4 ได้แก่ ปฐวีธาตุ อาโปธาตุ วาโยธาตุ และเตโชธาตุ (พระพุทธศาสนา) สอดคล้อง
กับสสารและพลังงาน ได้แก่ สถานะของแข็ง สถานะของเหลว สถานะแก๊ส และความร้อนแฝง 
(วิทยาศาสตร์) ตามลำดับ (ศุภกาญจน์ วิชานาติ และ วัชระ งามจิตเจริญ , 2561) สะท้อนให้
เห็นความสอดคล้องของการนำคุณลักษณะแห่งรูปในระดับสภาวะมาอธิบายเชื่อมโยงกับ
คุณลักษณะและคุณสมบัติของสสารและพลังงานตามการอธิบายของวิทยาศาสตร์ ซึ่งจะเป็น
ประโยชน์ต่อการพัฒนาความรู้ด้านร่างกายของการแพทย์แผนไทยให้เชื่อมโยงกับวิทยาศาสตร์
การแพทย์ในส่วนที่เกี่ยวข้องกับร่างกายมนุษย์ได้ต่อไป 
  นอกจากความสอดคล้องของผลการศึกษาส่วนแรกกับงานวิจัยและงานวิชาการที่มีการ
เผยแพร่ในปัจจุบัน ผลการศึกษาในประเด็นการทำหน้าที่ผิดปกติของระบบอวัยวะภายใน
ร่างกายเป็นสาเหตุของการเกิดโรค ซึ่งสรุปว่าการทำหน้าที่ผิดปกติของระบบอวัยวะภายใน
ร่างกายกระทั่งเป็นสาเหตุของการเกิดโรค เกิดขึ้นได้ใน 3 ลักษณะ คือ กำเริบ หย่อน พิการ 
ส่วนนี้ยังมีส่วนช่วยเติมเต็มข้อค้นพบในงานวิจัยของศิริวรรณ เกตุเพชร ซึ่งศึกษาสมุฏฐานและ
หลักการรักษาโรคตามหลักทฤษฎีธาตุของพุทธศาสตร์ กรณีศึกษาโรคกระเพาะอาหารเรื้อรัง 
และนำเสนอผลการศึกษาวิจัยว่า ร่างกายประกอบด้วยธาตุทั้ง 4 ได้แก่ ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุลม 
และธาตุไฟ การทำบทบาทหน้าที่ของธาตุทั้ง 4 มีผลต่อความปกติหรือการเจ็บป่วยของร่างกาย 
เช่น ถ้าธาตุใดธาตุหนึ่งหรือหลายธาตุทำหน้าที่เกินกว่าปกติที่เคยทำจะเกิดอาการเจ็บป่วยใน
ลักษณะกำเริบ หรือทำหน้าที่น้อยกว่าปกติที่เคยทำจะเกิดอาการเจ็บป่วยในลักษณะหย่อน 
หรือการไม่ทำหน้าที่หรือการทำหน้าที่ต่างไปจากปกติจะเกิดอาการเจ็บป่วยในลักษณะพิการ (ศิ
ริวรรณ เกตุเพชร, 2558) โดยที่งานศึกษาครั้งนี้ช่วยเติมเต็มรายละเอียดว่าธาตุทั้ง 4 สร้าง
ร่างกายได้อย่างไร และธาตุทั้ง 4 ก่อโรคให้เกิดขึ้นแก่ร่างกายได้อย่างไร ซึ่งจากการศึกษา
สามารถตอบได้ว่าธาตุทั้ง 4 สร้างร่างกายผ่านอาหารซึ่งเป็นมวลสารที่สร้างจากดิน น้ำ ลม ไฟ 
ในธรรมชาติ ขณะเดียวกันก็อธิบายได้ว่าธาตุทั้ง 4 ไม่ได้ก่อโรคแก่ร่างกายมนุษย์โดยตรง แต่เป็น
ปัจจัยพื้นฐานในการสร้างร่างกายให้ทรงอยู่ได้ใน 4 สภาวะ ดังนั้นโรคที่เกิดขึ้นกับร่างกายจึงมี
สาเหตุจากการทำหน้าที่ผิดปกติของระบบอวัยวะภายในร่างกาย อย่างไรก็ตามรายละเอียดการ
ทำหน้าที่ผิดปกติของระบบอวัยวะที่เป็นสาเหตุของการเกิดโรค จะต้องบูรณาการกับความรู้
วิทยาศาสตร์การแพทย์ครอบคลุมกายวิภาคศาสตร์ สรีรวิทยา ชีวเคมี และโภชนาการ มา
อธิบายร่วมด้วย 
 



40 | Vol.9 No.12 (December 2022)                        ปีที่ 9 ฉบับที่ 12 (ธันวาคม 2565) 

สรุป/ข้อเสนอแนะ 
  ธาตุสมุฏฐาน คือแนวคิดพื้นฐานในการอธิบายสาเหตุการเกิดโรคของร่างกายที่แพทย์
ไทยดั้งเดิมได้อ้างอิงจากแนวคิดธาตุ 4 ของพุทธธรรม การศึกษาในมุมมองของการทำบทบาท
หน้าที่กระทั่งอธิบายได้ว่า ดิน น้ำ ลม ไฟ คือปัจจัยพื้นฐานในธรรมชาติที่มีบทบาทในการสรา้ง
อาหาร ซึ่งเป็นปัจจัยของการสร้างร่างกายมนุษย์ให้ทรงอยู่ได้ใน 4 สภาวะ ได้แก่ สภาวะแข็ง 
สภาวะเหลว สภาวะไหล และสภาวะร้อน ซึ่งเชื่อมโยงได้กับวิทยาศาสตร์การแพทย์ เหล่านี้ถือ
เป็นตัวอย่างของการพัฒนาความรู้สมุฏฐานโรคของของการแพทย์แผนไทยให้ร่วมสมัย โดย
เริ่มต้นจากการย้อนกลับไปศึกษาแนวคิดขันธ์ 5 และธาตุ 4 ในพุทธธรรม ก่อนที่จะนำความรู้
ความเข้าใจที่ถูกต้องมาเป็นฐานในการปรับปรุงและต่อยอดแนวคิดทฤษฎีของการแพทย์แผน
ไทยให้ร่วมสมัย ดังนั้นการจะนำผลการศึกษาดังที่นำเสนอในบทความวิจัยฉบับนี้ซึ่งเป็นส่วน
หนึ่งของการพัฒนาความรู้สมุฏฐานโรคของการแพทย์แผนไทยทั้งระบบไปปรับประยุกต์ใช้ 
ผู ้อ่านพึงต้องมีความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับชีวิตมนุษย์ตามแนวคิดขันธ์ 5 ของพุทธศาสนา 
ขณะเดียวกันก็ต้องมีความรู้วิทยาศาสตร์การแพทย์ครอบคลุมทั้งกายวิภาคศาสตร์ สรีรวิทยา 
ชีวเคมี และโภชนาการ 
 
เอกสารอ้างอิง 
บุษบา ประภาสพงศ์ และคณะ. (2552). แพทย์ศาสตร์สงเคราะห์ ภูมิปัญญาทางการแพทย์และ

มรดกทางวรรณกรรมของชาติ. กรุงเทพมหานคร: คุรุสภาลาดพร้าว. 
พระครูสุเมธปทุมาภรณ์. (2564). ธาตุ 4 และการปฏิบัติกรรมฐานในพระพุทธศาสนา. 

วารสารวิชาการ มจร บุรีรัมย์, 6 (1), 311-322. 
พระมหาภิรัฐกรณ์ อํสุมาลี และคณะ. (2563). การคบกันด้วยธาตุของคนในมิติพระพุทธศาสนา. 

วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์, 7 (5), 76-91. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ยิ่งยง เทาประเสริฐ. (2546). วิถีการดูแลรักษาสุขภาพในระบบการแพทย์พื้นบ้านล้านนา. 

(พิมพ์ครั้งที่ 3). เชียงใหม่: วนิดาการพิมพ์. 
ศิริวรรณ เกตุเพชร. (2558). การศึกษาสมุฏฐานและหลักการรักษาโรคตามหลักทฤษฎีธาตุของ

พุทธศาสตร์กรณีศึกษาโรคกระเพาะอาหารเรื้อรัง. ใน วิทยานิพนธ์การแพทย์แผนไทย
มหาบัณฑิต สาขาวิชาการแพทย์แผนไทย. มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงราย. 

ศุภกาญจน์ วิชานาติ และ วัชระ งามจิตเจริญ. (2561). การศึกษาเปรียบเทียบรูปขันธ์กับความจริง
ทางวิทยาศาสตร์. วารสารพุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 25(2), 7-28. 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 41 

สุชาติ บุญย์ชญานนท์. (2557). กำเนิดมนุษย์ในทรรศนะพุทธปร ัชญา:กรณีอ ุ ้มบ ุญ. 
วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตรปริทรรศน์, 1 (1), 11-26. 

สุวศิน พลนรัตน์. (2558). การศึกษาความเป็นมาในการนำทฤษฎีธาตุของพุทธศาสตร์มาใช้ใน
การแพทย์แผนไทย. ใน การประชุมสัมมนาวิชาการนำเสนองานวิจัยระดับชาติและ
นานาชาติ (Proceedings) เครือข่ายบัณฑิตศึกษา. มหาวิทยาลัยราชภัฏภาคเหนือ 
ครั้งที่ 15. 

 

 
 


