
บทความวชิาการ 
 

การพัฒนาภาวะผู้นำเชิงจริยธรรมตามแนวพุทธ* 
DEVELOPMENT OF ETHICAL LEADERSHIP ACCORDING TO BUDDHISM 

 
ศิราณี ศักรินพานิชกุล 

Siranee Sakkarinphanitchakul 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Mahachulalongkornrnrajavidyalaya University 
E-mail: Siranee.nui@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษา 1) การพัฒนาตนให้เกิดภาวะผู้นำตาม
แนวทาง กุศลกรรมบถ 10 กับไตรสิกขาและมรรคมีองค์ 8 และ 2) แนวทางการพัฒนาภาวะ
ผู้นำเชิงจริยธรรมตามแนวพุทธด้วยกุศลกรรมบถ 10 เมื่อสงเคราะห์เข้ากับมรรคมีองค์ 8 และ
ปรับเข้าในหลักไตรสิกขา ทำให้เห็นความสำคัญของรูปแบบในการพัฒนาตนให้เกิดภาวะผู้นำ
ขึ้น เมื่อนำกุศลกรรมบถ 10 สงเคราะห์เข้าไปด้วย จะเห็นได้ว่า กุศลกรรมบถ 10 จะอยู่ใน
กระบวนการของศีลและปัญญาเป็น ส่วนใหญ่ แนวทางการพัฒนาภาวะผู้นำ ขั้นที่ 1 ขั้นแก้นิสัย 
หรือพฤติกรรม แนวทางการแก้นิสัย หรือพฤติกรรมของบุคคลในทางดี คือความเมตตา ขั้นที่ 2 
ขั้นการรู้จักขั้นตอนของงาน ความฉลาดจัดเจนในการจัดการและความตรงต่อเวลา หน้าที่ มี
วินัย ความรับผิดชอบ แนวทางการแก้ไข คือไม่ให้ ลุอำนาจแก่ ราคะ โทสะและโมหะ การข่มใจ
ตนเองได้ รวมถึง ความอดทน ยอมรับฟังความคิดเห็นที่มีเหตุผลของบุคคลอื่น หรือความมีใจ
กว้าง ยอมรับฟังข้อโตแย้งและการวิพากษ์วิจารณ์จากบุคคลอื่นโดยไม่ขุ ่นเคือง หรือแสดง
อาการโกรธไม่พอใจ ขั้นที่ 3 ทำใจให้ผ่องใส แนวทางแก้ปัญหาคือ ไม่มีอคติต่อผู้ใต้บังคับบัญชา 
ตัดสินความด้วยความสุจริตใจ ปราศจากอคติ 4 ขั้นที่ 4 ขั้นสร้างความตระหนัก แนวทางการ
แก้ไข คือสร้างความสามัคคีในองค์กร ขั้นที่ 5 ขั้นสร้างค่านิยม หมายว่า สิ่งที่มีคุณค่า น่านิยม
ชมชอบ ยอมรับนับถือ ควรนำไปปฏิบัติ ค่านิยมที่ดีมีทางสร้างขึ้นด้วยการได้เห็นแบบอย่าง ได้
ฟัง ได้เรียนรู้จากบุคคลที่ดี ประสบผลสำเร็จในหน้าที่การงาน 
คำสำคัญ: การพัฒนา, ภาวะผู้นำ, จริยธรรม, ตามแนวพุทธ 
 
 

 
* Received May 3, 2022; Revised June 30, 2022; Accepted August 14, 2022 



188 | Vol.9 No.10 (October 2022)                          ปีที่ 9 ฉบับที่ 10 (ตุลาคม 2565) 

Abstract 
 The academic article consisted of the following objectives: 1) to 
investigate the development of one’s leadership according to Kusala-
kammapatha (10 Wholesome Courses of Action) or Dhammacariyā (Righteous 
Conduct) with Tisikkhā (the Threefold Learning) and Ariya-Aṭṭhaṅgika - Magga 
(the Noble Eightfold Path); and2) to explore the guidelines for ethical leadership 
development according to Buddhism. After synthesizing Kusala-kammapatha 
with Ariya-Aṭṭhaṅgika-Magga and summarizing in Tisikkhā, a model for 
developing one's leadership is obtained. After synthesizing Kusala-kammapatha 
or Dhammacariyā, it is found that both dhammas are in the process of sīla 
(precepts) and paññā (wisdom). The guidelines for leadership development 
consist of the following stages: the first stage is to change one's habit or conduct 
for the better, which must be based on loving-kindness; the second stage is to 
comprehend the stage of work, management intelligence, punctuality, discipline, 
and responsibility. Lust, hate, and illusion must not be given power. One must 
exercise restraint, be patient, be open to other people's rational viewpoints, and 
be open-minded enough to listen to arguments and criticism from others without 
resentment or anger; the third stage is to purify the mind by having no prejudice 
against subordinates and making decisions based on honesty and without Agati 
(4 prejudices); the fourth stage is to raise awareness, such as unity within the 
organization; and the fifth stage is to develop values that should be respected 
and practiced. Positive values should be demonstrated through listening to and 
learning from someone who has achieved success in their profession.  
Keywords: Development, Leadership, Ethics, Buddhism 
 
บทนำ 
 จากปัญหาทางด้านจริยธรรมที่เกิดขึ้นในประเทศไทยในขณะนี้  ทำให้ต้องคิดว่า
จริยธรรม หมายถึงอะไร มีความสำคัญสำหรับการดำรงชีวิตของบุคคลและสังคมโดยส่วนรวม
มากน้อยเพียงใดและถ้าคิดว่า จรยิธรรมของบุคคลมีสิ่งใดที่ห้ามมิให้กระทำการโดยเด็ดขาดบ้าง 
ซ่ึงบางคนอาจมีเหตุผล หรอืไม่มีเหตุผลในการอธิบายว่า ทำไมถึงเชื่ออย่างนั้น ดังนั้น จริยธรรม
จึงเป็นเรื่องของการใช้เหตุผลว่าอะไรควรทำ อะไรไม่ควรทำ และเป็นสิ่งที่มีอยู่จริง เป็นเรื่อง
สำคัญที่สุดในสังคมโลก ซึ ่งจะส่งผลให้การมีชีวิตอยู่ เกิดสิ ่งที่ดีงามขึ ้น โดยหลักการแล้ว 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                             Journal of MCU Nakhondhat | 189 

จริยธรรมเป็นเรื่องที่ต้องอธิบายต่อสาธารณชน ได้อย่างไม่แสแสร้งปิดบัง เช่น ความซื่อสัตย์ 
สุจริต การรักษาคำพูด เป็นต้น จากเหตุการณ์ที่ปรากฏตามข่าวสาร สื่อออนไลน์ หรือโซเชียล
มีเดียต่าง ๆ ในปัจจุบัน ทำให้มองว่า จริยธรรมของบุคคลระดับผู้นำขาดจริยธรรมค่อนข้างสูง 
ขาดเมตตากรุณาต่อบุคคลและสังคม ไม่ว่าจะมองในแง่ไหน หรือ มองมุมไหน ความมีจริยธรรม
ของบุคคลระดับผู ้นำ ถือเป็นประเด็นที ่น่าจับตามองและเฝ้าสังเกต ปัญหาความอ่อนแอ
ทางด้านจริยธรรมของผู้นำมีเพิ่มมากขึ้นทุกขณะ ตามที่มีข่าวให้ได้รับรู้กันผ่านสื่อต่าง ๆ เป็น
ระยะ ๆ บทความนี้ ต้องการเน้นในด้านจริยธรรมของภาวะความเป็นผู้นำด้วย กุศลกรรมบถ 
10 ประเด็น การขาดภาวะความเป็นผู้นำ จึงเป็นประเด็นที่ผู้เขียนบทความต้องการนำเสนอให้
ผู้นำองค์กร ควรมีการพัฒนาในด้านจริยธรรม สร้างความเป็นผู้นำอย่างเหมาะสมและถูกต้อง
ตามหลักพระพุทธศาสนา กล่าวคือ ต้องการนำเสนอว่าภาวะของความเป็นผู้นำนั้น ควรมี แนว
ทางการพัฒนาได้อย่างไร การประยุกต์หลักพุทธจริยธรรมให้เหมาะสมกับการมีภาวะผู้นำ คือ 
การกำหนดกรอบของการประพฤติปฏิบัติหน้าที่ของการเป็นผู้นำในเชิงจริยธรรมแนวพุทธ ซึ่ง
เป็นหัวใจสำคัญในการบริหารจัดการและการพัฒนาบุคลากรในองค์กรให้เหมาะสม เป็นการ
ช่วยพัฒนารากฐานการปฏิบัติตนของผู้นำ เป็นการบูรณาการอย่างเป็นรูปธรรม เป็นการสร้าง
ภูมิคุ้มกันทางด้านกาย วาจา และใจให้กับผู้นำ โดยนำหลักกุศลกรรมบถ 10 มาประยุกต์ใช้และ
แนวทางการพัฒนาภาวะผู้นำอย่างเหมาะสมกับภาวะของความเป็นผู้นำในองค์กร ดังคำกล่าว
ของพระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) ว่าการสร้างจริยธรรมให้มีขึ้นก็เพื่อเป็นการฝึกหัดขัดเกลา
ตนเอง เพื่อความก้าวหน้าในคุณธรรมที่ยิ่ง ๆ ขึ้นไป อย่างหนึ่งและการคำนึงถึงประโยชน์ของ
ผู้อื่น หรือของสังคมอย่างหนึ่ง (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต, 2546) 
 
แนวคิดเกี่ยวกับภาวะผู้นำ 
 พิพัฒน์ เรืองงาม กล่าวไว้ว่า ผู้นำ คือ บุคคลใดบุคคลหนึ่งในกลุ่มผู้มีอำนาจอิทธิพล 
หรือความสามารถในการจูงใจคนให้ปฏิบัติตามความคิดเห็น ความต้องการ หรือคำสั่งของเขาได้ 
ผู้นำมีอิทธิพลเหนือการทำงาน หรือพฤติกรรมของผู้ตาม 
ภาวะผู้นำ คือ กระบวนการในการมีอิทธิพลเหนือกิจกรรมการกำหนดจุดมุ่งหมายและการ
เข้าถึงจุดมุ่งหมายของกลุ่มที่ได้รับการจัดตั้ง 
 ภาวะผู้นำ คือ รูปแบบหนึ่งของการมีอำนาจเหนือผู้ตาม ด้วยการชี้นำและการควบคุม 
 ภาวะผู้นำ คือ กระบวนการในการชี้นำผู้ตามให้ปฏิบัติในสิ่งที่ผู้นำกำหนดไว้ 
ภาวะผู้นำ คือ การสร้างอิทธิพล หรืออำนาจต่อผู้ตามในสถานการณ์ต่าง ๆ เพื่อให้บรรลุถึง
จุดมุ่งหมายที่กำหนดไว้ 



190 | Vol.9 No.10 (October 2022)                          ปีที่ 9 ฉบับที่ 10 (ตุลาคม 2565) 

 จากคำนิยามภาวะผู้นำเหล่านี้ จะเห็นได้ว่า มีลักษณะสอดคล้องต้องกัน กล่าวคือ 
ทั้งหมดกล่าวถึงกระบวนการที่ปัจเจกบุคคลใช้อิทธิพลเหนือบุคคลอื่น จะต่างกันก็ที่พย ายาม
อธิบายการใช้อิทธิพลเหนือผู้ตาม หรือกลุ่มของผู้ตาม (พิพัฒน์ เรืองงาม, 2535) 
 และ นิพนธ์ กินาวงศ์ กล่าวไว้ว่า ภาวะผู้นำ จึงต้องมีองค์ประกอบเกี่ยวกับด้านทักษะ
ด้านการบริหารงาน ซึ่งทักษะการเป็นผู้นำ หมายถึง ทักษะเฉพาะ ๆ ที่สำคัญของผู้บริหาร 5 
ด้าน ได้แก่ (นิพนธ์ กินาวงศ,์ 2543)  
 1. ทักษะทางด้านภาวะผู้นำ (Leadership) หมายถึง ปรากฏการณ์ที่บุคคลหนึ่งที่
เรียกว่าผู้นำสามารถให้คนอ่ืน ๆ ปฏิบัติงานตามที่ต้องการได ้โดยการปฏิบัติงานนั้น ผู้ปฏิบัติงาน
มีความเต็มใจหรือสมัครใจทีจ่ะทำ ซ่ึงอาจเกิดจากความเชื่อถือในตัวผู้นำนั้น ๆ 
 2. ทักษะการตัดสินใจ บางทีใ่ช้คำว่า การวินิจฉัยสั่งการ (Decision Making) หมายถึง 
การตกลงใจใด ๆ ของผู้บริหารในการกำหนดทางเลือกในการปฏิบัติ ในเมื่อเกิดทางเลือกในการ
ปฏิบัติหลาย ๆ ทางเลือกหรือในเมื่อเกิดปัญหาข้อขัดแย้งในองค์การ เป็นการตัดสินใจที่
เกีย่วข้องกับทางเลือกที่เหมาะสม วิเคราะห์ข้อมูลเพ่ือตัดสินใจปฏิบัติ หรือสั่งการให้ปฏิบัติตาม
ทางเลือกนัน้ 
 3. ทักษะการสร้างแรงจูงใจ (Motivation) หมายถึง การชักนำให้บุคคลหรือกลุ่มบุคคล
กระทำสิ่งใดสิ่งหนึ่งตามที่ผู้จูงใจปรารถนา หรือการนำเอาปัจจัยต่าง ๆ มาเป็นแรงผลักดันให้
บุคคลแสดงพฤติกรรมออกมาอย่างมีทิศทางเพ่ือบรรลุเป้าหมายที่ต้องการ หรือหมายถึง 
ลักษณะของบุคคลที่พร้อมจะปฏิบัติงานเพราะถูกแรงกระตุ้นให้เกิดความตั้งใจ ความเต็มใจและ
ความพร้อมใจทีจ่ะปฏิบัติ งานให้สำเร็จลุล่วงไปด้วยดี 
 4. ทักษะการติดต่อสื่อสาร (Communication) หมายถึง วิธีการใด ๆ ก็ตามที่ทำให้
เกิดการถ่ายทอดความคิด ความเข้าใจ หรือข้อมูลจากแหล่งใดแหล่งหนึ่งไปยังอีกแหล่งหนึ่ง 
หรือจากบุคคลใดบุคคลหนึ่งไปยังอีกบุคคลหนึ่ง วิธีการติดต่อสื่อสารมิได้หมายถึง การพูด การ
เขียน ที่คนทั่วไปใช้ในการสื่อสารโดยทั่วไป แต่ยังหมายถึงพฤติกรรม สัญลักษณ์ หรือเครื่ องมือ
ต่าง ๆ ทีใ่ช้ใน การติดต่อสื่อสารด้วย 
 5. ทักษะการบริหารความขัดแย้ง (Conflict) หมายถึง สถานการณ์ที่ทำให้เกิดการ
เลือก (Choices) ที่จะกระทำอย่างใดอย่างหนึ่ง เป็นขั้นตอนของการตัดสินใจ การกระทำที่
เลือก แล้วต้องเหมาะสมที่สุด ทำให้บุคคลที่เกี่ยวข้องเกิดความรู้สึกไม่พอใจน้อยที่สุด ประการ
สำคัญคือ การแก้ไขความขัดแย้งนั้น เป็นประโยชน์ต่อองค์กรมากท่ีสุด 
 จะเห็นได้ว่า ความมีทักษะในการบริหารจัดการ จึงเป็นความจำเป็นสำหรับการมี  
ภาวะผู้นำในลักษณะโดยทั่วไปของบุคคลที่จะเป็นผู้นำ  
 
 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                             Journal of MCU Nakhondhat | 191 

ความหมายของจริยธรรม 
 กรมวิชาการ กระทรวงศึกษาธิการ ได้ให้ความหมายของคำว่า จริยธรรม ประกอบด้วย 
คำว่า จริย+ธรรม มาจากรากศัพท์ คือ จร ธาตุ แปลว่า ประพฤติหรือทำ ความหมายเชิง
รูปธรรม แปลว่า เที ่ยวไป ดำเนินไป จาริกไป ความหมายที่เป็นนามธรรม แปลว่า ความ
ประพฤติ หรือกิริยา ที่ควรประพฤติ (กรมวิชาการ กระทรวงศึกษาธิการ, 2511)  
 วศิน อินทสระ ได้ให้ความหมายของคำว่า จริยธรรม หรือศีลธรรมนั้น จะมีความหมาย
คล้ายคลึงกันหรือเกี่ยวกัน จะเรียกว่าเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันก็ได้ โดยทั่วไป ศีลหมายถึง การ
เว้นสิ่งที่ควรเว้น ธรรม หมายถึง การประพฤติสิ่งที่ควรประพฤติ การที่คนเรารูแล้วเว้นสิ่งที่ควร
เว้นและทำสิ่งที่ควรทำได้นั้นนับว่าเป็นประโยชนต่อตนเองและต่อสังคมอย่างใหญ่หลวง (วศิน 
อินทสระ, 2549)  
 สมบัติ จันทรวงศ์ ได้ให้ความหมายของคำว่า จริยธรรม คือธรรมที่เป็นข้อประพฤติ 
ศีลธรรม กฎศีลธรรม เป็นแนวทางของการประพฤติปฏิบัติตนให้เป็นคนดี เพ่ือประโยชน์สุขของ
ตนเองและส่วนรวม จริยธรรม หรือสิ่งที่มนุษย์ยึดถือ จึงต้องประกอบด้วยลักษณะที่เป็น
ลักษณะบ่งชี้พ้ืนฐาน 5 ประการ คือ  
 1. มีลักษณะของการชี้ หรือบ่งบอกที่เกี่ยวกับการกระทำ บอกให้ทำ หรือห้ามกระทำ 
เช่น ต้องซือ่สัตย์ มีความหมายที่ว่าห้ามโกหก เป็นต้น 
 2. มีลักษณะความเป็นสากล หรือทำให้เป็นสากลได้ หลักการทางจริยธรรมต้องใช้ปรับ
กับทุกคนเสมอกนั ในสถานการณ์เดียวกัน หลักการทางจริยธรรมที่ถูกต้องคือ ต้องพร้อมเต็มใจ
ให้คน ทัว่โลกคิดและปฏิบัติตามอย่างทีเ่ราคิด 
 3. มีลักษณะเหนือกว่าสิ่งอ่ืน หลักจริยธรรมนั้นสูงทีสุ่ด มีอำนาจเหนือสิ่งอ่ืน ๆ เช่น ถูก
กฎหมายและต้องไม่เอาเปรียบคนอ่ืน มาตรการทางสังคมอาจไม่ถูกต้องตามหลักจริยธรรม 
 4. มีลักษณะที่สามารถแสดงให้เห็นเป็นที ่ประจักษ์ได้ ต้องเป็นที่เปิดเผย ไม่เป็น
ความลับและสามารถอธิบายได้ ทุกคนสามารถรับรู้ได้ 
 5. มีลักษณะของการปฏิบัติได้อย่างเป็นรูปธรรม ต้องปฏิบัติได้จริง ผู้ยึดถือปฏิบัติต้อง
สามารถปฏิบัติได ้
 ส่วนในทัศนะของพุทธจริยธรรมนั้น พระมหาวรชัย ติสฺสเทโว กล่าวไว้ว่า มีความหมาย
ต่างจากคำว่า จริยธรรมตามความหมายทั่วไป จริยธรรมเชิงพุทธ ไม่ใช่ความหมายเอาแต่ความ
ประพฤติภายนอกอย่างเดียวเท่านั้น แต่จริยธรรมของพุทธมีความหมายถึงความประพฤติ
ภายในที่ ลึกลงไปด้วย พุทธจริยศาสตร์ไม่ใช่ข้อปฏิบัติที่จะกำหนดเอาตามความพอใจของใคร
คนใดคนหนึ่งและไม่ใช่เป็นหลักการที่สักแต่ว่า จะยึดถือเชื่อตาม ๆ กันมา จริยธรรมที่แท้จรงิมี
ไม่ได้ ถ้าไม่อิงอาศัยความรู้แจ้งสัจธรรมและจริยธรรมที่แท้นั้น แม้จะเกิดแล้วก็จะประพฤติให้
สำเร็จผลไม่ได้ถ้าไม่มีสัมพันธ์กับความรู ้ความเข้าใจในสัจธรรม ฉะนั ้น เมื ่อถือตามหลัก



192 | Vol.9 No.10 (October 2022)                          ปีที่ 9 ฉบับที่ 10 (ตุลาคม 2565) 

พระพุทธศาสนาแล้ว มรรค หรือมัชฌิมาปฏิปทา ก็คือระบบจริยธรรม (พระมหาวรชัย ติสฺสเท
โว, 2551) ดังนั้น จริยธรรมจึงเป็นเรื่องของความคิดและการกระทำ เป็นสิ่งที่บ่งบอกถึง
มาตรฐานทางด้านจริยธรรมของแต่ละบุคคล ไม่ว่าจะเปน็ชาติใด ภาษาใด หรือนับถือศาสนาใด
ก็ตาม 
 
กุศลกรรมบถ 10 ประการ  
 พระพุทธศาสนาเป็นคำสอนที่กล่าวเนื่องกันด้วยหลักเหตุและผล เป็นระบบจริยธรรมที่
เข้าใจระบบเหตุผล ซึ่งเกี่ยวเนื่องกันเป็นพื้นฐาน โดยมีกรรม (การกระทำ) เป็นแรงจูงใจ ด้วย
เหตุนี้ ศีลซึ่งเป็นหลักความประพฤติที่ดีงามในเบื้องต้น กำหนดด้วยข้อเท็จจริงตามกฎธรรมชาติ
คือ การละเว้นความชั่ว ก่อให้เกิดคุณงามความดีทั้งหลาย จึงมีความจำเป็นในการประพฤติ
ปฏิบัติของบุคคล โดยเฉพาะอย่างยิ่ง การเป็นผู้นำ ซึ่งไม่ว่าจะระดับใดก็ตาม  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) ได้ให้ความหมายของคำว่า กุศลกรรมบถ 10 หมายถึง ทาง
แห่งกุศล ทางทำความดี กรรมดีอันเป็นทางนำไปสู่สุคติ แปลได้ 2 นัย (1) แปลว่า ทางเกิดแห่ง
กุศลกรรมที่ส่งผลในปฏิสนธิกาลได้และ (2) แปลว่า กุศลกรรมที่เป็นเหตุเกิดในสุคติภูมิและ
ความสุขในสุคติภูมินั้น แบ่งตามวิธีการของความประพฤติดี ประพฤติชอบ 3 ประการ คือ กาย
สุจริต วจีสุจริตและมโนสุจริต ดังนี้  
 1. ปาณาติปาตา เวรมณี เจตนางดเว้นจาการฆ่าสัตว์ มีจิตใจเมตตากรุณา  
 2. อทิน ฺนาทานา เวรมณี เจตนางดเว ้นจากการล ักขโมยทร ัพย ์ส ินของผ ู ้ อ่ืน  
ประกอบการเลี้ยงชีพที่สุจริต 
 3. กาเมสุมิจฺฉาจารา เวรมณี เจตนางดเว้นจากการประพฤติผิดในกาม มีความสำรวม 
ในกาม 
 ทั้ง 3 ข้อนี้ จัดเป็นกายกรรม เพราะเกิดจากการกระทำทางกาย เรียกว่า กายสุจริต 
 4. มุสาวาทา เวรมณี เจตนางดเว้นจากการพูดเท็จ กล่าวแต่คำสัตย์ 
 5. ปิสุณาย วาจาย เวรมณี เจตนางดเว้นจากการพูดส่อเสียด กล่าวแต่คำที่สร้างสรรค์ 
สร้างความสามัคคี 
 6. ผรุสาย วาจาย เวรมณี เจตนางดเว้นจากการพูดคำหยาบ กล่าวแต่คำไพเราะน่าฟัง 
 7. สมฺผปฺปลาปา เวรมณี เจตนางดเว้นจากการพูดเพ้อเจ้อ กล่าวแต่คำที ่มีสาระ 
ประกอบด้วยเหตุผล 
 ทั้ง 4 ข้อนี้ จัดเป็นวจีกรรม เพราะเกิดขึ้นทางวจีทวารโดยมาก เรียกว่า วจีสุจริต 
 8. อนภิชฺฌา เจตนางดเว้นจากการโลภอยากได้ของเขา คิดแต่สิ่งที่เป็นประโยชน์กับ
ผู้อื่น 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                             Journal of MCU Nakhondhat | 193 

 9. อพฺยาปาท เจตนางดเว้นจากการพยาบาทปองร้ายเขา ปรารถนาดีต่อผู้อื่น หวังให้
เขาเป็นสุข 
 10. สมฺมาทิฏฺ  เจตนางดเว้นจากการเห็นผิดจากทำนองคลองธรรม รู้ตามความเป็น
จริงของโลกและชีวิต เช่น เข้าใจเรื่องกรรมและผลของกรรมว่า ทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว เป็นต้น 
 ทั้ง 3 ข้อนี้ จัดเป็นมโนกรรม เพราะเกิดขึ้นจากมโนทวารโดยมาก เรียกว่า มโนสุจริต 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2554) 
 ดังนั้น ภาวะของผู้นำเชิงพุทธ จึงควรมีกุศลกรรมบถ 10 นี้ ในการบริหารจัดการองค์กร 
เพ่ือให้เกิดความเหมาะสม ก่อเกิดสันติและเป็นประโยชน์สูงสุดแก่ชุมชน 
 
กุศลกรรมบถ 10 กับไตรสิกขาและมรรคมีองค์ 8 

 ศีล  
  สัมมากัมมันตะ สัมมาวาจา  
ละปาณาติบาต - ละอทินนาทาน - ละกาเมสุมิจฉาจาร – ละมุสาวาท – ละปิสุณาวาจา-  
   (ใส่ใจเกื้อกูล) (เคารพกรรมสิทธ์ิ) (ไม่ละเมดิของรัก) (พูดคำสัตย์) (พูดสมานสามคัคี) 
 ปัญญา 
 สัมมาสังกัปปะ   สัมมาทิฏฐิ 
 ละผรุสวาจา – ละสัมผัปปลาปะ – อนภิชฌา – อพยาบาท – สัมมาทิฏฐิ สุคติ วิมุตติ 
 (พูดสุภาพ) (พูดมีเหตุผลเป็นประโยชน์) (ไม่โลภจัด) (มเีมตตา) (เหน็ชอบ) 

แผนภาพ แสดงแนวคิดเก่ียวกับความสัมพันธ์ของกุศลกรรมบถ 10 กับไตรสิกขา 
และมรรคมีองค์ 8 

 (ข้อสังเกต ไม่มีองค์มรรคฝ่ายสมาธิในระดับนี้ ซึ ่งยังไม่เน้นการปฏิบัติขั ้นสมาธิให้
เด่นชัดออกมา แต่องค์มรรคฝ่ายสมาธิมีแทรกอยู่แล้ว ตามหลักที่ว่า สัมมาวายามะและสัมมาสติ 
เป็นธรรม ที่ต้องใช้พร้อมไปกับการปฏิบัติองค์มรรคข้ออื่น ๆ ทุกข้อ ส่วนสัมมาสมาธิ ซึ่งยังไม่
จำเป็นต้องเริม่ฝึก หรือใช้งานอย่างจริงจังในระดับชีวิตประจำวัน) 
 มรรคมีองค์ 8 เมื่อสงเคราะห์ลงในหลักไตรสิกขาแล้ว จะได้บทสรุปดังนี้ 
  สีลสิกขา สิกขาคือ ศีล ได้แก่ วาจาชอบ การงานชอบ อาชีพชอบ พูดโดยทั่วไป จะพูด
จะทำอะไรก็ให้ถูกให้ชอบธรรม อย่าให้ผิดจะประกอบอาชีพอะไรก็เช่นเดียวกัน ถ้ายังไม่มีอาชีพ 
เช่น เป็นนักเรียนต้องอาศัยท่านผู้ใหญ่อุปการะก็ให้ใช้ทรัพย์ที่ท่านให้มาตามส่วนที่ควรใช้ ไม่ใช้
อย่างสุรุ่ยสุร่ายเหลวแหลก ศึกษาควบคุมตนเองให้งดเว้นจากความคิดที่จะประพฤติตนที่จะ
เลี้ยงเพ่ือนไปในทางที่ผิดที่ไม่สมควร  
  จิตตสิกขา สิกขาคือ จิต ได้แก่ เพียรพยายามชอบ ระลึกชอบ ตั้งใจชอบ พูดโดยทั่วไป 
เรื่องของจิตเป็นเรื่องสำคัญ ต้องพยายามศึกษาฝึกฝน เพราะอาจฝึกได้โดยไม่ยากด้วย แต่ขอให้



194 | Vol.9 No.10 (October 2022)                          ปีที่ 9 ฉบับที่ 10 (ตุลาคม 2565) 

เริ่ม เช่น เริ่มฝึกตั้งความเพียร ฝึกให้ระลึกจดจำ และระลึกถึงเรื่องที่เป็นประโยชน์ และให้ตั้งใจ
แน่วแน่ สิกขาข้อนี้ ใช้ในการเรียนได้เป็นอย่างดี เพราะการเรียนจะต้องมีความเพียร ความ
ระลึก ความตั้งใจ  
  ปัญญาสิกขา สิกขาคือ ปัญญา ได้แก่ เห็นชอบ ดำริชอบ พูดโดยทั่วไป มนุษย์เจริญขึ้น
ก็ด้วยปัญญาที่พิจารณาและลงความเห็นในทางที่ถูกที่ชอบ  ดำริชอบ ก็คือพิจารณาโดยชอบ 
เห็นชอบ ก็คือลงความเห็นที่ถูกต้อง นักเรียนผู้ศึกษาวิชาต่าง ๆ ก็มุ่งให้ได้ปัญญาสำหรับที่จะ
พินิจพิจารณาและลงความเห็นโดยความถูกชอบ  ตามหลักแห่งเหตุผลตามความเป็นจริงและ
โดยเฉพาะควรอบรมปัญญาในไตรลักษณ์และปฏิบัติพรหมวิหาร 4 ประกอบไปพร้อม ๆ กันด้วย  
 จากกรอบแนวคิดทฤษฎีไตรสิกขา ทำให้เห็นความสำคัญของรูปแบบในการพัฒนาตน
ให้เกิดภาวะผู้นำขึ้น ครั้นเมื่อเทียบกับมรรคมีองค์ 8 แล้ว ก็จะเริ่มต้นที่ปัญญามีความสว่าง (เก่ง) 
ประกอบด้วยด้วยสัมมาทิฏฐิ คือการทำให้ผู ้นำเห็นคุณค่าของจริยธรรมและปัจจัยสัมมา
สังกัปปะ คือ การคิดที่จะสร้างจริยธรรม คือ ศีล มีความสะอาด (ดี) ประกอบด้วยสัมมาวาจา 
คือการใช้คำพูดที่ถูกต้องเหมาะสม ปัจจัยสัมมากัมมันตะ คือ การฝึกฝนลงมือปฏิบัติ ปัจจัย
สัมมาอาชีวะ คือ การประพฤติตามกฎ ระเบียบ วินัย วัฒนธรรมและประเพณี สมาธิ มีความ
สงบ (สุข) ประกอบด้วยสัมมาวายามะ คือ การพยายามปฏิบัติให้เอื้อต่อการปฏิบัติตนในสังคม 
ปัจจัยสมาธิ คือการระลึกถึงจริยธรรม หน้าที่ของผู้นำอยู่เสมอและปัจจัยสมาธิ คือการตั้งจิต
มั่นคงต่อหลักจริยธรรม 
 ครั้นเมื่อนำกุศลกรรมบถ 10 สงเคราะห์เข้าไปด้วย จะเห็นได้ว่ากุศลกรรมบถ 10 จะ
อยู่ในกระบวนการของศีลและปัญญาเป็นส่วนใหญ่ เพราะกุศลกรรมบถ 10 จะเน้นที่ความ
ประพฤติทางกาย วาจาและใจ มากกว่าการที่จะปฏิบัติให้เกิดสมาธิ แต่กระนั้นก็ตาม สมาธิก็มี
แทรกอยู่ในการสั่งงาน การทำงานสำหรับผู้นำตลอดเวลา 
 
แนวทางการพัฒนาภาวะผู้นำเชิงจริยธรรมตามแนวพุทธ 
 การพัฒนาภาวะผู้นำ คือการปลูกฝังคุณธรรมและจริยธรรม ด้านความเมตตา เลี้ยงชีพ
โดยสุจริต เคารพกรรมสิทธิ์ของผู้อื่น สำรวมในกาม กล่าวแต่คำสัตย์ กล่าวสร้างสรรค์ สร้าง
ความสมานสามัคคี กล่าวคำไพเราะ สุภาพ กล่าวคำที่มีสาระประกอบด้วยเหตุผล คิดสิ่งที่เป็น
ประโยชน์ต่อบุคคลอื่นและส่วนรวม ปรารถนาดีหวังให้บุคคลอื่นเป็นสุข รู้และเข้าใจความเป็น
จริงของโลกและชีวิต ดังพระบรมราโชวาท พระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช 
รัชกาลที่ 9 ความสำคัญว่า 
  “...ท่านทั้งหลายที่สำเร็จการศึกษาและจะได้ออกไปประกอบการงานเริ่มต้นชีวิตใหม่
ของท่านนั้น ข้าพเจ้าขอฝากคติไวเป็นเครื่องกำกับใจ มีคุณธรรมข้อหนึ่งที่สำคัญ ซ่ึงท่านต้อง
ปฏิบัติอยา่งเครง่ครัดอยู่เสมอคือ ความสัตย์สุจริต ประเทศบ้านเมืองจะวัฒนาถาวรอยู่ได้ ก็ย่อม



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                             Journal of MCU Nakhondhat | 195 

อาศัยความสัตย์สุจริตเป็นพื้นฐาน ท่านทั้งหลายจะออกไปรับราชการก็ดี หรือประกอบกิจการ
งานส่วนตัวก็ดี ขอให้มัน่อยู่ในคุณธรรมทั้ง 3 ประการคือ สุจริตต่อบ้านเมือง สุจริตต่อประชาชน
และสุจริตต่อหน้าที่ ท่านจึงจะเป็นผู้ที่ควรแกการสรรเสริญของมวลชนทั่วไป ข้าพเจ้าขอแสดง
ความยินดีต่อทา่นทั้งหลายในเกียรติที่ท่านได้รับ ณ ท่ามกลางสันนิบาตนี้และขอให้ท่านจงรำลึก
ถึงเกียรตินี้และรักษาไวด้วยความสัตย์สุจริต ให้สมกับพุทธภาษิต วา“คนย่อมได้เกียรติคือ
ชื่อเสียงเพราะความสัตย์ ...” (พระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช รัชกาลที่ 9 , 
2497) 
 "...ชาติบ้านเมือง จะเจริญก้าวหน้าอาณาประชาราษฎร์ จะได้รับความผาสุกเพียงไร
หรือไม่ย่อมอาศัย การที่ท่านทั้งหลายจะสมัครสมาน สามัคคีกัน ปฏิบัติหน้าที่โดยสุจริต หวัง
ประโยชน์ส่วนรวม เป็นที ่ตั ้งและส่งเสริมประโยชน์สุขแก่อาณาประชาราษฎร์ทั ้งปวง..."  
(พระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช รัชกาลที่ 9, 2500) 
 “... ในฐานที่เป็นครู อาจารย์ หัวหน้างาน จำเป็นต้องมีความสุจริต ยุติธรรม ทำตัวให้
เป็นตัวอย่าง เป็นที่พึ่งของผู้อยู่ใต้บังคับบัญชา ไม่ยอมพ่ายแพ้ต่อความโลภ ความลืมตัว ความ
ริษยา ความแตกร้าว ต้องมุ่งมั่นในประโยชน์อันรุ่งเรืองไพศาลของส่วนรวมเป็นเป้าหมาย จึงจะ
ได ้ช ื ่อว ่า ประสบความสำเร ็จและมีช ื ่อเส ียงเก ียรต ิค ุณทุกประการดังปรารถนา ...”  
(พระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช รัชกาลที่ 9, 2516) 
 "...การที่จะให้งานประสานกัน เพ่ือช่วยให้ งานของทุกฝ่าย ดำเนินก้าวหน้า ไปได้อย่าง
มีประสิทธิภาพ และรวดเร็วนั ้น ทุกฝ่ายจะต้อง ไม่แบ่งแยกกัน ไม่แย่งประโยชน์ ไม่แย่ง 
ความชอบ กัน แต่ละฝ่ายแต่ละ คนต้องทำงานด้วยความบริสุทธิ์ใจ มุ่งหวัง ผลสำเร็จในการงาน
เป็นใหญ่ ยิ่งกว่า สิ่งอื่น..." (พระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช รัชกาลที่ 9, 
2522) 
 ผู้เขียนแยกประเด็นแนวทางการพัฒนาภาวะผู้นำ เพื่อแสดงให้เห็นตามแนวคิดของ 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) มี 5 ขั้น มีรายละเอียดดังนี้ 
 ข ั ้นท ี ่  1 ข ั ้นแก ้น ิส ัย หร ือพฤต ิกรรม ซ ึ ่ งตามหล ักการแก ้ป ัญหาตามทัศนะ
พระพุทธศาสนาแล้ว ควรเริ่มต้นที่สาเหตุ ประเด็นแรกควรดูที่พื้นฐานนิสัยก่อน ให้พิจารณาที่ 
“มานะ” หรือความ ถือตัว ตามทัศนะพระพุทธศาสนาแล้ว “มานะ” ไม่ได้แปลว่า ความ
พากเพียร แต่แปลว่า ความถือตัว สำคัญตน ความเชิดชูตัวให้เด่น ความเอาเด่น ความต้องการ
เด่นล้ำเหนือเขา ความต้องการที่ยิ่งใหญ่ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต, 2551) การที่จะ
เรียนรู้ หรือทำความเข้าใจในการกระทำ หรือพฤติกรรมของบุคคลใดบุคคลหนึ่ง จำเป็นอย่างยิ่ง
ต้องทำความเข้าใจเกี่ยวกับพฤติกรรมภายใน อาทิ อารมณ์ ความรู้สึก ความคิด ประสบการณ์ 
การวิเคราะห์หาเหตุผลต่าง ๆ ของบุคคลนั้นให้ชัดเจนเสียก่อน เช่นเดียวกัน การที่จะเข้าใจ
พฤติกรรมภายในของบุคคลได้ ก็จำเป็นต้องศึกษา เรียนรู้จากพฤติกรรมภายนอกที่บุคคลนั้น



196 | Vol.9 No.10 (October 2022)                          ปีที่ 9 ฉบับที่ 10 (ตุลาคม 2565) 

แสดงออกมาก่อน ทั้งนี้ นักจิตวิทยาเชื่อว่า พฤติกรรมทุกอย่างต้องมีสาเหตุและสาเหตุเพียง
ประการเดียวอาจทำให้เกิดพฤติกรรมได้หลายรูปแบบ ในทำนองเดียวกัน พฤติกรรมแต่ละ
รูปแบบที่แสดงออกมา อาจเกิดมาจากหลายสาเหตุได้เช่นกัน การประพฤติตนให้เหมาะสมทาง
กาย สร้างวินัยและกฎระเบียบของตนให้อยู่ในกรอบคือ เจตนางดเว้นจาการฆ่าสัตว์ เจตนางด
เว้นจากการลักขโมยทรัพย์สินของผู้อื่น เจตนางดเว้นจากการประพฤติผิดในกาม การประพฤติ
ตนให้เหมาะสมทางวาจา เช่น การกล่าวคำสัตย์ เป็นต้น การประพฤติตนให้เหมาะสมทางใจ 
เช่น ความไม่โลภ เป็นต้น แต่การใช้มานะเป็นแรงจูงใจในการเพียรพยายามกระทำการ จะเป็น
งาน หรือการกระทำใด ๆ ก็ตาม ส่วนหนึ่งถือว่าเป็นผลพวงที่ดี แต่ก็ยังขาดการประนีประนอมที่
สมเหตุสมผล ระบบปัจจัยสัมพันธ์ในแง่หนึ่ง ที่เรียกกันว่า บูรณาการ เป็นระบบที่สำคัญ มีการ
ประนีประนอมที่สมเหตุสมผลและถ้าใช้เป็น ก็จะเกิดประโยชน์อย่างมหาศาล 
 กระบวนการการแก้นิสัย หรือพฤติกรรมของบุคคลในทางดี คือความเมตตา ซึ่ง
หมายถึง ความรัก หรือการแผ่ความปรารถนาดี หรือการบำเพ็ญคุณประโยชน์ต่อตนและ
ส่วนรวม ซ่ึงตรงกันข้ามกับความพยาบาท หรือปองร้าย ความขัดแย้งทั้งหลายก็ไม่ต้องแก้ไข
ด้วยวิธีเผชิญหน้ากัน แต่สามารถแก้ได้ด้วยสันติวิธี เพราะบุคคลที่มีความเมตตานั้น จะเอ้ือ
อาทรต่อบุคคลที่ประสบความเดือดร้อน การทำความดีทางร่างกายเรียกว่า กายสุจริตและทาง
วาจา เรียกว่า วจีสุจริต ซึ่งยังเป็นข้อประพฤติปฏิบัติขั้นพ้ืนฐานของการดำเนินชีวิตของตนใน
สังคมได้เป็นอย่างดี การดำเนินชีวิตของบุคคลในแต่ละสังคม ย่อมมีการดำเนินชีวิตที่แตกต่าง
กันไปตามกลุ่มของบุคคลในสังคมนั้น ๆ และอีกประการที่ขาดไม่ได้ คือ การทำความดีทางใจ 
เรียกว่า มโนสุจริต ซึ่งกล่าวได้ว่า เป็นสิ่งประคับประคองพฤติกรรมทางกายและวาจาได้เป็น
อย่างดี ส่วนในด้านคุณลักษณะสำคัญของผู้มีความเมตตานั้น ประกอบด้วย 1) เป็นผู้ที่มีน้ำใจ
แก่ผู้อื่นอย่างใสสะอาต 2) เป็นผู้มีบุคลิกภาพอ่อนโยน 3) เป็นผู้มีเสน่ห์ให้ชวนคบหา 4) เป็นผู้ที่
ร่าเริงมองโลกในแง่ด ี(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต, 2553) 
 ขั้นที่ 2 ขั้นการรู้จักขั้นตอนของงาน ความฉลาดจัดเจนในการจัดการและความตรงต่อ
เวลา หน้าที่ มีวินัย ความรับผิดชอบ เป็นต้น ถือเป็นหัวใจสำคัญในการเป็นผู้นำ ซึ่งวัฒนธรรม
ประเพณีไทย ได้เปิดโอกาสให้มีการแสดงออกอย่างเสรี แต่พื้นฐานสำคัญนั้น จะต้องเกิดจาก
การฝึกแสวงปัญญา ทำความใฝ่รู ้ให้เกิดขึ้น พร้อมกับการรับฟังผู้อื ่นไปด้วย เป็นการฝึกทั้ง
ภายในจิตใจและภายนอกที่รับรู้ข่าวสารไปพร้อม ๆ กันกับการเจรจาพาทีอย่างมีสัมมาคารวะ 
สุภาพ แม้แต่กับบุคคลที่อยู่ใต้บังคับบัญชา เป็นบุคคลที่มีสติรอบคอบ ไม่ประมาทพลั้งเผลอ ทำ
สิ่งผิดอันจะนำมาซึ่งการ ตัดทอนคุณงามความดีที่มีอยู่ รู้จักจัดระเบียบและขั้นตอนของการ
ทำงานให้เป็นไปตามกลไกของข้อกำหนด หรือความเปลี่ยนแปลงที่จะเกิดมีขึ้นและมีปัญญา
คอยแก้ปัญหาที่กำลังเกิดขึ้นให้สำเร็จไปด้วยดี ก็เพ่ือประโยชน์แห่งความผาสุกสมควรแก่ภาวะ
ผู้นำ ความข่มใจตัวเอง หมายถึง ความสามารถในการบังคับจิตใจของตนเองได้ ไม่ให้ลุอำนาจ



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                             Journal of MCU Nakhondhat | 197 

แกราคะโทสะและโมหะ การข่มใจตนเองได้รวมถึง ความอดทน ยอมรับฟังความคิดเห็นที ่มี
เหตุผลของบุคคลอื่น หรือความมีใจกว้าง ยอมรับฟังข้อโตแย้งและการวิพากษ์วิจารณ์จาก
บุคคลอื่นโดยไม่ขุ่นเคือง หรือแสดงอาการโกรธ ไม่พอใจ การข่มใจตนเองได้ จึงต้องมีสติกำกับ
ตลอดเวลา ผลพวงที่ตามมาจากการข่มใจตนเองได้ก็คือ การมีวินัยในตัวเอง ควบคุมตนเองได้
และปฏิบัติตามบรรทัดฐานที่ดีงามของสังคมอย่างเป็นปกติและราบรื่น 
 ขั้นที่ 3 ทำใจให้ผ่องใส ไม่มีอคติต่อผู้ใต้บังคับบัญชา ตัดสินความด้วยความสุจริตใจ 
ปราศจากอคติ 4 (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต, 2554) และควรประกอบด้วยหลักฐาน 
เหตุและผลอย่างถูกต้องเหมาะสม ความสะอาดแห่งจิตใจ คือจิตใจที่บริสุทธิ์ปราศจากสิ่งที่มา
ปรุงแต่งใหเ้กิดความเศร้าหมอง ซึ่งก็หมายถึงปราศจากความโกรธ อาฆาตพยาบาท อิจฉาริษยา 
ความละโมบและความเห็นแกตัว ความมีจิตใจที่สะอาดบริสุทธิ์ เป็นพื้นฐานสำคัญของการมอง
โลกในแงดี การให้อภัยไม่ถือโกรธ ซึ ่งส่งผลให้เกิดความรักความสมัครสมานสามัคคีและ
ความเห็นอกเห็นใจซึ่งกันและกัน ความมีสัจจะ คือความซื่อสัตย์ ไม่คดโกง ไม่หลอกลวง ไม่คิด
เอาแตไ่ด้ ไมโ่ลภอยากได้ในสิ่งที่ตนไม่มีสิทธิที่จะครอบครอง ความซื่อสัตย์ จัดเป็นการประพฤติ
ส ุจร ิต ผู้ท ี ่ม ีส ัจจะไม่คิดแสวงหาผลประโยชน์ มิชอบธรรม กล่าวคือ จะไม่คิดเบียดบัง
ผลประโยชน์ของบุคคลอื่นและผลประโยชนของส่วนรวมมาเป็นของตน ผลพวงที่ตามมาของ
การมีสัจจะก็คือ ความรูสึกละอายต่อการทำความชั่ว (ทุจริต) เป็นผู้มีหิริโอตตัปปะ 
 ขั้นที่ 4 ขั้นสร้างความตระหนัก ความตระหนัก หมายถึง การรู้ถึงคุณค่า คุณงามความ
ดีในการประพฤติปฏิบัติตามคุณธรรมนั้น ให้รู้ถึงบาป บุญ คุณ โทษของการไม่ประพฤติปฏิบัติ
ตามคุณธรรม การสร้างความตระหนัก ต้องใช้วิธีการมอบโอกาสบุคคลได้แลกเปลี่ยนความ
คิดเห็น อภิปรายกันในเรื่องที่เกี่ยวกับคุณธรรมและจริยธรรมว่า มีคุณค่า คุณประโยชน์อย่างไร 
หากไม่ประพฤติปฏิบัติในสภาพเศรษฐกิจและสังคมปัจจุบัน จะเกิดโทษภัยอย่างไร ยกกรณีที่
เป็นเรื่องจริงในชีวิตจริงมาถกแถลง วิพากษ์วิจารณ์ จนเกิดความเห็นร่วมกันว่า เราจะต้อง
ร่วมมือกันทำอะไร สักอย่างใดอย่างหนึ่งในเรื่องเกี่ยวกับคุณธรรมและจริยธรรมและตราบใดที่
ยังไม่เกิดความคิดเห็นว่า ต้องทำอะไรสักอย่างแล้ว ความตระหนักท่ีแท้จริงก็จะยังไม่เกิดขึ้น 
 ขั้นที่ 5 ขั้นสร้างค่านิยม ค่านิยม หมายถึง สิ่งที่เราเห็นว่าเป็นสิ่งดีสิ่งงาม สิ่งที่มีคุณค่า 
น่านิยมชมชอบ ยอมรับนับถือ ควรนำไปปฏิบัติ ค่านิยมที ่ดีมีทางสร้างขึ้นด้วยการได้เห็น
แบบอย่าง ได้ฟัง ได้เรียนรู้จากบุคคลที่ดี ประสบผลสำเร็จในหน้าที ่การงาน ชีวิตตนและ
ครอบครัว เป็นบุคคลที่สังคมยกย่อง เคารพนับถือ บุคคลเหล่านี้  เป็นผู้ประพฤติปฏิบัติตาม
คุณธรรม จริยธรรมอย่างมั่นคง เกิดเป็นผลดีต่อชีวิตและหน้าที่การงาน การได้เห็นแบบอย่างที่ดี 
จ ึงเป็นค่านิยมที ่ด ีในทางคุณธรรมและจริยธรรม (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุต ฺโต, 
2551,2554) 



198 | Vol.9 No.10 (October 2022)                          ปีที่ 9 ฉบับที่ 10 (ตุลาคม 2565) 

 จริยธรรมเป็นสิ่งที่มีอยู่แล้วในตัวบุคคลแต่ละบุคคลโดยธรรมชาติ ซึ่งจะเกิดการพัฒนา
ได้ก็ต้องอาศัยกฎเกณฑ์ความประพฤติที่ควรประพฤติด้านศีลธรรม ปรัชญา ประเพณีและ
วัฒนธรรม กฎหมาย หรือจารีต เพ่ือประโยชน์สุขอันจะเกิดแก่ตนเอง สังคมและประชาคมโลก 
 
สรุป 
  เมื่อมีความคิดที่จะต้องการพัฒนาภาวะผู้นำขึ้นในสังคมระดับผู้นำ ควรเริ่มต้นด้วย การ
สร้างจิตสำนึกในตนเองและสังคมให้ยึดหลักของกุศลกรรมบถ 10 อย่างเหนียวแน่นเป็นเบื้องต้น
และร่วมกันกระจาย เผยแผ่และสร้างความตระหนักให้เกิดกับผู้ใต้บังคับบัญชา สร้างจิตสำนึกที่
ดีงามให้เกิดขึ้นกับองค์กร สร้างความดีงามที่เป็นเกณฑ์เบื้องต้นซึ่งสามารถนำความประพฤติ
ปฏิบัติ สู่เป้าหมายที่สูงขึ้น ย่อมส่งผลเป็นแนวทางดำเนินชีวิตที่ถูกต้องดีงามและยังสามารถ
แก้ปัญหาที่เกิดขึ้นในองค์กร หรือสังคมได้อีกด้วย แต่ทั้งนี้ทั้งนั้น บุคคลที่เป็นแบบอย่างได้อย่าง
ดีก็คือ การที่บคุคลเป็นผู้นำนั้นมีภาวะของความเป็นผู้นำเชิงจริยธรรมตามแนวพุทธ 
 
เอกสารอ้างอิง 
กรมวิชาการ กระทรวงศึกษาธิการ. (2511). สํสกฤต-ไทย-อังกฤษ อภิธาน. พระนคร: คุรุสภา
ลาดพร้าว. 
นิพนธ์ กินาวงศ.์ (2543). หลักการบริหารการศึกษา. พิษณุโลก: ตระกูลไทย.  
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2546). พุทธธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 11). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุต ฺโต) . (2551). การพัฒนาจร ิยธรรม. (พิมพ์คร ั ้งที ่  5). 
กรุงเทพมหานคร: บริษัท พิมพ์สวย จำกัด. 
________. (2553). เมตตาทาน การให้ที ่มีผลเป็นความสุขอย่างยิ ่ง.  กรุงเทพมหานคร: 
ธรรมสภา. 
________. (2554). พจนานุกรมพุทธศาสตร ์ ฉบับประมวลธรรม . (พิมพ์คร ั ้งท ี ่  14). 
กรุงเทพมหานคร: บริษัท เอส.อาร์. พริ้นติ้ง แมสโปรดักส์ จำกัด. 
พระมหาวรชัย ติส ฺสเทโว. (2551). พุทธจริยศาสตร์ก ับวรรณคดี . กรุงเทพมหานคร : 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วศิน อินทสระ. (2549). พุทธจริยศาสตร. (พิมพครั ้งที ่ 2). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์
ธรรมดา.  
สมบัติ จันทรวงศ์, (2550). ทฤษฎีจริยธรรม สรุปการบรรยายรายวิชา รม. 615 จริยธรรมของ
การเมืองและการบริหาร ภาคเรียนที่ 1/2550. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.  



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                             Journal of MCU Nakhondhat | 199 

พิพัฒน์ เรืองงาม. (2535). แนวคิดทางรัฐประศาสนศาสตร์ด้านภาวะผู้นำของไทยโบราณ : 
วิเคราะห์เนื ้อหาจากคัมภีร์ราชนิติ.  ใน สารนิพนธ์รัฐศาสตรมหาบัณฑิต สาขารัฐศาสตร์. 
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
พระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช รัชกาลที่ 9 . (2497). พระบรมราโชวาท ใน
พิธ ีพระราชทานปริญญาบัตรของจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย  ณ หอประชุมจุฬาลงกรณ์
ม ห า ว ิ ท ย า ล ั ย . เ ร ี ย ก ใ ช ้ เ ม ื ่ อ  26 ก ั น ย า ย น  2 5 65,  จ า ก 
https://atc.onab.go.th/th/content/category/detail/id/114/iid/23046 
________. (2500). พระราชดำรัสในพิธีเปิดประชุมรัฐสภา ณ พระท่ีนั่งอนันตสมาคม. เรียกใช้
เมื่อ 26 กันยายน 2565, จาก https://www.thaipost.net/main/detail/29040 
________.  (2516).  พ ร ะบรมร า โ ช ว าท . เ ร ี ย ก ใ ช ้ เ ม ื ่ อ  26 ก ั น ย ายน  25 65 จ าก 
http://thn21579-2.blogspot.com/2012/01/blog-post.html 
________.  (2522). พระบรมราโชวาท. เร ียกใช ้ เม ื ่อ  ว ันท ี ่  26 ก ันยายน 2565.จาก 
https://www.thaipost.net/main/detail/29040 

 


