
 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 135 

บทความวชิาการ 
 

วิเคราะห์การคิดของปัญญาประดิษฐ์และของมนุษย ์
ด้วยแนวคิดพุทธปรัชญาเถรวาท* 

THE ANALYZE THE THINKING OF ARTIFICIAL INTELLIGENCE (AI) AND 
HUMANS IN THE CONCEPT OF THERAVADA BUDDHIST PHILOSOPHY 

 
มงคล เทียนประเทืองชัย 

Mongkol Thianprathuangchai 
มหาวิทยาลัยรังสิต 
 Rangsit University 

E-mail: Mongthian65@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการเรื ่อง “วิเคราะห์การคิดของปัญญาประดิษฐ์และของมนุษย์ด้วย
แนวคิดพุทธปรัชญาเถรวาท”นี้ มีวัตถุประสงค์ 2 ประการ คือ 1. เพื ่อทราบการคิดของ
ปัญญาประดิษฐ์ว่าคิดได้เองเหมือนมนุษย์หรือไม่ และ 2. เพื่อทราบการคิดของปัญญาประดิษฐ์
จะมีโทษ คือเป็นอันตรายต่อสังคมมนุษย์หรือไม่ โดยใช้แนวคิดพุทธปรัชญาเถรวาท (ขันธ์ห้า
และปฏิจจสมุปบาท) ในการวิเคราะห์ พบว่า การคิดของปัญญาประดิษฐ์ คิดได้ไม่เหมือนมนุษย์ 
เนื่องจากขันธ์ห้าแตกต่างกัน ทั้งด้านปริมาณและคุณภาพ โดยเฉพาะอย่างยิ่งปัญญาประดิษฐ์ไม่
มีส่วนที่ทำให้ตื่นรู้ทางกายและตื่นรู้ทางจิต แต่ปัญญาประดิษฐ์ก็อาจคิดได้เองเหมือนมนุษย์แต่
ละคนที่คิดแตกต่างกันไป ถ้าเราไม่นิยามว่า การคิดเกิดจากจิตที่เป็นอสสารเท่านั้น แต่สสารก็
อาจคิดเองได้ เช่น สมอง (ของสัตว์) หรือสมองกล (ของคอมพิวเตอร์) เป็นต้น ส่วนวัตถุประสงค์
ประการที ่สอง พบว่า นอกจากปัญญาประดิษฐ์จะมีคุณประโยชน์มากมาย แต่ก็อาจจะมี
อันตรายต่อมนุษย์ได้ ทั้งนี้ขึ้นอยู่กับการสร้างโปรแกรมเบื้องต้นก่อนที่จะมีการคิดต่อยอดแบบ
คิดได้เองไว้ดีหรือร้าย ตามหลักเหตุปัจจัยหรือปฏิจจสมุปบาท เห็นว่า ถ้าสร้างโปรแกรม
เบื้องต้นที่ใช้ป้อนเข้าไปในปัญญาประดิษฐ์นั้นเป็นเรื่องที่ดี การคิดต่อยอดหรือคิดได้เองก็มี
แนวโน้มไปในทางดี แต่ถ้าสร้างโปรแกรมเบื้องต้นที่ใช้ป้อนเข้าไปในปัญญาประดิษฐ์นั้น เป็น
ความคิดไม่ดีหรือชั่วร้าย แนวโน้มการคิดต่อยอดหรือการคิดได้เองของปัญญาประดิษฐ์ก็มี
แนวโน้มที่จะเป็นไปในทางไม่ดีหรือคิดร้าย อันอาจจะนำไปสู่การกระทำที่เป็นอันตรายต่อสังคม
มนุษย์ได้  

 
* Received April 25, 2022; Revised June 13, 2022; Accepted July 11, 2022 



136 | Vol.9 No.9 (September 2022)                        ปีที่ 9 ฉบับที่ 9 (กันยายน 2565) 

คำสำคัญ: การคิด, ปัญญาประดิษฐ์, มนุษย,์ พุทธปรัชญาเถรวาท 
 
Abstract 
 This Academic article on "The Analyze the thinking of Artificial Intelligence 
(AI) and humans in the Concept of Theravada Buddhist philosophy" There are 
two objectives: 1. To know the thinking of artificial intelligence whether it can 
think like humans or not, and 2. To know the thinking of artificial intelligence will 
be harmful. Is it harmful to human society or not? By analyze method The 
Concept of Theravada Buddhist philosophy (Pancakkhandha: the Five Aggregates 
and Paticcasamuppada: the Dependent Origination; the Law of Causation). From 
the analysis, I found that the thinking of artificial intelligence Can't think like a 
human because the five aggregates are different both in quantity and quality In 
particular, artificial intelligence has no part in physical awakening and mental 
awakening. But artificial intelligence can think for itself, like every human being 
who thinks differently. If we do not define Thinking only arises from the mind 
(immaterial or Soul). But the Material can think for themself, such as the animal 
brains or the computer brains etc. As for the second objective, I found that in 
addition to artificial intelligence, there are many benefits. But it may be 
dangerous to humans. Depending are on how to create a preliminary program 
before thinking of further thinking, good or bad. It’s a good idea to create a 
preliminary program that is used to enter artificial intelligence. Thinking of further 
improvement or being able to think for themself is likely to be in a good way. 
But if creating an initial program that is used to feed into artificial intelligence. Is 
it a bad or evil idea? Artificial Intelligence's tendency to ideology is either negative 
or malicious. Which can lead to actions, they are harmful to human society. 
Keywords: Thinking,  Artificial Intelligence,  Human,  Theravada Buddhist 
Philosophy 
 
บทนำ 
 ปัญญาประดิษฐ์ (Artificial Intelligence หรือ AI) มีแนวโน้มเข้ามาเกี่ยวข้องกับชีวิต
มนุษย์มากขึ้น ประกอบกับจากข้อถกเถียงที่ว่า ปัญญาประดิษฐ์คิดได้เองเหมือมนุษย์หรือไม่ 
หรือดีกว่ามนุษย์ และจะมีคุณ (ประโยชน์) หรือโทษอย่างไรต่อสังคมมนุษย์ ตั้งแต่อดีตจนถึง



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 137 

ปัจจุบัน ดังจะพบได้บางส่วนในข้อถกเถียงระหว่าง ทัวริ่ง (Alan Mathison Turing: 1912-
1954) กับ เซิร์ล (John Rogers Searle: 1932-ปัจจุบัน) (สมภาร พรมทา, 2561) ระหว่าง 
มัสก์ (Elon Reeve Musk: 1971-ปัจจุบ ัน) กับ ซักเคอร์เบิร ์ก (Mark Eliot Zuckerberg: 
1984-ปัจจุบัน) (Karoonp. chetpayark, 2017) และระหว่าง มัสก์ (Elon Reeve Musk: 
1971-ปัจจุบัน) กับ แจ๊ค หม่า (Jack Ma Yun: 1964-ปัจจุบัน) (ผู้จัดการออนไลน์, 2562) เป็น
ต้น ที่ฝ่ายแรกคิดว่าปัญญาประดิษฐ์คิดเองได้และอาจดีกว่ามนุษย์ นอกจากมีประโยชน์อย่าง
มากมายแล้วในทางกลับกันอาจมีโทษได้ด้วย แต่ฝ่ายหลังกลับเห็นว่าเป็นไปไม่ได้นั้น  ปัญหา
ใหญ่คงไม่ได้อยู่แค่ว่าปัญญาประดิษฐ์คิดเหมือนมนุษย์ได้หรือไม่เท่านั้น แต่ลึกลงไปมากกวา่นั้น
คือปัญญาประดิษฐ์ (AI) จะฉลาดกว่ามนุษย์หรือคิดเหนือมนุษย์ได้หรือไม่ เพราะความคิดจะ
นำมาซึ่งการกระทำ เมื่อคิดไม่เหมือนการกระทำก็ย่อมไม่เหมือน รวมไปถึงการคิดหรือการ
กระทำอย่างมีเหตุผลด้วย ถ้ายิ่งเป็นการคิดและการกระทำที่เหนือกว่ามนุษย์แล้ว ยิ่งน่ากลัวว่า
จะเป็นอันตรายต่อมวลมนุษยชาติ นอกเหนือจากการใช้ประโยชน์และ Disruptive แล้ว ปัญญา
ดิษฐ์ (AI) อาจทำลายล้างเผ่าพันธุ์มนุษย์ ซึ ่งสามารถพบได้บางส่วน เช่น ปัญหาหุ่นยนต์ฆ่า
มนุษย์ ปัญหา Bob and Alice ของ Facebook, ปัญหา Auto Pilot ในรถยนต์และเครื่องบิน, 
ปัญหา XQbot and Darknetbot ของ Wikipedia ปัญหา Google assistant ของ Google 
Home และปัญหาอากาศยานไร้คนขับ (Skynet) เป็นต้น (Abdulthaitube, 2017) ในประเด็น
เหล่านี้ ผู้วิจัยคิดว่าบทความนี้ อาจช่วยตอบให้ชัดเจนขึ้นได้บางส่วน โดยเฉพาะส่วนของสิ่งที่
เป็นตัวคิด (ประธาน) ที่ก่อให้เกิดการคิด (กริยา) เมื่อมองด้วยแนวคิดแบบพุทธปรัชญา (เช่น 
เรื่องขันธ์ 5 หรือเบญจขันธ์) ที่อาจกล่าวได้ว่าครอบคลุมแนวคิดทางปรัชญาตะวันตก ทั้งในด้าน
อภิปรัชญา (Metaphysics) เช่น แนวแนวคิดแบบจิตนิยม (Idealism) แนวคิดแบบสสารนิยม 
(Materialism) แนวคิดแบบทวินิยม (Dualism) และแนวคิดแบบธรรมชาตินิยม (Naturalism) 
หรือสัจนิยม (Realism) รวมถึงแนวคิดเรื่อง Being ของไฮเด็กเกอร์ไว้ด้วย ในด้านญาณวิทยา 
(Epistemology) เช่น แนวคิดแบบประสบการณ์นิยมหรือประจักษ์นิยม (Empiricism) และ
แนวคิดแบบเหตุผลนิยม (Rationalism) ในด้านจริยศาสตร์ (Ethics) เช ่น แนวคิดเร ื ่อง
จริยธรรม ศีลธรรม จารีตประเพณี และมารยาท เป็นต้น และในด้านตรรกศาสตร์  (Logic) เช่น 
วิธีนิรนัยและอุปนัย เป็นต้น เป็นหลักในการวิเคราะห์ว่าปัญญามนุษย์ (Natural Intelligence 
or Human Intelligence) และปัญหาประดิษฐ์ (Artificial Intelligence หรือ AI) คิดเหมือน
หรือแตกต่างกัน รวมถึงใครฉลาดเหนือใครอย่างไรด้วย ใช้สิ่งใดในกระบวนการคิดทำหน้าที่คิด 
และจะมีคุณ (ประโยชน์) หรือมีโทษอย่างไรต่อสังคมมนุษย์ 
 
 
 



138 | Vol.9 No.9 (September 2022)                        ปีที่ 9 ฉบับที่ 9 (กันยายน 2565) 

แนวคิด/ทฤษฎีทางพุทธปรัชญาเถรวาท 
 พุทธปรัชญาเถรวาทนั้น มีแนวคิด/ทฤษฎีใหญ่ที ่สำคัญหลายแนวคิด/ทฤษฎี เช่น 
แนวคิดเรื่องนิพพาน แนวคิด/ทฤษฎีทุกข์ แนวคิด/ทฤษฎีจิต และแนวคิดสัจธรรมแห่งชีวิต เป็น
ต้น และสามารถจัดอยู่ทั้งในด้านอภิปรัชญา (Metaphysics) ด้านญาณวิทยา (Epistemology) 
และด้านจริยศาสตร์ (Ethics) ในที่นี้จะขอเน้นแนวคิด/ทฤษฎีจิต และแนวคิดสัจธรรมแห่งชีวิต 
ที่เชื่อว่า จิตเป็นตัวคิดใช่หรือไม่ และชีวิตคืออะไร โดยจะนำเอาแนวคิดย่อยที่สำคัญ คือแนวคิด
เรื ่องขันธ์ห้าหรือเบญจขันธ์และปฏิจจสมุปบาท มาเป็นหลักในการวิเคราะห์ เพราะเห็นว่า 
ตีความได้ครอบคลุมแนวคิดในปรัชญาตะวันตกได้เกือบทั้งหมด ไม่ว่า จะเป็นแนวคิดจิตนิยม 
(Idealism หรือ Psychism: เอกนิยม (Monism) และลัทธิปลาโต้ (Platonism) แนวคิดสสาร
นิยม (Materailism: ปรมาณูนิยม (Atomism) และพลังนิยม (Energetism) แนวคิดทวินิยม 
(Dualism: ร ังสรรค ์น ิยม (Creationism) และช ีวสสารน ิยม (Hylozoism)  (คณาจารย์
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2563) และแนวคิดธรรมชาตินิยม (Naturalism) 
หรือสัจนิยม (Realism) และแนวคิดเรื่องความมีอยู่จริงของสตหรือสภาวะ (Being) ของไฮเด็ก
เกอร์ ในด้านญาณวิทยา (Epistemology) เช่น แนวคิดประสบการณ์นิยมหรือประจักษ์นิยม 
(Empiricism) ก็เทียบได้กับอายตนะ 5 (ตา หู จมูก ลิ้น และกายประสาท) และแนวคิดแบบ
เหตุผลนิยม (Rationalism) เทียบได้กับอายตนะที่ 6 คือ จิตใจ และจริยศาสตร์ (Ethics) หรือ
เกณฑ์ตัดสินสรรพสิ่ง เช่น จริยธรรม ศีลธรรม จารีตประเพณี และมารยาท (พุทธฯ ยังมีเกณฑ์
แบบโลกุตระเพิ่มเข้าไปอีก) เป็นต้น รวมไปถึงทางตรรกวิทยา (Logical) เช่น วิธีนิรนัย และ
อุปนัย พุทธปรัชญาเถรวาทก็มีอยู่ด้วย 
  กล่าวคือแนวคิดเรื ่องขันธ์ 5 หรือเบญจขันธ์ ของพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น ในภาพ
กว้างๆ เห็นว่า จักรวาลถูกแบ่งออกเป็นส่วนประกอบสำคัญ 2 ส่วน คือ 1. วัตถุ (matter) และ 
2. สิ่งที่มิใช่วัตถุ (non-matter) (สนิท ศรึสำแดง, 2548) พุทธปรัชญาเถรวาท อาจจัดเป็น
แนวคิดแบบทวินิยม (Dualism) แบบหนึ่งที่มีอัตลักษณ์เป็นของตนเอง  
  1. ส ่วนท ี เป ็นว ัตถ ุหร ือสสาร (matter) การม ีอย ู ่จร ิ งของสรรพส ิ ่ ง  (สตหรือ
สภาวะ=Being) คล้ายๆ แนวคิดธรรมชาตินิยม (Naturalism) หรือสัจนิยม (Realism) เห็นได้
จากที่พุทธศาสนาปฏิเสธสิ่งเหนือธรรมชาติ (Supernature) ปฏิเสธการเปิดเผยของพระเจ้า แต่
ยอมรับความสำคัญด้านสติปัญญาของมนุษย์ พระพุทธศาสนายึดหลักธรรมชาติและกฎ
ธรรมชาติ เป็นแนวทางในการอธิบายปรากฏการณ์ หลักเบญจขันธ์ ไตรลักษณ์ ปฏิจจสมุปบาท 
อริยสัจจ์ 4 แม้แต่นิพพาน และกฎแห่งกรรมก็เป็นเรื่องของธรรมชาติและกฎธรรมชาติ พวกที่
ยึดธรรมชาติ คือ รูปขันธ์ เป็นหลัก แล้วเอาอุปาทานใส่เข้าไป ยึดมั่นว่าความจริงคือธรรมชาติ
ล้วนๆ ทุกอย่างเป็นธรรมชาติ และเป็นไปตามกฎธรรมชาตินั้น สามารถแบ่งเป็น 3 กลุ่ม คือ (1) 
กลุ่มวัตถุนิยม (Materialism or Physicalism) เช่น ลัทธิทุนนิยม (Capitalism) ลัทธิสังคมนิยม 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 139 

(Socialism) คอมม ิ ว น ิ ส ม ์  ( Communism) ล ั ท ธ ิ บ ร ิ โ ภ คน ิ ย ม  (Materialism) ล ั ท ธิ
อรรถประโยชน์นิยม (Utilitarianism) ลัทธิประชาธิปไตย (Democracy) และลัทธิวิทยาศาสตร์
นิยม (Scientism) (2) กลุ่มกลไกนิยม (Mechanism) และ (3) กลุ่มอินทรีย์นิยม (Organism)  
(สนิท ศรึสำแดง, 2548) 
  2. สิ่งที่มิใช่วัตถุ (non-matter) หรืออาจจะเรียกว่า ส่วนที่อสสารมีอยู่ในลักษณะเป็น
นามธรรม มองไม่เห็น สัมผัสด้วยประสาททั้งห้าไม่ได้ วัดไม่ได้  ชั่งไม่ได้ แต่มีอยู่จริง มีลักษณะ
ว่องไว มีพลัง ในขันธ์ 5 จำแนกไว้ 4 อย่างคือ เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ ตัวแท้คือ
วิญญาณ (=จิตหรือมโน) ส่วนเวทนา สัญญา สังขาร เป็นตัวประกอบหรือเจตสิก แต่เกิดดับ
พร้อมกับจิต สิ่งมิใช่วัตถุ เป็นหนึ่งในส่วนประกอบของจักรวาล ลัทธิที่ยึดถือจิตเท่านั้นมีจริง 
วัตถุเป็นเพียงเครื่องมือเป็นที่อาศัยของจิต เช่น แนวคิดจิตนิยม (Idealism) เป็นต้น โดยที่
แนวคิดจิตนิยมนี้สามารถแบ่งย่อยลงไปได้อีกหลายแบบ ดังนั้น พุทธปรัชญาเถรวาท ที่ตีความ
ได้จากแนวคิด/ทฤษฎีจิต และแนวคิดสัจธรรมแห่งชีวิต ก็อาจจัดเป็นจิตนิยมแบบหนึ่งที่มีอัต
ลักษณ์เป็นของตนเองแบบพุทธอภิปรัชญา ที่สามารถพบได้ในแนวคิดเรื่องขันธ์ 5 หรือเบญจ
ขันธ์ (ส่วนประกอบห้าอย่างของชีวิต) ซึ่งเรื่องนี้ อาจถือว่าเป็นญาณวิทยาด้วย ดังจะพบได้ ใน
เรื่องอายตนะ 6: แดนรับรู้และเสพเสวยโลก และครอบคลุมด้านจริยศาสตร์ โดยเฉพาะพุทธจ
ริยศาสตร์ทั้ง 3 ระดับ (พระครูวินัยธรอำนาจ พลปญฺโญ และคณะ, 2560) หรือภูมิธรรม ที่ใช้
เป็นเกณฑ์ตัดสินในระดับต่างๆ ได้แก่ พิธีกรรม มารยาท จารีตประเพณี  ศีลธรรม จริยธรรม 
(คุณธรรม) และโลกุตระ (ลอย ชุนพงษ์ทอง, 2564) รวมด้านตรรกะด้วย โดยทั้งหมดที่กล่าวมา
นี้จะนำไปใช้วิเคราะห์การคิดของปัญญาประดิษฐ์และของมนุษย์ดังต่อไปนี้ 
 
วิเคราะห์เปรียบเทียบองค์ประกอบของชีวิตระหว่างมนุษย์กับปัญญาประดิษฐ์ 
(AI) ในแนวคิดแบบพุทธปรัชญาเถรวาท 
  แนวคิดเบื้องต้นแบบกว้างๆ ของพระพุทธศาสนา เห็นว่า มนุษย์ประกอบด้วย 2 ส่วน 
คือ รูปกับนาม แต่เมื่อมองทางปรัชญา คือ พุทธปรัชญาเถรวาท อาจตีความได้ 3 ส่วนใหญ่ๆ 
คือ รูป=ร่างกาย นามบางส่วน=จิต และนามบางส่วนที ่เป็นตัวเชื ่อมระหว่างกายกับจิต=
วิญญาณ เมื ่อเทียมกับปัญญาประดิษฐ์ที่มี เพียง 2 ส่วนใหญ่ๆ คือ Hardware=Body หรือ
ร่างกาย และ Software หรือ Intelligence=จิต เมื่อมองลึกลงไปในแนวคิดเรื่องขันธ์ 5 หรือ
เบญจขันธ์ มนุษย์แต่ละคนประกอบไปด้วยขันธ์ 5 คือ กองรูปหรือรูปขันธ์ และในส่วนนามนั้น
แบ่งออกเป็น 4 กอง คือ เวทนาขันธ์ สัญญาขันธ์ สังขารขันธ์ และวิญญาณขันธ์ รวมทั้งหมดเป็น 
5 กองหรือ 5 ขันธ์ แต่ปัญญาประดิษฐ์ (AI) นั้น ถ้าตีความตามแนวคิดเรื่องขันธ์ห้าแล้วอาจมีไม่
ครบเหมือนของมนุษย์ ดังจะกล่าวให้เห็นต่อไปนี้  



140 | Vol.9 No.9 (September 2022)                        ปีที่ 9 ฉบับที่ 9 (กันยายน 2565) 

  1. รูป (Corporeality) ได้แก่ส่วนประกอบฝ่ายรูปธรรมทั้งหมดร่างกายและพฤติกรรม
ทั้งหมดของร่างกาย หรือสสารและพลังงานฝ่ายวัตถุ พร้อมทั้งคุณสมบัติ  และพฤติการณ์ต่างๆ 
ของสสารพลังงานเหล่านั้น (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2562) ส่วนใหญ่เป็น
สสารประเภทชีวภาพ ถ้าเรามองจากภายนอกเข้าไปสู่ภายในหรือจากใหญ่ไปหาเล็กในแง่
วิทยาศาสตร์ชีวภาพ จะพบว่า ร่างกายของมนุษย์ประกอบไปด้วย 11 ระบบ (1. ระบบห่อหุ้ม
ร่างกาย 2 ระบบโครงสร้าง 3. ระบบกล้ามเนื้อ 4. ระบบประสาท 5. ระบบไหลเวียนโลหิต 6. 
ระบบหายใจ 7. ระบบต่อมไร้ท่อ 8. ระบบน้ำเหลือง 9. ระบบย่อยอาหาร 10. ระบบขับถ่าย
ปัสสาวะ และ 11. ระบบสืบพันธุ์) หรือโครงสร้าง 5 ระดับ คือ ระบบอวัยวะ อวัยวะ เนื้อเยื้อ 
เซลล์ และสู่โมเลกุล เมื่อเทียบกับร่างกาย (Body) ของปัญญาประดิษฐ์ก็ได้แก่ส่วนที ่เป็น 
Hardware ที่ทำด้วยวัตถุต่างๆ ที่เป็นสสาร ถึงแม้จะทำด้วยวัสดุที่คล้ายเซลล์ของมนุษย์มาก
ที่สุด และนิยามว่าเป็นร่างกาย หรือรูปขันธ์เหมือนกัน แต่พุทธปรัชญาเถรวาทมองว่าในรูปขันธ์
นี้ยังต้องประกอบไปด้วยแดนแห่งการรับรู้ได้ด้วย อายตนะ ๕ คือ ตา หู จมูก ลิ้น และกาย ที่มา
ทำให้ตื ่นรู ้ (Consciousness) ทางกายด้วย ถึงจะเรียกว่า “ชีวิต” ดังนั ้น ในแนวคิดแบบ
วิทยาศาสตร์ อาจถือว่าปัญญาประดิษฐ์เป็นสสารไม่มีชีวิต คิดเองไม่ได้ จะถือว่ามีชีวิตก็ต่อเมื่อ
โครงสร้างทั้ง 5 เมื่อประกอบกันอย่างเหมาะสมสามารถแสดงปรากฏการณ์ออกมาที่เรียกว่า 
ชีวิตหรือจิต ที่เป็นสสารอยู่ในลักษณะของพลังงาน เมื่อจิตทำงานร่วมกับอวัยวะส่วนที่เรียกว่า
สมองแล้วถึงจะคิดได้ (ร่างกายที่มีสมองและมีชีวิตคิดได้ ส่วนร่างกายที่ตายแล้วหรือสมองที่ตาย
แล้วคิดไม่ได้) 
  แต่ในทางปรัชญานั้น การจะตอบว่าอะไรเป็นอะไร หรือสิ่งใดมีอยู่จริงหรือไม่มีอยู่ ควร
ตอบบนฐานแห่งความรู้ มิใช่ตอบบนฐานแห่งความไม่รู้ เช่น แนวคิดแบบวิทยาศาสตร์ที่ใช้
เหตุผลแบบประสบการณ์นิยมหรือประจักษ์นิยม ที ่พออายตนะ 5 (ตา หู จมูก ลิ ้น กาย
ประสาท) รับรู้สิ่งใดสิ่งหนึ่งไม่ได้แล้วไปสรุปว่า ไม่มีหรือไม่จริง อย่าลืมว่าสิ่งใดที่มนุษย์ไม่รู้ ก็
ไม่ได้หมายความว่ามันไม่มี สิ่งได้ที่มนุษย์พิสูจน์ไม่ได้ก็ไม่ได้หมายความว่าไม่จริง (อาจพบใน
อนาคตก็ได้) ดังจะพบได้ในแนวคิดแบบเหตุผลนิยม ที ่ใช้วิธีเก็งหรือคาดการณ์ความจริง 
(Speculation) ดังนั้น ปัญญาประดิษฐ์อาจจะมีชีวิต มีจิต และมีสมองก็ได้ เพียงแต่เป็นชีวิต จิต 
หรือสมองคนละประเภทกับของมนุษย์ หรือในแนวคิดแบบ Functional Materialism เห็นว่า 
มนุษย์เราทอนลงไปก็คือสสาร สสารเป็นผู้คิด (คิดคำนวณประมวลที่เรียกว่า Computing 
สสารคิดเองได้ และมนุษย์อาจเป็น Digital Computer ชนิดหนึ่งที่มีสมองเป็นก้อนไขมันจึงคิด
ได้ (การคิดได้เอง อาจจะไม่เก่ียวกับการมีชีวิต มีจิต หรือมีสมองเลยก็ได้) 
  2. นาม ได ้แก่ เวทนา ส ัญญา ส ังขาร และว ิญญาณของมนุษย ์ เม ื ่อเท ียบกับ
ปัญญาประดิษฐ์ก็ได้แก่ส่วนที่เป็น Soft wear หรือโปรแกรมต่างๆ เช่น Coding, Algorithms, 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 141 

Mathematical Language, Big Data,  Data Science,  Machine Learning และ  Deep 
Learning เป็นต้น จะเห็นว่าแตกต่างกัน คือ 
   2.1 เวทนา (Feeling หรือ Sensation) ได้แก่ความรู้สึกสุข ทุกข์หรือเฉยๆ ซึ่ง
เกิดจากผัสสะทางประสาทตา หู จมูก ลิ้น กายประสาท และทางใจ  (สมเด็จพระพุทธโฆษา
จารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2562) เมื่อเทียบกับปัญญาประดิษฐ์แล้ว ในส่วนนี้ ถ้ามีได้ก็น่าจะเป็น
เพียงเป็นไปตามโปรแกรมที่มนุษย์ตั้งหรือกำหนดไว้ จึงเชื่อว่ายังไม่เหมือนเวทนาในมนุษย์ 
   2.2 สัญญา (Perception) ได้แก่ความกำหนดได้ หรือหมายรู้ คือกำหนดรู้
อาการเครื่องหมายลักษณะต่างๆ อันเป็นเหตุให้จำอารมณ์ (object) นั้นๆ ได้ (สมเด็จพระพุทธ
โฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) , 2562) เมื ่อเทียบกับปัญญาประดิษฐ์แล้ว หลายส่วนพบได้ใน
ปัญญาประดิษฐ์ในระดับต่างๆ แต่เป็นเพียงการกำหนดได้ หมายรู้ ตามข้อมูลในโปรแกรมที่
กำหนดไว้ หรืออาจจะต่อยอดเพิ่มโดยการประมวลจากข้อมูลต่างๆ ที่ป้อนเข้าไป ในอนาคตถ้า
หากมีก็เชื่อว่า ไม่น่าจะเหมือนสัญญาในมนุษย์ 
   2.3 ส ั ง ข า ร  (Mental Formations หร ื อ  Volitional Activities) ไ ด ้ แ ก่
องค์ประกอบหรือคุณสมบัติต่างๆ ของจิต ที่ปรุงแต่งจิตให้ดีหรือชั่วหรือเป็นกลางๆ โดยมีเจตนา
เป็นตัวนำ พูดง่ายๆ ว่า ความนึกคิดดีชั่วต่างๆ เช่น ศรัทธา สติ หิริ โอตตับปะ เมตตา กรุณา มุติ
ตา อุเบกขา ปัญญา โมหะ โทสะ โลภะ มานะ ทิฏฐิ อิสลา มัจฉริยะ เป็นต้น (สมเด็จพระพุทธ
โฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2562) เมื่อเทียบกับปัญญาประดิษฐ์แล้ว พบว่า มีมากพอสมควร แต่
เป็นเพียงการประมวลต่อยอดจากข้อมูลต่างๆ ที่ป้อนเข้าไปไว้ให้ ที่เห็นเด่นชัด คือ ปัญญา 
(Intelligence) แต่เป็นปัญญาเทียมที ่มนุษย์สร้างที ่เรียกว่า “Artificial Intelligence” ใน
อนาคตแม้มนุษย์จะพยายามสร้างให้เหมือนสังขารของมนุษย์ แต่เชื่อว่าอย่างดีท่ีสุดก็แค่คล้ายๆ  
   2.4 วิญญาณ (Consciousness) จิต หรือมโน มี 6 กลุ่ม คือ จักขุวิญญาณ 
โสตวิญญาณ ฆาตวิญญาณ ชิวหาวิญญาณ กายวิญญาณ และมโนวิญาณ  (สนิท ศรึสำแดง, 
2548) อีกนัยหนึ่ง วิญญาณ ได้แก่ความรู้แจ้งอารมณ์ทางประสาททั้งห้า และทางใจ คือ การ
เห็น การได้ยิน การได้กลิ่น การรู้รส ความรู้สัมผัสทางกาย และการรู้อารมณ์ทางใจ (สมเด็จพระ
พุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2562) จึงพอตีความได้ว่า พุทธปรัชญาเห็นว่าจิตทำงานร่วมกับ
เวทนา สัญญา สังขาร และรูป ในการคิด จิตไม่ได้ทำงานอย่างเดี่ยวๆ เหมือนแนวคิดแบบจิต
นิยมหรือแนวคิดแบบสสารนิยม แต่จิตทำงานเป็นกลุ่มหรือเป็นทีม คล้ายแนวคิดแบบทวินิยม 
และแนวคิดแบบธรรมชาตินิยมหรือสัจธรรมนิยม โดยจิตหรือวิญญาณเป็นผู้ใช้ (The User) 
สมองเป็นผู้ถูกใช้ (The Use) เมื่อเทียบกับปัญญาประดิษฐ์แล้ว ยังไม่พบว่าปัญญาประดิษฐ์มีจิต
หรือวิญญาณ ในฐานะที่เป็นผู้ใช้ (The User) คือไม่ตกอยู่ในอำนาจครอบงำของสิ่งใด คิดเองได้
อย่างอิสระ แต่มักจะอยู่ในฐานะผู้ถูกใช้ (The Use) คือถูกกำหนดด้วยโปรแกรมต่างๆ ถึงจะมี
การคิดต่อยอดแบบที่คิดได้เองอย่างอิสระ หรือในอนาคตอาจมีการใส่เข้าไปได้ ก็ไม่น่าจะ



142 | Vol.9 No.9 (September 2022)                        ปีที่ 9 ฉบับที่ 9 (กันยายน 2565) 

เหมือนวิญญาณหรือจิตของมนุษย์ กล่าวคือ ระหว่าง รูป หรือ Corporeality (ร่างกายที่รับรู้ได้ 
คือประสาทรับ+สารเคมี) กับ นาม หรือ Mind (สัญญา=หมายรู ้ สังขาร = ปัญญา หรือ 
Intelligence และเวทนา=ความรู้สึก) นั้น มีตัวเชื่อม คือ วิญญาณ (ลอย ชุนพงษ์ทอง, 2564) 
  โดยเราจะพบว่าปัญญาความคิด (Intelligence) นั้นเกิดจากกองสังขาร คือ 1) แกนจิต 
ก่อให้เกิดปัญญาที่กำหนดความคิด ความเข้าใจ (Mental Formations) และ 2. ความคิดในแง่
การกระทำที่สร้าง (จิตที่ปรุงแล้ว) และเปลี่ยนแปลงแกนจิต (Volitional Activities) คือการ
ปรุงจิตตามปรารถนา ประกอบด้วยสัญญาและเวทนาส่งต่อไปยังวิญญาณที่เชื่อมต่อไปยังรูป 
(สมอง) ที่ประกอบไปด้วยประสาทรับและสารเคมีต่างๆ ทำให้ตื่นรู้ทางกายและตื่นรู้ทางจิต เป็น
การทำงานในการคิดของขันธ์ 5 ตามแนวคิดของพุทธปรัชญาเถรวาท 
  ดังนั้น จึงพอสรุปเปรียบเทียบกันระหว่างปัญญามนุษย์กับปัญญาประดิษฐ์ (Artificial 
Intelligence หรือ AI) ได้ดังนี้ 

ประเภทของสรรพสิ่ง (ชีวิต โลก และ
จักรวาล) ที่เปรียบเทียบ 

Human Intelligence Artificial Intelligence 
หรือ AI 

1. ร่างกาย = Body = Hardware 
 ร่างกายที่รับรู้ = รูป = Corporeality 

√ (ตาย) 
√ 

√ 
√ (เทียม) 

2. จิต = Mind = Software √ (ธรรมชาติ) √ (เทียม) 
3. ส่วนเชื่อต่อระหว่างร่างกายหรือรูปกับจิต =
สามัญสำนึก = ตื ่นร ู ้ทางกาย, ตื ่นร ู ้ทางจิต 
(Consciousness) เช่น เวลาสลบก็หายไป เวลา
ฟื้นก็กลับมา 

√ × 

  จากข้อถกเถียงท่ีกล่าวไว้ในตอนต้น คือ ปัญญาประดิษฐ์ (Artificial Intelligence หรือ 
AI) คิดได้เหมือนมนุษย์หรือไม่ ถ้าไม่เหมือน ดีกว่าหรือฉลาดกว่าหรือเหนือกว่าหรือไม่ อย่างไร 
และนอกจากมีประโยชน์มากมายแล้ว จะมีโทษหรือไม่ อย่างไร ถึงตรงนี้อาจแยกได้เป็น 2 นัย 
คือ 
  นัยแรก ปัญหาว่า คิดได้เหมือนมนุษย์ ในความหมายที่ว่าเท่าเทียมกันหรือเสมอกัน ทั้ง
ในด้านปริมาณและคุณภาพของการคิด ทำนองเท่าเทียมกันแบบคณิตศาสตร์ เช่น ในแนวคิด
เลขยกกำลัง หรือ1=1, 2=2 ในแนวคิดของพิทากอรัส (Pythagoras) เป็นต้น (ในแง่นี้ในความ
เป็นจริงอาจไม่มีใครเหมือนใครได้ 100%) 
  นัยที่สอง คิดได้เองเหมือนมนุษย์หรือสัตว์อื่นๆ แบบต่างฝ่ายต่างคิดได้เองอย่างอิสระ 
ไม่อยู่ในอำนาจครอบงำของอีฝ่ายหนึ่งหรือของใคร ส่วนจะดีหรือไม่ดี และมีคุณ (ประโยชน์) 
หรือมีโทษอย่างไร ก็ข้ึนอยู่กับระดับหรือคุณภาพของจิตหรือสมองของแต่ละบุคคลหรือแต่ละสิ่ง
แตกต่างกันไป (แต่คิดได้เองเหมือนกัน) 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 143 

  จากการวิเคราะห์ด้วยพุทธปรัชญาเถรวาท โดยเฉพาะแนวคิดเรื่องขันธ์ 5 แล้ว น่าเชื่อ
ได้ว่า คงไม่ต้องการคำตอบตามนัยแรกมากนัก เพราะใครๆ ก็เห็นได้แบบพ้ืนๆ ของสิ่งมีชีวิตกับ
สิ่งไม่มีชีวิตในแนวคิดแบบวิทยาศาสตร์ แต่น่าจะต้องการแสวงหาคำตอบที่วิทยาศาสตร์ก็ยัง
ตอบไม่ได้อย่างชัดเจน เช่นคำตอบตามนัยที่สองมากกว่า เพราะเมื่อวิเคราะห์เปรียบเทียบ
ระหว่างปัญญามนุษย์ (Natural Intelligence or Human Intelligence) กับปัญญาประดิษฐ์ 
(Artificial Intelligence หรือ AI) ด้วยแนวคิดพุทธปรัชญาเถรวาท ในเรื่องขันธ์ 5 แล้ว เห็น
ชัดเจนว่า แตกต่างกันหลายประการ ทั้งด้านปริมาณและด้านคุณภาพของขันธ์ โดยเฉพาะ
ประการที่ 3 เรื่อง ตัวเชื่อม คือ วิญญาณหรือมโน (Consciousness) ที่จะทำให้จิตกับสมอง
ทำงานร่วมกันในการคิด ที่ก่อให้เกิดปัญญา (Intelligence) .ในกองสังขาร ที่มีอยู่ในมนุษย์ แต่
ในปัญญาประดิษฐ์ไม่ม ี เมื ่อมีความแตกต่างกันในประเด็นสำคัญนี ้ มนุษย์จ ึงหวั ่นว่า
ปัญญาประดิษฐ์จะคิดเองได้ดีกว่าหรือฉลาดกว่าหรือเหนือกว่ามนุษย์ นอกจากจะเป็นประโยชน์
อย่างมากมายแล้วอาจเกิดโทษ คืออาจฆ่าหรือทำลายล้างเผ่าพันธุ์ของมนุษย์ได้ 
  ในประเด็น คิดดีกว่าหรือฉลาดกว่าหรือเหนือกว่ามนุษย์นั้น เท่าที่พบมีเพียงบางด้าน
เท่านั้น เช่น ด้านคิดได้รวดเร็ว ด้านคิดได้อย่างแม่นยำ ด้านคิดได้มากในเวลาน้อย และด้านมี
ความอดทนในการคิด เป็นต้น ดังนั้น ปัญญาประดิษฐ์จึงถูกนำมาใช้ในงานต่างๆ เพ่ือช่วยมนุษย์ 
ส่วนใหญ่ยังคิดไปตามโปรแกรมที่มนุษย์กำหนดไว้ อาจจะมีการประมวลต่อยอดจากข้อมูลเดิม
ไปบ้าง แต่ยังไม่ถึงขั้นซ่อมหรือสร้างตัวเองได้อย่างอิสระจากโปรแกรมของมนุษย์ 
  ส่วนประเด็นด้านการคิดดีหรือคิดร้าย ทั้งในระดับต้นหรือพุทธจริยศาสตร์ขั้นพื้นฐาน: 
เบญจศีล-เบญจธรรม (พระครูปลัดสุวัฒนพุทธคุณ (ประมวล พานิช) และคณะ , 2562) ใน
ระดับกลางหรือพุทธจริยศาสตร์ขั้นกลาง: กุศล-อกุศลกรรมบท) และในระดับสูงหรือพุทธจริย
ศาสตร์ขั้นสูง: โลกุตระ (พระครูวินัยธรอำนาจ พลปญฺโญ และคณะ, 2560) หรืออาจจะเรียกว่า
ภูมิธรรมก็น่าจะได้ ที่มีตั ้งแต่ระดับต่ำสุดไปหาระดับสูงสุด คือ พิธีกรรม มารยาท ศีลธรรม 
จริยธรรม (คุณธรรม) และโลกุตตระ (ลอย ชุนพงษ์ทอง, 2564) ต่อมนุษย์นั้น เป็นประเด็นใหญ่
อีกประเด็นหนึ ่งควรวิเคราะห์กันอีกต่อไป ในที ่นี ้ขอกล่าวโดยสังเขป ถ้าวิเคราะห์ตาม
หลักปฏิจจสมุปบาทหรือเหตุปัจจัยการในแนวคิดของพุทธปรัชญาเถรวาท เบื้องต้นนี้พอตอบได้
ว่า ขึ้นอยู่กับเหตุปัจจัย คือโปรแกรมพ้ืนฐานที่ป้อนเข้าไปในปัญญาประดิษฐ์นั้น ถ้าโปรแกรมนั้น
เป็นเรื่องที่ดี การคิดต่อยอด (รวมถึงการคิดได้เองด้วย) ก็น่าจะดี เมื่อคิดดีก็มีแนวโน้มในการ
กระทำที่ดี แต่ถ้าโปรแกรมพื้นฐานที่ป้อนเข้าไปในปัญญาประดิษฐ์เป็นการคิดที่ไม่ดีหรือคดิร้าย 
การคิดต่อยอด (รวมถึงการคิดได้เอง) ของปัญญาประดิษฐ์ก็มีแนวโน้มเป็นการคิดที่ไม่ดีหรือ
คิดร้าย (พุทธปรัชญาเถรวาทไม่ได้ยืนยันว่าต้องเกิดแน่นอนเป็นเพียงแนวโน้ม เช่น ตาม
หลักปฏิจจสมุปบาท) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เมื่อการคิดนำการกระทำก็อาจ
นำไปสู่การกระทำที่ไม่ดีหรือเป็นอันตรายต่อสังคมมนุษย์ได้ ทั้งนี้อาจจะต้องพิจารณาจิตของ



144 | Vol.9 No.9 (September 2022)                        ปีที่ 9 ฉบับที่ 9 (กันยายน 2565) 

ผู้สร้างโปรแกรมพื้นฐานที่ป้อนเป็นข้อมูลให้ปัญญาประดิษฐ์นั้นๆ ด้วย ว่าเป็นจิตที่คิดดีหรือ
คิดร้าย เนื่องการคิดได้เองนี้ไม่มีใครเหมือนกัน แม้จะมีขันธ์ห้าเหมือนกัน ซึ่งสอดคล้องกับ
แนวคิดของแมร์โล ปองตี ที่เห็นว่า การคิดได้เองนี้ไม่ได้มีอิสระจากร่างกาย (Body) ทุกร่างกาย
จึงคิดไม่เหมือนกัน และแนวคิดของไฮเด็กเกอร์ ที่เห็นว่า being และ Being ของมนุษย์แต่ละ
คนไม่เหมือนกัน  
 
สรุป 
 ตามนัยแรก (จากข้อถกเถียงว่าปัญญาประดิษฐ์ (AI) คิดได้เหมืนมนุษย์หรือไม่นั้น) เมื่อ
วิเคราะห์ด้วยแนวคิดแบบพุทธปรัชญาเถรวาท โดยเฉพาะแนวคิดเรื่องขันธ์ 5 แล้ว พบว่า การ
คิดของปัญญาประดิษฐ์ (AI) อย่างไรก็ไม่เหมือนการคิดของมนุษย์ เนื่องจากมีขันธ์ห้าที่ต่างกัน 
ทั้งปริมาณและคุณภาพ ต่อให้มีการอัฟโหลดขันธ์ต่างๆ ของมนุษย์เข้าไปใส่ในปัญญาประดิษฐ์ก็
ตาม ถ้าใช้เกณฑ์ตัดสิน ความเหมือนแบบเท่าเทียมหรือเสมอภาคกัน ทั้งด้านปริมาณและ
คุณภาพ แบบคณิตศาสตร์ แม้แต่มวลมนุษย์ด้วยกัน ที่คิดเองได้อย่างอิสระ ก็ยังไม่มีใครคิด
เหมือนใคร 100% สักคนเลย ต่างคนต่างคิดต่างจิตต่างใจกันไป ส่วนการคิดของมวลมนุษย์ดี
หรือไม่ดี เป็นคุณ (ประโยชน์) หรือเป็นโทษนั้น ขึ้นอยู่กับเหตุปัจจัย ตามแนวคิดแบบพุทธ
ปรัชญาเถรวาท เช่น แนวคิดในหลักปฏิจจสมุปบาท เป็นต้น ถ้าเหตุแห่งการคิดดีก็มีแนวโน้มผล
จะดี แต่ถ้าเหตุแห่งการคิดร้ายผลที่ออกมาก็มีแนวโน้มที่จะร้าย คล้ายๆ แนวคิดแบบธรรมชาติ
นิยมหรือสัจนิยม เป็นเรื่องธรรมดาของธรรมชาติหรือกฎธรรมชาติ ที่การคิดของมนุษย์แต่ละคน
คิดได้เองที่แตกต่างกันไป ไม่มีใครเหมือนกันทุกอย่างในหมู่มวลมนุษย์ ต่อให้แต่ละคนมีขนัธ์ห้า
เหมือนกัน แต่ขันธ์ของแต่ละคนก็ไม่เหมือนกัน โดยเฉพาะวิญญาณขันธ์หรือจิต จิตมนุษย์สูง-ต่ำ 
ไม่เท่ากัน (แต่พัฒนาได้) สอดคล้องกับแนวคิดของแมร์โล ปองตี ที่เห็นว่า ความคิดไม่ได้เป็น
อิสระจาก Body และ Body ทุก Body ไม่เหมือนกัน และแนวคิดของไฮเด็กเกอร์ที่เห็นว่า 
being และ Being ของแต่ละคนไม่เหมือนกัน ถ้าจิตซึ่งเป็นตัวคิด คิดดีก็มีแนวโน้มที่จะกระทำดี 
มีคุณ (ประโยชน์) ในทางกลับกันถ้าจิตคิดไม่ดีหรือคิดร้าย ก็มีแนวโน้มที ่จะกระทำไม่ดีมี
อันตราย ขึ้นอยู่กับการพัฒนาจิตของแต่ละคน ในปัญญาประดิษฐ์ (AI) ก็ทำนองเดียวกันคิดดี-
ไม่ดี เป็นคุณ (ประโยชน์) หรือเป็นโทษ เป็นอีกประเภทหนึ่งที ่เป็นไปตามธรรมชาติของ
ปัญญาประดิษฐ์แต่ละระดับแต่ละยุค 
  ส่วนตามนัยที่สอง พบว่า พุทธปรัชญาเถรวาท ไม่ได้ปฏิเสธ ว่าสสารคิดเองไม่ได้ แต่ก็
ไม่ได้ยืนยันว่า สสารทุกชนิดคิดเองได้ แต่สิ่งที่พบในขันธ์ห้า คือ สสารในกองรูป ที่สมมติเรียก
ร่วมกันว่า “สมอง” ของมนุษย์และสัตว์เมื่อทำงานร่วมกับอสสาร (นามท้ัง 4 กอง) ที่สมมติเรียก
ร่วมกันว่า “จิต” หรือ “วิญญาณ” หรือ “มโน” ที่อยู่ในมนุษย์และสัตว์ คิดได้เอง ส่วนจิตหรือ
สมองในปัญญาประดิษฐ์คิดเองได้หรือไม่ (ลึกลงไปมากกว่านั้นคือมีอยู่จริงหรือไม่) พุทธปรัชญา



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 145 

เถรวาทไม่ได้ยืนยัน แต่ถ้าเชื่อว่าสสารทุกชนิดหรือบางชนิดคิดได้เองก็คงจำเป็นต้องพิจารณา
ปัญหานี้ (คือมีชีวิต จิต สมองหรือไม่) ดังนั้นปัญญาประดิษฐ์ (AI) ซึ่งเป็นสสารชนิดหนึ่งก็น่าจะ
คิดได้ ส่วนจะคิดดีหรือฉลาดเหนือมนุษย์หรือไม่อย่างไร และมีคุณ (ประโยชน์) หรือมีโทษ
อย่างไร ก็เป็นไปตามเหตุปัจจัยหรือปัจจยการ (กฎปฏิจจสมุปบาท) คือถ้าสร้างโปรแกรม
เบื้องต้น (รวมถึงจิตใจผู้สร้างโปรแกรมด้วย) ไว้ดี มีประโยชน์ แนวโน้มของการคิดต่อยอด 
(รวมถึงการคิดได้เองด้วย) ของปัญญาประดิษฐ์ก็น่าจะดีมีประโยชน์ แต่ถ้าสร้างโปรแกรม
พ้ืนฐานไว้ไม่ดีหรือคิดร้าย ทำลายล้าง แนวโน้มของการคิดต่อยอดก็น่าจะเป็นอันตรายหรือเป็น
โทษต่อมวลมนุษย์เป็นธรรมดาตามกฎของธรรมชาติ  
 
เอกสารอ้างอิง 
คณาจารย ์มหาว ิทยาล ัยมหาจ ุฬาลงกรณราชว ิทยาล ัย. (2563). ปร ัชญาเบ ื ้องต ้น. 
 กรุงเทพมหานคร : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ผู้จัดการออนไลน์. (2562). “3 มุมมอง AI จาก Jack Ma และ Elon Musk ฉบับชาวบ้าน” ข่าว
 ไอที. เรียกใช้เมื ่อ 21 มิถุนายน 2565 จาก https://mgronline.com/cyberbiz 
 /detail/9620000083983 
พระครูปลัดสุวัฒนพุทธคุณ (ประมวล พานิช) และคณะ. (2562). พุทธจริยศาสตร์เพ่ือความสุข
 ในสังคม. วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น, 6(2), 1-13. 
พระครูวินัยธรอำนาจ พลปญฺโญ และคณะ. (2560). พุทธจริยศาสตร์กับการพัฒนาการศึกษา 
 เรื่องความจริงความรู้ ความดี. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร, 5(1), 332-342. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
 วิทยาลัย (เล่ม 16).(โปรแกรมพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
 ว ิทยาล ัย).  เร ียกใช ้ เม ื ่อ 20 กรกฎาคม 2565 จาก http://www.geocities. 
 ws/tmchote/tpd-mcu/tpd16.htm 
ลอย ชุนพงษ์ทอง. (2564). ชุดพุทธธรรม(Clips VDO EP.12-14) ใน Academy/playlist. 
 เรียกใช้เมื่อ 20 ธันวาคม 2564 จาก https://www.youtube.com/c/Loy 
สนิท ศรึสำแดง. (2548). ปรัชญาเถรวาท, (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร: จรัลสนิทวงศ์การ
 พิมพ์. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2562). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. (พิมพ์ครั้งที่ 22 
 ฉบับข้อมูลคอมพิวเตอร์). เรียกใช้เมื ่อ 20 ธันวาคม 2564 จาก https://www. 
 watnyanaves.net/uploads/File/books/pdf/buddhadhamma_extended_e
 dition.pdf 



146 | Vol.9 No.9 (September 2022)                        ปีที่ 9 ฉบับที่ 9 (กันยายน 2565) 

สมภาร พรมทา. (2561). “คำบรรยายวิชาปรัชญาปรากฎการณ์วิทยาและอัตถิภาวนิยม ตอนที่
 แปด: Existentialism ของ Heidegger” ในศูนย์ศึกษาพุทธปรัชญา มหาวิทยาลัยมหา
 จ ุฬาลงกรณราช-ว ิทยาล ัย .  เร ียกใช ้ เม ื ่ อ 14 ต ุลาคม 2562 จาก http: // 
 csbp.mcu.ac.th/ 
Abdulthaitube. (2017). 10 อันดับหุ่นยนต์และปัญญาประดิษฐ์ AI ที่เป็นภัยคุกคามต่อมนุษย์ 
 ( Clip V. D. O. ) .  เ ร ี ย ก ใ ช ้ เ ม ื ่ อ  1 8  ต ุ ล า ค ม  2 5 6 2  จ า ก  https: / / www. 
 youtube.com/watch?v=e4qKigFgwXI 
Karoonp. chetpayark. (2017). “ศึกหยุดโลก เมื ่อเหล่าผู ้เชี ่ยวชาญเห็นต่างเรื ่อง AI”. 
 บทความออนไลน์. เรียกใช้เมื ่อ 21 มิถุนายน 2565 จาก https://thematter.co 
 /science-tech/ai-opinion-war/30774 
 

  
 

 


