
บทความวชิาการ 
 

ธรรมาสน์ในประเทศไทย : ความหมาย ความเป็นมา หน้าที่และรูปแบบ* 
THE SERMON THRONE IN THAILAND: MEANING, HISTORY, FUNCTION 

AND STYLE 
 

ปติสร เพ็ญสุต 
Patison Benyasuta 

มหาวิทยาลัยศิลปากร 
Silpakorn University, Thailand 

E-mail: Patisonii4@hotmail.com 

 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้เน้นไปที่การศึกษาความหมาย หน้าที่ และประวัติของการใช้ธรรมาสน์ใน
ประเทศไทย ธรรมาสน์เป็นอาสนะสำหรับพระภิกษุสงฆ์ใช้แสดงธรรม ในความหมายเชิงลึกอาจ
กล่าวได้ว่า ธรรมาสน์คือบัลลังก์ของพระธรรม ในฐานะที่พระธรรมเป็นหนึ่งในพระรัตนตรัย ซึ่ง
มีการกำหนดไว้พระไตรปิฎกในหมวดพระวินัยอย่างชัดแจ้งว่า เมื่อภิกษุจะแสดงธรรมนั้น ต้อง
อยู่ในระดับที่สูงกว่าผู้รับฟังธรรม เพื่อเป็นการให้ความเคารพแก่ธรรมที่จะแสดง ชาวพุทธจึงมี
ประเพณีให้เกียรติแก่พระธรรมมากขึ้นไปอีก ด้วยการจัดสร้างธรรมาสน์อย่างประณีตซับซ้อน 
โดยใช้ศิลปะรูปแบบเดียวกันกับพระราชบัลลังก์ของพระมหากษัตริย์ ซึ่งจะแตกต่างออกไป
ตามแต่ละวัฒนธรรมของประเทศนั้น ๆ สำหรับในประเทศไทย เชื่อว่าการใช้ธรรมาสน์คง
ปรากฏขึ้นตั้งแต่วัฒนธรรมทวารวดี (ราวพุทธศตวรรษที่ 12 – 16) ซึ่งได้รับอิทธิพลจากศิลปะ
อินเดียแบบคุปตะ – หลังคุปตะอย่างชัดเจน และสืบเนื่องต่อมาในสมัยสุโขทัยที่ปรากฏหลักฐาน
การกล่าวถึงธรรมาสน์ในศิลาจารึกหลักต่าง ๆ และปรากฏหลักฐานการใช้ธรรมาสน์ศิลาแลงใน
วิหารวัดชมชื่น สุโขทัย ส่วนในสมัยอยุธยาและรัตนโกสินทร์นั้น เป็นช่วงเวลาที่ยังคงหลงเหลือ
หลักฐานการใช้งานธรรมาสน์มากท่ีสุด และมีความหลากหลายมากที่สุด มีธรรมเนียมการแสดง
ธรรมบนธรรมาสน์หลากหลายรูปแบบ เช่น ในภาคกลางจะนิยมแสดงธรรมในศาลาการเปรียญ 
เช่นเดียวกับในภาคอีสานที่มีการสร้าง “หอแจก” และสร้างธรรมาสน์ด้วยรูปแบบหลากหลาย 
ขณะที่ใช้ภาคใต้มีประเพณีการแสดงธรรมในระเบียงคดเพ่ิมเติมเข้ามาด้วย ส่วนในภาคเหนือนั้น 
มักจัดวางธรรมาสน์ในวิหารด้านขวาของพระพุทธรูปประธาน และมีการออกแบบธรรมาสน์ที่
สามารถกระจายเสียงให้ดังขึ้นอีกด้วย 

 
* Received March 28, 2022; Revised April 6, 2022; Accepted April 17, 2022 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 83 

คำสำคัญ: ธรรมาสน์, ศิลปะไทย, ไม้แกะสลัก, การแสดงธรรม 
 
Abstract 
 This article focuses on the study of the meaning, function and history of 
ancient sermon throne usage in Thailand. The sermon throne or pulpit is a sacred 
seat for monks to teach the Dharma. In a deeper sense, it can be said that it is 
the significant throne of the Dharma. which clearly stated in the Tipitaka that 
When a certain monk starts to preach, he must be at a higher level than the 
listener. Therefore, Buddhist in several region eventually practiced the tradition 
to give honor to the Dharma as a sacred taught of Buddha, they also elaborated 
and made more complex construction of the pulpit by Using the same style as 
the royal throne of the secular monarch which demonstrated in difference styles 
according to each culture of their own community. In Thailand, Buddhist believes 
that the ancient pulpit might have been appeared since the Dvaravati culture 
which has clearly influenced from India continental and later, successively in the 
Sukhothai period, which is evidenced in some inscriptions. From the Ayutthaya 
and Rattanakosin periods, there are numerous evidences of the pulpit's using and 
also appearance of various traditions of Dharma preaching on the pulpit. In the 
Central region, Dharma was preached by the Monk in the sermon hall (Sala-
Karnparian) similarly to the Northeastern region where there usually were 
constructions of "Hor Jak" (Hall of the alms bowl) and here pulpits were created 
with varieties of forms. Unlike in northern and northeastern, in southern region, 
there was an additional tradition of Dharma preaching in the Gallery terrace. In 
the Northern region, the pulpits were always placed on the right of the main 
Buddha image inside the Viharn, and were designed to disperse louder sounds. 
Keyword: Pulpit, Sermon throne, Thai art, wood carving, preaching 
 
บทนำ  

บทความนี้มีจุดประสงค์ในการศึกษาความหมาย ประวัติความเป็นมา หน้าที่และ
รูปแบบการใช้งานธรรมาสน์ในวัฒนธรรมศาสนาพุทธเถรวาทในประเทศไทย โดยมุ ่งเน้น
การศึกษาวิเคราะห์ด ้วยเครื ่องมือทางโบราณคดีและประวัต ิศาสตร์ศิลปะ ได้แก่การ
ตั้งสมมติฐานว่าธรรมาสน์นั้นเป็นบัลลังก์ของพระธรรม องค์ประกอบหนึ่งในพระรัตนตรัยที่ชาว



84 | Vol.9 No.5 (May 2022)                                 ปีที่ 9 ฉบับที่ 5 (พฤษภาคม 2565) 

พุทธให้ความเคารพนับถือเสมอเหมือนหรือเทียบเท่ากับพระพุทธองค์ ดังนั้นเมื่อมีการแสดง
ธรรมจึงต้องให้เกียรติด้วยอาสนะที่จัดสร้างขึ้นอย่างละเอียดซับซ้อนที่สุดเท่าที่สกุลช่ างประจำ
ท้องถิ่นจะทำได้ จากนั้นจึงเข้าสู่กระบวนการสืบค้นข้อมูลจากเอกสารชั้นต้นทางศาสนา ได้แก่
คัมภีร์ต่าง ๆ และเอกสารชั้นรองที่มีผู้ศึกษามาก่อนแล้ว รวมทั้งวิทยานิพนธ์ต่าง ๆ เพื่อที่จะทำ
ความเข้าใจความสำคัญของธรรมาสน์เพื่อใช้ในการวิเคราะห์หน้าที่การใช้งาน จากนั้นจึงเข้าสู่
กระบวนการวิเคราะห์และสังเคราะห์ข้อมูลออกมาตามแนวทางการวิจัยเชิงคุณภาพ  
 
ความหมายของธรรมาสน์ 

ธรรมาสน์ เป็นภาษาบาลี มาจากคำสนธิจากคำว่า ธรรม + อาสนะ หมายถึงที่นั่ง
สำหรับพระสงฆ์แสดงธรรมเทศนา หรือในอีกนัยหนึ่ง อาจแปลว่า “บัลลังก์ของพระธรรม” ก็ได้ 
ซึ่งเป็นศัพท์ทั่วไปท่ีปรากฏในวรรณกรรมพระพุทธศาสนาด้วย นอกจากนี้ยังมีคำอ่ืน ๆ ที่ใช้เรียก
ธรรมาสน์อยู่อีก เช่น ร้านเทศน์ ร้านสวด ในดินแดนล้านนายังเรียกธรรมาสน์ว่า “ปราสาท
แก้ว” หรือ “มณเฑียรแก้ว” (พระมหาจรัญ ยาวินัน , 2549) ส่วนธรรมาสน์ยาว ซึ ่งเป็น
ธรรมาสน์อีกรูปแบบหนึ่งที่พระภิกษุสามารถขึ้นไปนั่งได้หลายรูป ยังมีคำเรียกว่า “เตียงสวด” 
หรือ “สังเค็ด” ซึ่งคำ ๆ นี้ ใช้เรียกจนติดปากโดยทั่วไป แต่ในความเป็นจริงแล้ว คำว่าสังเค็ด 
หมายถึง “สิ่งของถวายพระ” ซึ่งส่วนมากจะเป็นข้าวของ ๆ ผู้ตาย หรืออาจจะเป็นสิ่งของขนาด
ใหญ่ที่ญาติถวายพระสงฆ์เพ่ือทำบุญให้ผู้ล่วงลับก็ได้ (เสถียรโกเศศ, 2505) 

ส่วนธรรมาสน์ยอดที่พระภิกษุสามารถนั่งได้องค์เดียวนั้น เป็นอาสนะที่ใช้ในการแสดง
ธรรมของพระภิกษุสงฆ์ ใช้ในวันธรรมสวนะและวันสำคัญทางศาสนาต่าง ๆ แม้ว่าจะไม่มีพระ
วินัยกำหนดชัดเจนว่าพระภิกษุจะต้องแสดงธรรมบนธรรมาสน์เท่านั้น แต่ก็มีร่องรอยบาง
ประการที่แสดงรายละเอียดในการแสดงธรรมปรากฏในพระไตรปิฎก รวมทั้งยังมีประเพณี
พื้นเมืองต่าง ๆ ที่เกี ่ยวข้องกับการแสดงธรรมบนธรรมาสน์อยู่มากมาย แสดงให้เห็นว่าใน
วัฒนธรรมไทย (รวมทั้งในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้) มีการปรับปรุงเปลี ่ยนแปลงรูปแบบ
วัฒนธรรมให้สอดคล้องกับการให้เกียรติพระธรรม มีการยกย่องเทิดทูนพระธรรมไว้เป็นของสูง 
ด้วยเหตุนี้เอง ในคัมภีร์ต่าง ๆ จึงกล่าวถึงการให้เกียรติพระธรรมด้วยพิธีกรรมและเครื่องบูชา
และอันมีค่าต่าง ๆ ด้วยเหตุนี้ เมื่อพระภิกษุสงฆ์จะแสดงธรรม จึงต้องมีองค์ประกอบเงื่อนไข
หลายประการ จากการศึกษาพบว่า พระพุทธองค์ทรงเน้นย้ำเงื่อนไขของการแสดงธรรมไว้อย่าง
มากมาย ดังปรากฏการบัญญัติไว้ในพระวินัยอย่างละเอียด เช่น ห้ามแสดงธรรมแก่คนที่ใส่
รองเท้า ห้ามเหยียบ ห้ามสวม รวมทั้งห้ามรองเท้าหุ้มส้นด้วย ห้ามแสดงธรรมแก่คนถือไม้พลอง 
(ไม้เท้ายาวสี่ศอกสำหรับคนชราหรือมัชฌิมบุรุษ) ห้ามแสดงธรรมแก่ผู้ถือร่ม (ร่มผ้าขาว ร่ม
ลำแพน ร่มใบไม้) ห้ามแสดงธรรมแก่ผู้นั่งยาน คานหาม เปลหาม เตียงหาม วอ รถ ห้ามแสดง



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 85 

ธรรมแก่ผู้อยู่บนที่นอน ห้ามแสดงธรรมแก่ผู้ใช้ผ้าโพกศีรษะ หรือคลุมศีรษะฯลฯ (วิ.มหา. (ไทย) 
2/857-869/ 926.) เป็นต้น 
 บัญญัติทั้งหมดนี้ จะเห็นได้ว่าพระพุทธองค์ทรงมีความละเอียดรอบคอบในการแสดง
ธรรมแก่บุคคลสถานะ เพศและวัยต่าง ๆ รวมไปถึงการแสดงกริยาท่าทาง การแต่งกาย มารยาท 
ว่าผู้ฟังมีความพร้อม มีความเคารพให้เกียรติมากเพียงใดในการรับฟังธรรม ในบางกรณีเป็นการ
แสดงออกที่ไม่สุภาพ เช่น การสวมรองเท้า หรือ การคลุมผม ซึ่งพุทธศาสนนิกชนยังคงถือ
ปฏิบัติอยู่จนทุกวันนี้ แม้กระท่ังผู้มีฐานันดรสูงหรือพระมหากษัตริย์ก็ไม่ได้รับยกเว้น เช่น ผู้ที่กั้น
ร่มขาว (หมายถึงเศวตฉัตร) ผู้ที่นั่งบนยานคานหาม (ขุนนางชนชั้นสูง) เป็นต้น หรือบางกรณีก็
อาจหมายรวมถึงนักบวชในศาสนาอื่น ๆ ด้วย คือ ผู้นั่งรัดเข่าด้วยผ้า หรือ รัดเข่าด้วยมือ (สาย
โยคปัฏ) ซึ่งหมายถึงพวกโยคีที่มีการนั่งบำเพ็ญภาวนาแบบโยคาสนะ  

ในบรรดาเงื ่อนไขข้อห้ามแสดงธรรมเหล่านี ้ พฤติกรรมข้อห้ามของผู ้ฟังธรรมที่
พระพุทธเจ้าทรงแสดงรายละเอียดมากที่สุดคือ ห้ามแสดงธรรมแก่ผู้นั่งบนอาสนะ อันหมายถึง
ที่นั่งอันสูงกว่าพระภิกษุสงฆ์ผู้แสดงธรรม มีเหตุแห่งการห้ามไว้เพราะพระฉัพพัคคีย์นั่งแสดง
ธรรมบนอาสนะที่ต่ำกว่าผู้ฟังธรรม บรรดาพระภิกษุผู้น้อยมาเห็นเข้าก็พากันติเตียนเพ่งโทษ 
และโพนทะนา แล้วกราบทูลพระพุทธเจ้า ทรงสอบถามได้ความเป็นว่าจริงดังนั้น ก็ทรงติเตียน
แล้วทรงแสดงธรรมเรื่อง บุรุษลักมะม่วงของหลวงดังปรากฏในพระวินัยปิฎก สาวัตถีนิทาน 
ปาทุกาวรรค สิกขาบทที่ 9 ความว่า มีจัณฑาลผู้หนึ่ง ต้องการลักมะม่วงของพระราชาไปให้
ภรรยาที่ตั้งครรภ์รับประทาน ขณะที่ลอบปีนต้นมะม่วงในสวนหลวง ก็ได้ยินพราหมณ์กำลังสอน
มนต์ให้กษัตริย์ โดยที่ตัวพราหมณ์นั้นนั่งอยู่ในระดับต่ำกว่ากษัตริย์ จึงคิดว่าทั้งคู่นั้นไม่เป็นผู้
เคารพต่อธรรม เพราะผู้เรียนนั่งอยู่เหนือผู้สอน ตัวเขาซึ่งลักมะม่วงพระราชา ก็ไม่เคารพธรรม
เช่นกัน จึงลงจากต้นมะม่วงมาติเตียน ทั้งหมดต่างก็ยอมรับว่าตนไม่เคารพธรรม 
บุรุษจัณฑาลนั้นได้กล่าวต่อไปว่า 

“ท่านพราหมณ์ เราติเตียนการได้ทรัพย์และการได้ยศ เพราะนั่นเป็นการเลี้ยงชีพโดย
ความเป็นเหตุให้ตกต่ำ และเป็นการเลี้ยงชีพโดยทางที่ไม่ชอบธรรม จะประโยชน์อันใดด้วยการ
เลี้ยงชีพเช่นนั้น ท่านจงรีบออกไปเสียเถิดท่านมหาพราหมณ์ แม้สัตว์ที่มีชีวิตเหล่าอื่นก็ยังหุงหา
กินได้ ความอาธรรม์ที่ท่านได้ประพฤติมาแล้ว อย่าได้ทำลายท่านดุจก้อนหินทำลายหม้อน้ำ
ฉะนั้น” (วิ. มหา. (ไทย) 2/871-872/938.) 

จากข้อความนี้ พระพุทธองค์น่าจะทรงหมายถึงผู ้สอนธรรมหรือนั กบวชเฉกเช่น
พราหมณ์ ที่สอนธรรมแก่พระมหากษัตริย์เพื่อหวังผลตอบแทนเป็นทรัพย์สมบัติและยศ โดยไม่
สนใจการให้เกียรติแก่พระธรรมว่าเป็นสิ่งพึงเคารพเลย ดังนั้นอาจอุปมานได้ว่า ธรรมาสน์นั้น
แท้จริงแล้วคือ “บัลลังก์” ของพระธรรม มิใช่อาสนะสำหรับผู้แสดงธรรม ซึ่งเป็นเพียง “สื่อ” 
ถ่ายทอดสำหรับการแสดงธรรมเท่านั้น ดังนั้นวัฒนธรรมการเทศน์ในพุทธศาสนาในยุคโบราณ 



86 | Vol.9 No.5 (May 2022)                                 ปีที่ 9 ฉบับที่ 5 (พฤษภาคม 2565) 

จึงเป็นการถ่ายทอดด้วยการอ่านออกเสียงจากคัมภีร์ใบลาน มิใช่การแสดงความคิดเห็นหรือ
วิพากษ์วิจารณ์อย่างอิสระ เนื่องจากสิ่งที่สำคัญที่สุดเน้นไปที่ตัวบทจากพระธรรมที่บันทึกไว้ 
มิใช่ตัวผู้เทศน์ที่เทศน์ด้วยการอ่าน  

จากพระวินัยที่กำหนดให้พระภิกษุผู้แสดงธรรมเทศนาอยู่ในระดับสูงกว่าผู้ฟังธรรม 
อาจจะเป็นต้นกำเนิดธรรมเนียมการสร้างธรรมาสน์ที่มีอาสนะสูงกว่าระดับพื้นของผู้ฟังเพื่อให้
เกียรติแก่พระธรรมขึ้น ความสูงในที่นี้หมายถึงทั้ง “ระดับความสูง” และ “ฐานันดรอันสูง” ซึ่ง
สันนิษฐานว่าเป็นที่มาของการสร้าง “ธรรมาสน์” ให้มีความสูงกว่าที่นั่งของฆราวาส และมี 
“ฐานานุศักดิ์” ที่สูงที่สุด เพื่อที่มิให้ที่นั่งใด ๆ ของฆราวาสสูงส่งกว่า นั่นคือเทียบเท่าอาสนะ
หรือ “พระราชบัลลังก์” ของพระมหากษัตริย์นั่นเอง  
 
ความสัมพันธ์ระหว่างธรรมาสน์ พุทธบัลลังก์ และพระราชบัลลังก์ 

การให้เกียรติยกย่องพระธรรมว่าเป็นของสูง จนกระท่ังพระมหากษัตริย์ยังต้องประทับ
นั่งในระดับที่ต่ำกว่า ดังปรากฏความจากในพระวินัย ซึ่งเป็นต้นกำเนิดการแสดงออกทาง
ศิลปกรรมของธรรมาสน์นั ้น ต้องจัดสร้างขึ ้นให้อยู ่ในฐานานุศักดิ ์ที ่สูงที ่ส ุด เพื ่อว่าเมื่อ
พระมหากษัตริย์ประทับฟังธรรมในที่นั้น พระราชอาสน์ของพระองค์จะมิได้มีความสูงส่งกว่า 
“ธรรมาสน์” อันเป็นที่ประทับของพระธรรม ทั้งในเรื ่องของระดับความสูง ความสวยงาม
ซับซ้อนและฐานันดร จึงพบว่าศิลปกรรมธรรมาสน์นั้น มีความเกี่ยวเนื่องสัมพันธ์อยู่กับรูปแบบ
ของพระราชบัลลังก์ มีทั้งในด้านรูปแบบและการใช้งาน  

ความเกี่ยวข้องของพระธรรมกับกษัตริย์หรือพระมหาจักรพรรดินั้นยังแสดงออกมาให้
เห็นเด่นชัด ในเวลาที่พระพุทธองค์ทรงแสดงปฐมเทศนาที่ป่าอิสิปตนมฤทายวัน เป็นครั้งแรกท่ี
จะมีการแสดงพระธรรมในกัลป์ของพระศรีศากยมุนี ในพุทธศาสนามหายาน คัมภีร์ลลิตวิสตระ 
ได้กล่าวถึงเหตุการณ์เมื่อปัญจวัคคีย์ทั้งห้า ยอมละทิ้งทิฏฐิมานะที่เคยต่อต้านพระพุทธองค์โดย
ไม่ยอมออกมาต้อนรับ ท่านเหล่านั้นได้ทำความเคารพพระพุทธองค์โดยถวายการสรงน้ำในสระ
ใหญ่ เมื่อพระพุทธองค์เสด็จขึ้นจากน้ำ ก็ทรงดำริถึงสถานที่แสดงปฐมเทศนา ปรากฏว่ามี
อาสนะพันองค์ท่ีประดับแก้ว 7 ประการ ผุดขึ้นมาจากพ้ืนดิน 

“ตถาคตขึ้นจากอาบน้ำแล้วมีความคิดอย่างนี้ว่า พระตถาคตอรหันตสัมมาสัมพุทธองค์
ก่อน ๆ ประทับนั่ง หมุนจักรคือธรรมที่ไหนแล ดูกรภิกษุทั้งหลาย พระตถาคตอรหันต์องค์ก่อน 
ๆ หมุนจักรคือธรรมในประเทศปฐพี ครั้งนั้นในประเทศปฐพีนั้น ได้มีอานสนะจำนวนพัน ล้วน
แล้วด้วยแก้ว ๗ ประการปรากฏขึ้นแล้ว ครั้งนั้น ตถาคตกระทำประทักษิณอาสนะ ๓ อาสนะ 
ด้วยความเคารพพระตถาคตองค์ก่อน ๆ แล้วนั่งคู ้บัลลังก์ (ขัดสมาธิ์เพชร) บนอาสนะที่ ๔ 
ปราศจากความกลัวเหมือนราชสีห์” (แสง มณวิฑูร, 2514) 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 87 

แก้ว 7 ประการที่ประดับอาสนะทิพย์ของพระพุทธเจ้าในครั้งนั้น อาจเปรียบเทียบได้
กับแก้ว 7 ประการอันเป็นสมบัติของพระมหาจักรพรรดิ ผู้ปกครองทวีปใหญ่น้อยในจักรวาล 
ขณะที่พระองค์กำลังเริ ่มแสดงปฐมเทศนา เหล่าเทวดาในภพภูมิต่าง ๆ รีบลงมาชุมนุมกัน
ตกแต่งสถานที่ด้วยธงชัย ธงปตาก และเนรมิตอาสนะถวายพระพุทธเจ้าอีกครั้ง 

คัมภีร์ลลิตวิสตระอัธยายที่ 26 ชื่อธรรมจักรประวรรตนปริวรรต ได้กล่าวต่อไปว่า เมื่อ
จะทรงแสดงปฐมเทศนานั้น บรรดาเทวดาในสวรรค์ชั ้นกามาพจรได้เนรมิต “พระแท่น 84 
แสน” ถวายพระองค์ และทูลว่า “ขอพระองค์โปรดนั่งบนพระแท่นนี้ หมุนจักรคือธรรม เพ่ือถือ
เป็นการอนุเคราะห์แก่ข้าพระองค์ทั้งหลาย” (แสง มณวิฑูร, 2514) จำนวนพระแท่น 84 แสน
นั้นสอดคล้องกันดีกับจำนวนพระธรรม 84 ,000 พระธรรมขันธ์ หมายความว่าเป็นพระแท่น
สำหรับประดิษฐานพระธรรมนั่นเอง  

ในศิลปะอินเดียแบบคุปตะ – หลังคุปตะ แสดงพระพุทธเจ้าทรงแสดงปฐมเทศนาโดย
ประทับนั่งห้อยพระบาท (ประลัมพปาทาสนะ) ซึ่งเป็นท่านั่งสำหรับพระมหากษัตริย์ประทับบน
พระราชบัลลังก์ (ในศิลปะอินเดีย ซึ่งมีรูปแบบเหมือนเก้าอี้ตกแต่งอย่างงดงาม) ทั้งที่โดยปกติ
แล้ว พระองค์จะประทับขัดสมาธิราบ (โยคาสนะ) เนื่องจากในวาระการแสดงปฐมเทศนานั้น 
พระพุทธเจ้าทรงแสดงพระองค์เป็นจักรพรรดิทั้งทางโลกและทางธรรม ธรรมาสน์จึงไม่ใช่เก้าอ้ี
ธรรมดา แต่เป็นพระราชบัลลังก์สำหรับพระเจ้าจักรพรรดิ และพระวิหารหรือสถานที่สำหรับ
แสดงธรรมนั้นก็เปรียบได้กับท้องพระโรง อาจพบเค้าความคิดของการให้เกียรติการแสดงธรรม
โดยใช้เครื่องราชูปโภคแบบกษัตริย์นี้ได้ในวัฒนธรรมอินเดียหลายแห่ง เช่น ในถ้ำอชันต้าที่ 25 
หรือภาพการเสด็จออกมหาสมาคมของพระพุทธองค์ในถ้ำอชันตา ก็แสดงภาพพระพุทธเจ้า
ประทับห้อยพระบาทบนบัลลังก์ล้อมรอบด้วยพุทธสาวกและพระโพธิสัตว์เช่นเดียวกัน ส่วน
ในทางพุทธศาสนาเถรวาทพบความเกี่ยวเนื่องการที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงพระองค์ในฐานะพระ
มหาจักรพรรดิในหลายเรื่องราว เช่น เรื่องชมพูบดีสูตร เป็นต้น  

ดังนั้นพระราชบัลลังก์ของกษัตริย์และอาสนะสำหรับพระสงฆ์จึงสามารถแทนที่กันได้ 
ดังปรากฏในนิทานชาดกหลายเรื่องที่กล่าวถึงการที่พระราชาเสด็จลุกจากพระราชอาสน์ เพ่ือ
นิมนต์พระสงฆ์ที ่ทรงเคารพนับถือให้นั่งแสดงธรรมแทน ความคิดนี้สืบเนื ่องมาจนถึงสมัย
รัตนโกสินทร์ ในงานพระบรมศพพระมหากษัตริย์ในพระราชวงศ์จักรี มีการอุทิศพระแท่นราช
บัลลังก์สำหรับให้พระสงฆ์ข้ึนแสดงธรรมดังเช่นในการพระบรมศพพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศ
หล้านภาลัยและพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว ก็มีการอุทิศพระแท่นราชบัลลังก์
ประดับมุกให้เป็นธรรมาสน์สำหรับพระสงฆ์แสดงธรรม เป็นต้น (ยิ้ม ปัณฑยางกูร, 2528) 

แนวคิดนี้อาจตกทอดต่อมาถึงแนวคิดของการสร้างธรรมาสน์ในสมัยหลังว่าเป็นการ
จำลองพระราชบัลลังก์ของกษัตริย์ด้วย เป็นคติแนวคิดร่วมกันของกลุ่มประเทศที่นับถือพุทธ
ศาสนา จึงมีการสร้างธรรมาสน์ที่คล้ายคลึงกับพระราชบัลลังก์ขึ้น ธรรมาสน์ในวัฒนธรรมพุทธ



88 | Vol.9 No.5 (May 2022)                                 ปีที่ 9 ฉบับที่ 5 (พฤษภาคม 2565) 

ทั่วทั้งเอเชียตะวันออกเฉียงใต้นั้นจึงมีความคล้ายคลึงกันประการหนึ่งคือ เป็นอาสนะที่ประดับ
ตกแต่งอย่างงดงาม เทียบเคียงได้กับพระราชบัลลังก์ของพระมหากษัตริย์ในแต่ละท้องถิ่น 
สังเกตได้ว่า ไม่ว่าจะเป็นธรรมาสน์ในศิลปะไทย พม่า เขมร หรือศรีลังกา ล้วนจำลองรูปแบบ
ของพระราชบัลลังก์ของวัฒนธรรมนั้น ๆ มาสร้างทั้งสิ้น (ภาพที่ 1 และ ภาพที่ 2) สาเหตุหลัก
น่าจะเป็นการให้เกียรติแก่พระธรรมในฐานะสิ่งประเสริฐ อย่างไรก็ตาม อาจมีคำอธิบายทาง
ประติมานวิทยาละเอียดซับซ้อน เจาะจงลงไปในการให้ความหมายกับธรรมาสน์มากขึ้น 
 

 

 

 
ภาพที่ 1 การใช้ธรรมาสน์ของพระสงฆ์ศรีลังกา
ในปัจจุบัน (Tamil Guardian, 2017.) 

ภาพที่ 2 ธรรมาสน์ศิลปะพม่า  
 

 
ด้วยเหตุนี้ ธรรมาสน์ทรงบุษบกต่าง ๆ ที่พบในประเทศไทย จึงมีลักษณะไม่ต่างกับพระ

ราชบัลลังก์ในราชสำนัก พระเจ้าแผ่นดินประทับขัดสมาธิราบในบุษบก ไม่มีการนั่งห้อยพระ
บาทแบบอินเดียอีกต่อไป มีการปิดส่วนของอาสนะอย่างมิดชิดด้วยแผงกั้นจนไม่อาจเห็นส่วน
เท้าได้ ลักษณะเช่นนี้ก็คล้ายคลึงกับพระราชบัลลังก์ต่าง ๆ ในสมัยอยุธยาและลพบุรี ที่มี
ลักษณะคล้ายบัญชรมียอดปราสาท ในคติปราสาทขนาดเล็กที่ซ้อนอยู่ในปราสาทขนาดใหญ่ 
(หรือสถาปัตยกรรมจริง) พระมหากษัตริย์ทรงเผยพระวรกายเพียงครึ่งพระองค์เท่านั้น ดังเช่น 
พระราชบัลลังก์ในพระท่ีนั่งสรรเพชญ์ปราสาท และพระท่ีนั่งดุสิตสวรรค์ธัญญมหาปราสาท เป็น
ต้น ธรรมาสน์ในสมัยอยุธยาจึงใช้คติเดียวกันกับพระราชบัลลังก์ แม้ว่าจะมีพระราชบัลลังก์บาง
ประเภทที่พระมหากษัตริย์จะประทับห้อยพระบาท แต่ด้วยเงื่อนไขเกี่ยวกับความสำรวมของ
พระภิกษุสงฆ์ จึงต้องสร้างพนักปิดส่วนล่างของร่างกายไว้เสมอ ความเป็นพระราชบัลลังก์ของ
ธรรมาสน์ยังแสดงออกอย่างชัดเจนในเรื่องของชื่อเรียก ในล้านนายังเรียกธรรมาสน์ว่าปราสาท



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 89 

แก้ว หรือมณเฑียรคำ อันเป็นคำที่ใช้เรียกท่ีประทับของพระมหากษัตริย์ (พระมหาจรัญ ยาวินัน
, 2549) 
 
หน้าที่และรูปแบบของธรรมาสน์ในวัฒนธรรมต่าง ๆ ในภาคกลางของประเทศไทย 

1. ธรรมาสน์ในวัฒนธรรมทวารวดี 
ในดินแดนภาคกลางของประเทศไทยนั้นไม่อาจกำหนดได้ชัดเจนว่า มีการใช้งาน

ธรรมาสน์มาตั้งแต่สมัยใด เนื่องจากธรรมาสน์นั้นเป็นอาสนะที่สร้างจากไม้จำหลัก เป็นวัสดุไม่
คงทนมีอายุไม่มากนัก เชื่อว่าคงจะเป็นของที่มีมาพร้อมการพระพุทธศาสนาที่แพร่หลายเข้ามา
ในดินแดนไทยตั ้งแต่สมัยทวารวดี (พุทธศตวรรษที่ 12 – 16) แต่ไม่ปรากฏหลักฐานใด ๆ 
อย่างไรก็ตาม มีการค้นพบประติมากรรมพระพุทธรูปปางแสดงธรรมเป็นจำนวนมาก เช่น ที่วัด
หน้าพระเมรุ และวัดพระปฐมเจดีย์ พระพุทธรูปเหล่านี้แสดงมุทราจีบนิ้วพระหัตถ์เป็นรูป
ธรรมจักร เรียกว่า วิตรรกมุทรา ที่สำคัญก็คือมักจะประทับนั่งห้อยพระบาท หรือ ประลัมพปา
ทาสนะ บนบัลลังก์ (ภาพท่ี 3) ซึ่งเป็นเก้าอ้ีที่ตกแต่งพนักด้วยลวดลายสวยงามตามแบบอิทธิพล
ศิลปะอินเดียแบบหลังคุปตะ – ปาละ ที่แสดงพนักพิงเป็นรูปเสาตั้งคานทับ และประดับด้วย
ลายตัววยาลและมกรคายท่อนพวงมาลัย มีลักษณะใกล้เคียงกับพระพุทธรูปจากวิหารน้อยวัด
หน้าพระเมรุฯ อยุธยา 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 3 พระพุทธเจ้าแสดงปฐมเทศนาศิลปะทวารวดี 
ในเวลานั้น พระพุทธเจ้าทรงแสดงพระองค์เป็นจักรพรรดิทั้งทางโลกและทางธรรม ท่า

นั่งขัดสมาธิ ซึ ่งเป็นท่านั่งของพระพุทธเจ้าในเวลาปกตินั้นเป็นท่านั่งแบบโยคะหรือสำหรับ
นักบวช ส่วนท่านั่งห้อยพระบาทบนบัลลังก์นั้นเป็นท่านั่งสำหรับกษัตริย์ และอาจเกี่ยวเนื่อง
สัมพันธ์กับท่านั่งประติมากรรมกษัตริย์ในราชวงศ์กุษาณะในอินเดียมาก่อน (ศักดิ์ชัย สายสิงห์ , 



90 | Vol.9 No.5 (May 2022)                                 ปีที่ 9 ฉบับที่ 5 (พฤษภาคม 2565) 

2556) การแสดงธรรมที่เกี่ยวเนื่องกับความเป็นจักรพรรดิทั้งทางโลกและทางธรรมนั้นแสดง
ร่องรอยความคิดออกมาทางงานศิลปกรรม  

ด้วยเหตุนี้จึงอาจมีความเป็นไปได้ว่า ชาวพุทธในสมัยทวารวดีรับรู้คติของการแสดง
ธรรมของพระพุทธองค์ว่าเป็นการแสดงพระองค์ในฐานะพระเจ้าจักรพรรดิ และพระพุทธอาสน์
นั้นก็ได้รับการยกย่องให้เกียรติเสมอกับพระราชบัลลังก์  

2. ธรรมาสน์ในวัฒนธรรมสุโขทัย 
ในวัฒนธรรมสุโขทัยช่วงพุทธศตวรรษที่ 19 – 20 นั้น มีหลักฐานที่บ่งชี้ว่า พระราช

บัลลังก์และธรรมาสน์ที่ใช้สำหรับพระสงฆ์แสดงธรรม สามารถสลับสับเปลี่ยนใช้งานทดแทนกัน
ได้ มีปรากฏหลักฐานจากศิลาจารึกหลักที่ 1 กล่าวถึงพ่อขุนรามคำแหงประทับนั่งบน “ขดาน
หิน” หรือแสดงธรรมโปรดประชาชน 
  “พ่อขุนรามคำแหง เจ้าเมืองศรีสัชชนาลัยสุโขทัย ขึ้นนั่งเหนือขดานหิน ให้ฝูงท่วยลูก
เจ้าลูกขุน ฝูงท่วยถือบ้านถือเมือง…..ในกลางป่าตาลนี้ มีศาลาสองอัน อันณื่งชื่อศาลาพระมาส 
อันณื่งชื่อพุทธศาสนา ขดานหินนี้ ชื่อมนังศิลาบาตร สถาบกไว้นี” (กรมศิลปากร, 2548) 

ในศิลาจารึกหลักที่ 1 ของพ่อขุนรามคำแหงนั้นกล่าวถึงพระแท่นกระดานหินชื่อมนัง
ศิลาบาตร ซึ ่งพ่อขุนรามคำแหงโปรดให้ช่างสร้างขึ ้นประดิษฐานไว้ในดงไม้ตาล โปรดให้
พระภิกษุสงฆ์มหาเถรที่มีความรู้แสดงธรรมโปรดประชาชนในธรรมสวนะหรือวันพระ (วัน
ข้างขึ้นข้างแรม แปดค่ำ) ส่วนวันที่มิใช่วันพระนั้น พ่อขุนรามคำแหงเสด็จประทับเหนือกระดาน
หินตรัสสั่งสอนประชาชนทั้งหลาย จากจารึกหลักที่ 1 แสดงให้เห็นว่า รูปแบบของการแสดง
ธรรมในสมัยพ่อขุนรามคำแหงมีประเพณีการแสดงธรรมกลางแจ้ง ในดงไม้ตาล และ 
“ธรรมาสน์” ที่ใช้ก็เป็นเพียงกระดานหินธรรมดา ไม่ใช่ธรรมาสน์บุษบกที่มีแกะสลักจากไม้ 
อย่างไรก็ตาม หลักฐานเพียงประการเดียวไม่อาจกล่าวสรุปครอบคลุมถึงลักษณะโดยรวมของ
ธรรมาสน์ในวัฒนธรรมสุโขทัยทั ้งหมดได้ ประเพณีการแสดงธรรมเหนือกระดานหินนี ้จึง
จำเป็นต้องสืบค้นหาความหมายต่อไป 

ในช่วงหลังจากรัชสมัยพ่อขุนรามคำแหง ราวช่วงพุทธศตวรรษที่ 20 ปรากฏหลักฐาน
จากจารึกวัดช้างล้อมของพนมไสดำ (พ.ศ.1927) ได้กล่าวถึงการอุทิศสิ่งของถวายพระภิกษุสงฆ์
ไว้ดังนี้ 
  “แล้วมากระทำผกาส เย็บผ้าสนับเชิงอาธาร กับด้วยพัดสวดธรรม แต่งที่นั่งพระเจ้า 
จรามขันอันหนึ่ง ฟูกอันหนึ่ง หมอนอันหนึ่ง บังงาอันหนึ่ง” (กรมศิลปากร, 2548) 
ไม่อาจทราบแน่ชัดว่า ที ่น ั ่งพระเจ้า ในจารึกวัดช้างล้อมจะหมายถึงอะไร แต่คงไม่ใช่ที่
ประดิษฐานพระพุทธรูป เพราะกล่าวรวมไปกับสิ่งของเครื่องใช้ของพระภิกษุสงฆ์ คือพัดสวด
ธรรม (ตาลปัตร) จรามขัน (จมมฺขณฑ) หรือแผ่นหนัง ฟูกและหมอน อันเป็นเครื่องรองอาสนะ
ของพระสงฆ์ สันนิษฐานว่าอาจจะมีความหมายถึงธรรมาสน์ของพระภิกษุนั่นเอง 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 91 

อย่างไรก็ตาม พบร่องรอยหลักฐานทางโบราณคดีบางอย่างซึ่งอาจจะเป็นหลักฐานเกี่ยวกับการ
ใช้งานธรรมาสน์ในสมัยสุโขทัยจากวัดชมชื่น ศรีสัชนาลัย (ภาพที่ 4) มีอายุในพุทธศตวรรษที่ 20 
ว่ามีแท่นศิลาแลงตั ้งไว้ด้านขวามือของพระประธานในวิหาร ในตำแหน่งเดียวกับการตั้ง
ธรรมาสน์ในวัฒนธรรมล้านนา อันเป็นธรรมาสน์ประเภทที่ยึดติดกับพื้น เคลื่อนย้ายไม่ได้ จึง
สันนิษฐานว่าในสมัยสุโขทัยก็มีการใช้ธรรมาสน์แล้ว แสดงให้เห็นว่าสุโขทัยมีประเพณีการแสดง
ธรรมในวิหารหลวงเช่นเดียวกับดินแดนล้านนา แตกต่างไปจากความรับรู้ทั่วไปของผู้คนใน
ปัจจุบัน ที่การแสดงธรรมมักจะกระทำในศาลาการเปรียญ นอกจากนั้นยังพบภาพสลักหินใน
อุโมงค์วัดศรีชุม แสดงภาพพระโพธิสัตว์นั่งบนฐานยกพื้นแสดงธรรมเทศนาแก่บุคคลต่าง ๆ อีก
ด้วย 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 4 แท่นศิลาแลงที่เชื่อว่าอาจจะเป็นแท่นธรรมาสน์จากวัดชมชื่น ศรีสัชนาลัย 
 

3. ธรรมาสน์ในวัฒนธรรมอยุธยา – รัตนโกสินทร์ 
ในวัฒนธรรมอยุธยา – รัตนโกสินทร์นั้น โดยมากมักตั้งธรรมาสน์ไว้ในศาลาการเปรียญ 

ซึ่งเป็นพื้นที่สำหรับฆราวาสมาประกอบพิธีกรรม ฟังเทศน์ฟังธรรมในวันสำคัญทางศาสนา
โดยเฉพาะ ไม่ปรากฏหลักฐานทางโบราณคดีมากนักเกี่ยวกับการแสดงธรรมในสมัยอยุธยา แต่
ยังพบร่องรอยได้จากบันทึกของหมอแกมเฟอร์ได้ให้รายละเอียดการฟังธรรมเทศนาในสมัย
อยุธยาตอนปลายไว้ว่า 

“ทางด้านหนึ่งเป็นห้องโถงสาธารณะหรือที่แสดงพระธรรมเทศนา เรียกว่าพระกุฎี ซึ่ง
ตามธรรมดาเป็นโรงไม้กระดานใหญ่คล้ายโบสถ์มาก ชายคาปิดทองมีบันไดขึ้น 2 - 3 ขั้น มีฝาไม้



92 | Vol.9 No.5 (May 2022)                                 ปีที่ 9 ฉบับที่ 5 (พฤษภาคม 2565) 

ระแนงแทนหน้าต่างเป็นช่องลม ในขณะที่เทศนามีการประชุมฟังธรรม ข้างในมีเสาค้ำเพดาน
เป็นแถวยาวสองแถว และกั้นห้องเป็นชั้นเป็นคอก ตรงกลางห้องสูงจากพื้นขึ้นไป 2 – 3 ก้าว 
เป็นธรรมาสน์สลักรูปแปลก ๆ และปิดทองเหมือนอย่างที่มีอยู่ในโบสถ์ของเรา ถึงเวลามีพระแก่ 
ๆ ขึ้นไปแสดงพระธรรมกางคัมภีร์ใบลานจารด้วยอักษรดำ อ่านด้วยสำเนียงช้า ๆ และชัดถ้อย
ชัดคำให้บรรดาผู้ฟังซึ่งส่วนมากเป็นพระนักเรียนหรือพระหนุ่ม ๆ ……. รอบ ๆ ห้องประดับด้วย
ช่อไม้มงกุฎ ธงกระดาษ และเครื่องประดับอ่ืน ๆ แลเลื่อมเป็นมันไว้กับปล้องไม้ไผ่เหมือนอย่างที่
มีในกระบวนแห่ศพ…….ในระหว่างการประชุม ฉันได้สังเกตเห็นเครื่องอะไรอย่างหนึ่งตั้งอยู่หน้า
ธรรมาสน์เป็นนิตย์ เครื่องนี้ก่อด้วยไม้ไผ่เป็นรูปโต๊ะ ห้อยผ้าเหลืองอย่างที่พระสงฆ์นุ่งห่ม มี
ดอกไม้ต่าง ๆ ติดไว้ทั่วเป็นการประดับ ข้างบนมีชามและจานวางเป็นสำรับอยู่หลายใบ ล้วน
บรรจุด้วยข้าว ไม้จันทร์ หอมจันทร์เทศ ปลาแห้ง มะนาว มะม่วงและผลไม้อย่างอื่น  ๆ ของ
พ้ืนเมืองเป็นเครื่องกัณฑ์ถวายพระ” (น. ณ ปากน้ำ, 2543)  

ประเพณีการตกแต่งธรรมาสน์ด้วยเครื่องกระดาษเงิน กระดาษทอง กระดาษแก้วสีต่าง 
ๆ มาตัดฉลุเป็นรูปร่างลวดลาย หรือ “ธงไส้หมู” “โคมหวด” ทิวธงต่าง ๆ  ติดลงไปในธรรม
มาสน์ ตามขอบชายคาเสาและฐานสิงห์นั้น ปัจจุบันก็ยังคงปรากฏอยู่ในวันสำคัญทางศาสนา
ต่าง ๆ โดยเฉพาะการเทศน์มหาชาติ ซึ่งถือว่าเป็นงานบุญใหญ่ประจำปี มีการเทศน์เรื่องพระ
เวสสันดรชาดก ชาวบ้านก็มักจะประดับประดาธรรมาสน์ด้วยต้นไม้ ดอกไม้ เช่นต้นกล้วย ต้น
อ้อย ให้ดูเสมือนเป็นป่าที่พระเวสสันดรออกผนวช มีการทำบุญด้วยการถวายกัณฑ์เทศน์ประจำ
กัณฑ์ เป็นข้าวปลาอาหารและผลไม้แกะสลักรูปร่างต่าง ๆ ประกวดแข่งขันกันอย่างเต็มที่ 

แต่ในภูมิภาคอื ่น ๆ โดยเฉพาะในดินแดนล้านนา อีสาน รวมทั ้งรัฐทางใต้อย่าง
นครศรีธรรมราช การแสดงธรรมมิได้จำกัดไว้เฉพาะในศาลาการเปรียญเท่านั้น บางวัฒนธรรม
ไม่มีการใช้ศาลาการเปรียญ เช่น รัฐล้านนา การแสดงธรรมจะใช้พื้นที่ภายในวิหารหลวง ซึ่งเป็น
พ้ืนที่ใช้สอยอเนกประสงค์ ตัวอย่างเช่น วิหารหลวงของวัดพระธาตุลำปางหลวง มีกู่พระเจ้าล้าน
ทองเป็นประธาน ด้านขวาของพระประธานเป็นธรรมาสน์ ส่วนด้านซ้ายเป็นอาสนะสงฆ์ การ
จัดเรียงรูปแบบเช่นนี้ทำให้องค์ประกอบของพระรัตนตรัยครบถ้วนอยู ่ในอาคารหลังเดียว 
วัฒนธรรมล้านนายังมีธรรมาสน์รูปแบบพิเศษ คือธรรมาสน์ทรงกล่อง (ภาพที่ 5)  ซึ่งเชื่อว่า
นอกจากจะช่วยในการขยายเสียงในการเทศน์แล้ว ยังเชื่อว่าการปิดบังตัวพระสงฆ์ผู้เทศน์ ทำให้
คล้ายกับฟังเทศน์จากพระพุทธรูปประธานโดยตรง ทั้งมิให้ยึดติดกับตัวพระสงฆ์ผู้เทศนาอีกด้วย 

ส่วนในภาคอีสานนั้นไม่มีวิหารหลวง มีแต่ “สิม” หรือพระอุโบสถขนาดเล็กที่ใช้งาน
เฉพาะการบวช ไม่ได้ใช้ในการประชุมฆราวาส ดังนั้นจึงมีการสร้าง “หอแจก” “หัวแจก” หรือ 
“โฮงธรรม” ซึ ่งก็คือศาลาการเปรียญโถงโปร่งเปิดโล่งขนาดใหญ่ในการฟังธรรม และตัว
ธรรมาสน์ก็มักจะตั้งเป็นประธานอยู่กลางศาลาโถงนั้นเอง ชาวบ้านก็จะนั่งรายรอบธรรมาสน์ ซึ่ง
มีรูปแบบที่หลากหลายยิ่งกว่าภาคอ่ืน ๆ (ภาพที่ 6) 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 93 

 

 

 

 
ภาพที่ 5 ธรรมาสน์วัดปงยางคก ลำปาง  
อยู่ในวิหารหลวง 

ภาพที ่ 6 ธรรมาสน์ว ัดศรีนวลแสงสว่าง
อารมณ์ อุบลราชธานี บนหอแจก 

 
ส่วนในภาคใต้ที่มีศูนย์กลางอยู่ที่นครศรีธรรมราชนั้น ก็มีร่องรอยการแสดงธรรมใน

วิหารหลวงและในระเบียงคดทับเกษตรของวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหารด้วย ซึ่งส่งผลให้ยอด
ของธรรมาสน์ถูกตัดออกไปกลายเป็นธรรมาสน์หลังคาตัดแทน เนื่องจากหลังคาทับเกษตร
ค่อนข้างต่ำ และกลายเป็นรูปแบบเฉพาะของธรรมาสน์ภาคใต้ที่ได้รับความนิยมสืบเนื่องมา
จนถึงยุครัตนโกสินทร์ (ภาพท่ี 7) 

 

 
ภาพที่ 7 ธรรมาสน์ยอดตัดในวัดพระบรมธาตุฯ นครศรีธรรมราช 

 
ธรรมาสน์ประเภทนี้ มิใช่ธรรมาสน์ยาวหรือ “เตียงสวด” ที่ใช้ในการสวดพระอภิธรรม 

ดังนั้นพระภิกษุสามารถนั่งได้เพียงรูปเดียวเท่านั้น หากมีการแสดงธรรมแบบปุจฉา - วิสัชนา ก็



94 | Vol.9 No.5 (May 2022)                                 ปีที่ 9 ฉบับที่ 5 (พฤษภาคม 2565) 

มักจะมีการสร้างธรรมาสน์เพิ ่มเติมขึ้น 2 องค์ อาจมีลักษณะเดียวกันหรือย่อสัดส่วนและ
รายละเอียดลงก็ได้ เช่น ธรรมาสน์คู่ในศาลาการเปรียญวัดแก้วไพฑูรย์ กรุงเทพฯ (ภาพที่ 8) 
หรือหากมีการ เทศน์แจง ซึ่งเป็นการอธิบายข้อวินัยและจำลองการสังคายนาพระไตรปิฎกครั้ง
แรก ซึ่งถือว่าเป็นบุญใหญ่ เป็นการรักษาพระธรรมวินัยไว้มักจะเทศน์ในงานศพผู้ใหญ่ ก็จะใช้
ธรรมาสน์ 3 องค์ โดยสมมติพระภิกษุให้เป็นพระมหากัสสปะ พระอุบาลี และพระอานนท์ ซึ่ง
เป็นพระเถระที่มีบทบาทมากในการทำการสังคายนาครั้งแรกที่ถ้ำสัตตบรรณคูหา หรือหาก
เทศน์ 3 ธรรมาสน์เรื่องอ่ืน ๆ ที่ไม่ใช่การจำลองสังคายนา ก็จะมีการสมมติพระสงฆ์ผู้ถามให้เป็น
พระสักวาที พระสงฆ์ผู้ตอบเป็นพระปรวาที และพระสงฆ์ผู้ขยายความเป็นพระวิภัชชวาที เป็น
ต้น (พระครูใบฎีกาอาทิตย์ อคฺคธมฺโม, สัมภาษณ์, 9 พฤศจิกายน 2561) การเทศน์พระมาลัย ก็ใช้
พระภิกษุ 3 รูปเทศน์บนธรรมาสน์ 3 องค์เช่นกัน ซึ่งการใช้ธรรมาสน์จำนวนมากลักษณะเช่นนี้
มักพบได้ในวัดขนาดใหญ่เท่านั้น เช่น ธรรมาสน์ในศาลาการเปรียญวัดกษัตรา อยุธยา (ภาพที่ 
9) เป็นต้น 

  
ภาพที่ 8 ธรรมาสน์คู่ภายในศาลาการ
เปรียญวัดแก้วไพฑูรย์ กรุงเทพฯ (อีก
องค์หนึ่งตั้งอยู่ด้านซ้ายของภาพ) 

ภาพที่ 9 การตั้งธรรมาสน์ 3 องค์ ภายในศาลา
การเปรียญวัดกษัตรา อยุธยา 

 
สรุป 
 ธรรมาสน์คืออาสนะสำหรับแสดงธรรมของพระสงฆ์ มีความหมายโดยนัยคือ “บัลลังก์
ของพระธรรม” ซึ่งสอดคล้องกับรูปแบบและหน้าที่ที่กำหนดไว้ในพระไตรปิฎกคือ เป็นอาสนะ
ระดับที่ผู้นั่งแสดงธรรมจะอยู่สูงกว่าผู้ฟังธรรม นอกจากนั้นชาวพุทธยังเน้นย้ำประเพณีนี้ด้วย
การให้เกียรติพระธรรมให้สูงส่งขึ้นไปอีก โดยการออกแบบธรรมาสน์ให้คล้ายคลึงกับพระราช



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 95 

บัลลังก์ของพระมหากษัตริย์ ซึ่งมีลักษณะแตกต่างออกไปตามแต่ละวัฒนธรรม สำหรับประเทศ
ไทยนั้นโดยมากมีรูปแบบเป็นบุษบกเรือนยอดหรือ “ปราสาท” ซึ ่งเป็นการจำลองอาคาร
ฐานันดรสูงที่สงวนไว้สำหรับพระมหากษัตริย์เท่านั้นมาใช้เป็นธรรมาสน์ด้วย 
 
กิตติกรรมประกาศ 
 บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของวิทยานิพนธ์ระดับดุษฎีบัณฑิตเรื่อง ธรรมาสน์สมัยอยุธยา : 
พัฒนาการด้านรูปแบบและความต่อเนื่อง อนึ่งผู้เขียนขอขอบพระคุณศาสตราจารย์ ดร.เชษฐ์ 
ติงสัญชลี ศาสตราจารย์ดร.สันติ เล็กสุขุม รศ.ดร.ประภัสสร์ ชูวิเชียร และนายภัครงค์ วังสมบัติ 
ที่ใหค้วามช่วยเหลือเป็นอย่างดีในการทำงาน 
 
เอกสารอ้างอิง 
กรมศิลปากร. (2548). ประชุมจารึกภาคที่ 8 จารึกสุโขทัย. (พิมพ์ครั ้งที ่ 1).  กรุงเทพฯ : 

ศิลปากร. 
น. ณ ปากน้ำ. (2543). ธรรมาสน์ ศักดิ์และศรีแห่งศิลปะไทย. (พิมพ์ครั้งที่ 1). กรุงเทพฯ : เมือง

โบราณ. 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, (2525). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหามงกุฎราช

วิทยาลัย. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
พระมหาจรัญ ยาวินัน. (2549). ธรรมาสน์พื้นเมืองล้านนาในจังหวัดลำปาง. ใน วิทยานิพนธ์

ศ ิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาว ิชาประว ัต ิศาสตร ์ศ ิลปะ . กร ุงเทพมหานคร : 
มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

ศักดิ์ชัย สายสิงห์. (2556). พระพุทธรูปในประเทศไทย รูปแบบ พัฒนาการ และความเชื่อของ
คนไทย, (พิมพ์ครั้งที่ 1) . กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์สมาพันธ์.  

เสถียรโกเศศ. (2505). สดุดีเด็ก ๆ และสังเค็ด. กรุงเทพมหานคร.  
แสง มนวิทูร. (2514). คัมภีร์ลลิตวิสตระ พระพุทธประวัติฝ่ายมหายาน ตอน 2. (พิมพ์ครั้งที่ 1). 

กรุงเทพฯ : กรมศิลปากร. 
ยิ้ม ปัณฑยางกูร. (2528). งานพระเมรุมาศสมัยกรุงรัตนโกสินทร์. (พิมพ์ครั้งที่ 1) กรุงเทพฯ : 

อมรินทร์การพิมพ์. 
Tamil Guardian. (2017). Sri Lankan soldier turned Buddhist monk in Jaffna to 

preach to troops . Retrieved October 15, 2021 from https://www. 
tamilguardian.com/content/sri-lankan-soldier-turned-buddhist-monkjaff 
na%C2%A0-preach-troops. 

 


