
บทความวิจยั 
 

แนวทางการบรรเทานิวรณ์ 5 ในชีวิตประจำวัน* 
 GUIDELINES TO RELIEVE FIVE HINDRANCES IN DAILY LIFE  
 

เกษมสี สกุลชัยสิริวิช 
Kasamsi Sakunchaisiriwit 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

E-mail: kasamsi@gmail.com 
 

บทคัดย่อ 
 บทความวิจัยนี ้มีวัตถุประสงค์เพื ่อศึกษานิวรณ์ 5 และปัญหาที่เกิดจากนิวรณ์ 5               
ในชีวิตประจำวัน วิธีปฏิบัติต่อนิวรณ์ 5 ตามหลักคำสอนในพระพุทธศาสนาและตามแนวปฏิบัติ
วิปัสสนากรรมฐานที่นิยมปฏิบัติในสังคมไทย และ นำเสนอแนวทางการบรรเทานิวรณ์ 5              
ในชีวิตประจำวัน โดยใช้วิธีวิจัยเชิงคุณภาพ โดยศึกษาเอกสาร และภาคสนาม ใช้วิธีการ
สัมภาษณ์เชิงลึก ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ได้แก่ ประชาชนทั่วไปที่มีและไม่มีประสบการณ์ปฏิบัติ
ว ิปัสสนากรรมฐาน 10 คน และ พระวิทยากรผู ้ให้ว ิธ ีปฏิบัติต่อนิวรณ์ 5 จำนวน 3 รูป 
ผลการวิจัยพบว่า นิวรณ์เป็นสังขารขันธ์ที่มีอำนาจปรุงแต่งจิตไปในทางอกุศล ในขณะเดียวกัน
นิวรณ์ตัวเดียวกันนี้เป็นธรรมารมณ์สำหรับการฝึกฝนสติตามหลักในมหาสติปัฏฐานสูตร ปุถุชน
จะถูกนิวรณ์ครอบงำจนทำให้พฤติกรรมการดำเนินชีวิตประจำวันกลายปัญหาตามมา ตามหลัก
คำสอนในพระพุทธศาสนา การปฏิบัติต่อนิวรณ์มี 2 ลักษณะ คือ การปฏิบัติต่อนิวรณ์ในฐานะ
อารมณ์กรรมฐาน ฐานะกิเลสปรุงแต่งจิตในทางอกุศล โดยมีหลักธรรมหลักที่นำมาใช้ คือ สติ 
สัมปชัญญะ และ ความเพียรวิธีปฏิบัติต่อนิวรณ์ตามแนวปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานที่นิยมปฏิบัติ
ในสังคมไทยใช้ สติ สัมปชัญญะ และ ความเพียร เป็นหลักธรรมหลักเช่นเดียวกัน และรับรู้
น ิวรณ์ในฐานะที ่เป ็นอารมณ์กรรมรองหรืออารมณ์ที ่ เข ้า มาแทรก การบรรเทานิวรณ์                      
ในชีวิตประจำวัน ใช้สติ สัมปชัญญะ และ ความเพียรเป็นธรรมหลักในการบรรเทา การฝึกสติ                
ที่เหมาะสำหรับการดำเนินชีวิตประจำวัน คือ แนวเคลื่อนไหวมือของหลวงพ่อเทียน จิตฺตสุโภ  
ซึ่งสอดคล้องกับการดำเนินชีวิตประจำวันที่ไม่หยุดนิ่ง ผลแห่งการบรรเทานิวรณ์ คือ การดำเนิน
ชีวิตจะมีสติและสัมปชัญญะ ปัญหาต่างๆ ลดทอนลง และ เกื้อกูลให้การปฏิบัติกรรมฐานใน
ระดับเข้มข้นต่อไป 
คำสำคัญ: แนวทางการบรรเทา, นิวรณ์ 5, ชีวิตประจำวัน  

 
* Received October 9, 2021; Revised October 14, 2021; Accepted October 25, 2021 

mailto:kasamsi@gmail.com


 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                             Journal of MCU Nakhondhat | 183 

Abstract 
 The objectives of this research article were to study five hindrances and 
problems arising out of five hindrances in daily life, to study the practicing with 
the five hindrances based on the teaching in the Buddhism and the insight 
meditation practice acceptable in the Thai society and to propose guidelines to 
relieve five hindrances in daily life.  The research methodology is the qualitative 
research by document study and field research by in-depth interview of ten 
general people who have and do not have meditation practice experience and 
three monk lecturers who teach the practicing with the five hindrances.  The 
research found that a hindrance is a mental formation having power of mental 
manipulation in an unwholesome way.  At the same time, this hindrance is a kind 
of mind objects which is the instrument for mindfulness practice according to 
the principle in Mahāsatipaṭṭhāna Sutta.  Ordinary people are dominated by the 
hindrance causing their behaviors in daily life to result in various problems. Based 
on the teaching in the Buddhism, there are two types of practicing with the 
hindrances practicing with the hindrances as the meditation object as defilement 
manipulating mental in an unwholesome way The fundamental Dhamma to be 
applied is the mindfulness, clear comprehension and perseverance. The 
practicing with the hindrances based on the insight meditation practice 
acceptable in the Thai society is to apply the mindfulness, clear comprehension 
and perseverance and recognize the hindrance as the secondary object or 
intervention object. The mindfulness, clear comprehension and perseverance are 
the fundamental Dhamma to be applied to relieve the hindrance in daily life.  
The mindfulness appropriate for practicing in the daily life is the hand movement 
of Luangpor Teean Jittasubho, corresponding to the non-stop daily life. The result 
of hindrance relief is that lives will go with mindfulness and clear comprehension, 
reducing problems and supporting the intense level of meditation. 
Keywords: relief guidance, five hindrances, daily life 
 
บทนำ 
 นิวรณ์เป็นกิเลสประเภทปริยุฏฐานกิเลส คือ กิเลสที่ครอบงำจิตไว้ (ม.มู. 12/493/533) 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ยังไม่ได้ส่งผลเป็นการกระทำทางกายและวาจา ด้วยเหตุ



184 | Vol.9 No.1 (January 2022)                         ปีที่ 9 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม 2565 

ที่นิวรณ์เป็นเครื่องหน่วงเหนี่ยว เครื่องกางกั้น เครื่องรัดรึง เครื่องตรึงตรา (ที.สี. 9/548/240) 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เป็นเครื่องเศร้าหมองจิต (ที.ปา. 11/71/49) (มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) (ที.ปา. 11/72/50) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ผู้ที่ถูก
นิวรณ์ครอบงำ จิตให้ไม่สงบ ทำให้เป็นเหมือนคนตาบอด เป็นเหมือนคนไม่มีดวงตา ทำให้ไม่รู้
อะไร มีปัญญามืดบอด เป็นไปในฝ่ายความคับแค้น ไม่เป็นไปเพื่อนิพพาน (สํ.ม. 19/221/153) 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) จิตที ่ถูกนิวรณ์ครอบงำนี ้ ทำให้จิตไม่จดจ่อตั ้งมั่น               
ขาดสมาธิ ซัดซ่ายไปตามอารมณ์ที่เข้ากระทบ ขาดสติและสัมปชัญญะ ปัญญาจึงอ่อนกำลังลง  
เมื ่อบุคคลใดปัญญาอ่อนกำลัง บุคคลนั้นไม่อาจทำให้แจ้งซึ่งญาณทัสสนะได้ (อง.ปญฺจก. 
22/51/90-91) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ด้วยอำนาจนิวรณ์ที่กล่าวมานี้ นิวรณ์จึง
เป็นเครื่องกั้นศักยภาพของจิตไม่ให้บำเพ็ญกุศลขั้นสูง คือ ญาณ วิปัสสนา มรรค และ ผล บุคคล
ที่ถูกนิวรณ์ครอบงำย่อมไม่รู้ประโยชน์ตนและผู้อื่น ไม่อาจบรรลุ สมาธิและปัญญา (พระโสภณ
มหาเถระ (มหาสีสยาดอ), 2549) นิวรณ์ยังเป็นเครื่องกั้นจิตไม่ให้บรรลุคุณงามความดี (สถาบัน
บรรลือธรรม, 2554) นำพาให้ผู้ที่เป็นปุถุชนกระทำการทั้งหลายเพื่อตอบสนองความยึดมั่นใน
ตัวตนด้วยความโลภ ความโกรธ และความหลง นอกจากนี้ นิวรณ์ยังย่อมจะส่งผลกระทบต่อ
การใช้ชีวิตในทางโลก กล่าวคือ สภาวะของนิวรณ์เกิดขึ้นได้เอง เกิดอยู่เองตามสัญชาตญาณ 
และอยู่อย่างเป็นพ้ืนฐานของชีวิตฝ่ายมืดสัญชาตญาณของสิ่งมีชีวิต (พุทธทาสภิกขุ, 2549) หาก
ชีวิตของบุคคลดำเนินการไปตามสัญชาติญาณแล้ว ชีวิตจะขาดสติและสัมปชัญญะ และ 
ศีลธรรม จะกระทำอย่างใดก็ได้ในสิ่งที่ตนต้องการ ไม่ว่าจะผิดกฎหมายบ้านเมืองหรือไม่ก็ตาม 
ไม่ว่ากระทบต่อบุคคลอื่นหรือตนเอง  
 แม้นิวรณ์จะเป็นธรรมฝ่ายอกุศลเป็นเครื่องกางกั้น ขัดขวางการทำความดี ทำให้จิต
เศร้าหมอง และ ทำให้ชีวิตทางโลกเป็นทุกข์และนำมาซึ่งปัญหาต่าง  ๆ แต่พระพุทธองค์กลับ
สอนให้นำนิวรณ์มาใช้เป็นอารมณ์กรรมฐานในการเจริญวิปัสสนากรรมฐานได้ โดยพิจารณาเหตุ
เกิด เหตุดับของนิวรณ์ นิวรณ์ที่ละได้แล้ว จะไม่เกิดด้วยเหตุใด (ม.มู. 12/115/112) (มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) อันเป็นการรู้เท่าทันนิวรณ์และไม่ให้นิวรณ์มีอิทธิพลเหนือชีวิตได้
และเพ่ือไม่ให้นิวรณ์ครอบงำจิต และเห็นว่านิวรณ์เป็นแต่เพียงสภาวะธรรมที่เกิดขึ้น ตั้งอยู่ และ 
ดับไป ตามเหตุตามปัจจัย จนกระทั่งละนิวรณ์โดยเด็ดขาดได้ในที่สุด เพื่อจะนำไปสู่ปัญญาที่มี
กำลังที่ทำให้แจ้งซึ่งญาณทัสสนะ ในระดับยถาภูตญาณทัสสนะอันเป็นความรู้ความเห็นตามเป็น
จริง (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) , 2561) ผู ้ปฏิบัติต้องมีความเพียร สติ 
สัมปชัญญะที่ต่อเนื่องและมีจิตที่จดจ่อและตั้งมั่นในการกำหนดรู้นิวรณ์ทุกขณะ  อย่างไรก็ดี 
สภาพการใช้ชีวิตประจำวันของคนในทางโลกอยู่ภายใต้แรงอคติ 4 ซ่ึงเป็นฐานะอันไม่พึงถึง ทาง
ความประพฤติที่ผิด ความลำเอียง (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) , 2561) ตาม
อำนาจราคะ โทสะ โมหะ มานะ ทิฏฐิ อุทธัจจะ วิจิกิจฉา อนุสัย (ขุ.ม. 29/96/296) (มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ไม่ได้มีปัจจัยที่เอื ้อต่อการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน กลับเป็น



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                             Journal of MCU Nakhondhat | 185 

เสริมแรงของนิวรณ์ จึงย่อมเป็นการยากที่บุคคลผู้ใช้ชีวิตทางโลก จะกำหนดรู้นิวรณ์ได้ทุกขณะ
ด้วยเหตุดังกล่าว ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาแนวทางการบรรเทานิวรณ์ 5 ในชีวิตประจำวัน                
โดยใช้วิธีปฏิบัติต่อนิวรณ์ 5 ตามหลักคำสอนในพระพุทธศาสนาและตามแนวปฏิบัติวิปัสสนา
กรรมฐานที่นิยมปฏิบัติในสังคมไทย 3 แนว คือ แนวพอง-ยุบ แนวเคลื่อนไหวมือตามแนวของ
หลวงพ่อเทียน จิตฺตสุโภ และ แนวกำหนดลมหายใจเข้าออกตามหลักอานาปานสติ การศึกษา
แนวทางการบรรเทานิวรณ์นั้นเพื่อบรรเทานิวรณ์ที่กลุ้มรุมจิตใจได้ให้ทุกข์จางคลายลงได้บ้าง อัน
จะช ่วยประค ับประคองการดำเน ินช ีว ิตประจำในทางโลกของบ ุคคลให ้ เป ็นส ุ ขได้                        
รวมตลอดจนเป็นแรงเกื้อหนุนของการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานเพ่ือละนิวรณ์ให้เด็ดขาดได้สืบไป 
 วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษานิวรณ์ 5 และปัญหาที่เกิดจากนิวรณ์ 5 ในชีวิตประจำวัน 
 2. เพื่อศึกษาวิธีปฏิบัติต่อนิวรณ์ 5 ตามหลักคำสอนในพระพุทธศาสนาและตามแนว
ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานที่นิยมปฏิบัติในสังคมไทย 
 3. เพ่ือนำเสนอแนวทางการบรรเทานิวรณ์ 5 ในชีวิตประจำวัน 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ  เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร และการวิจัยเชิง
สำรวจ ในการวิจัยเชิงเอกสาร ผู้วิจัยได้ศึกษาจากคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา และ คัมภีร์
ปกรณ์ รวมตลอดจนค้นคว้าตำราและเอกสารวิชาการ  เครื ่องมือที ่ใช้ในการวิจัย ได้แก่ 
แบบสอบถามในการสัมภาษณ์เชิงลึก ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ได้แก่ประชาชนที่มีประสบการณ์การ
ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน 5 คน และ ไม่มีประสบการณ์การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน 5 คน 
รวม 10 คน และพระวิทยากรผู้ให้วิธีปฏิบัติต่อนิวรณ์ 5 จำนวน 3 รูป รวมทั้งสิ้น 13 รูป/คน   
สำหรับแบบสอบถามในการสัมภาษณ์เชิงลึก จะแบ่งออกเป็น 2 ส่วน ดังนี้ 
 ส่วนที่ 1 เกี่ยวกับปัญหาที่เกิดจากนิวรณ์ 5 ในชีวิตประจำวัน โดยสัมภาษณ์กลุ่ม
ประชาชนทั่วไปที่มี และ ไม่มีประสบการณ์การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน รวม 10 คน ผู้วิจัยตั้ง
คำถาม 5 ข้อ ตามชนิดของนิวรณ์ โดยคำถามจะถามว่านิวรณ์จะนำไปสู ่ป ัญหาใดบ้าง                 
ส่วนคำตอบนั้น ผู้วิจัยได้ทำเป็นตัวเลือกให้ผู้ให้สัมภาษณ์เลือกตอบ แต่ละคำตอบจะมีระดับ
คะแนนความรุนแรง 5 ระดับ เรียงจากน้อยที่สุด ไปจนถึงมากที่สุด และนำคำตอบที่ได้มา
คำนวณค่าเฉลี่ยของระดับความรุนแรงของปัญหาในเรื่องนั้น 
 ส่วนที ่ 2 เกี ่ยวกับวิธีปฏิบัติต่อนิวรณ์ 5 ในพระพุทธศาสนาและสังคมไทย โดย
สัมภาษณ์พระวิทยากรผู้ให้วิธีปฏิบัติต่อนิวรณ์ 5 จำนวน 3 รูป  ผู้วิจัยได้ตั้งคำถามสัมภาษณ์               
ทั ้งในด้านหลักธรรมที ่ใช้ปฏิบัติต ่อนิวรณ์ และ หลักธรรมที ่นำมาใช้บรรเทานิวรณ์ใน
ชีวิตประจำวันผู้วิจัยได้นำข้อมูลที่ศึกษามาประมวลผลเพื่อวิเคราะห์และสังเคราะห์ข้อมูล           
เพ่ือหาแนวทางบรรเทานิวรณ์ 5 ในชีวิตประจำวัน สรุปและเขียนผลการวิจัยเชิงพรรณนา 



186 | Vol.9 No.1 (January 2022)                         ปีที่ 9 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม 2565 

 
ผลการวิจัย 
 ผลการวิจัย พบว่า 
 1. นิวรณ์ 5 และปัญหาที่เกิดจากนิวรณ์ 5 ในชีวิตประจำวัน 
 นิวรณ์ มีความหมายคือ เครื่องหน่วงเหนี่ยว เครื่องกางกั้น เครื่องรัดรึง เครื่องตรึงตรา 
ประกอบไปด้วย กามฉันทะ พยาบาท ถีนมิทธะ อุทธัจจกุกกุจจะ และวิจิกิจฉา ทอนกำลัง
ปัญญา เพราะทำวิปัสสนาปัญญาให้เสื่อมกำลัง เป็นธรรมที่เป็นข้าศึกต่อต่อการเจริญภาวนา
สมาธิ นิวรณ์จึงเป็นสังขารขันธ์ปรุงแต่งจิตชนิดหนึ่งในทางอกุศล ในขณะเดียวกัน นิวรณ์             
ตัวเดียวกันนี้เป็นธรรมารมณ์ชนิดหนึ่งซึ่งเป็นอุปกรณ์สำหรับการฝึกฝนตามหลักในมหาสติปัฏ
ฐานสูตร โดยรู้ชัดถึงนิวรณ์ทั้ง 5 ที่มีอยู่ภายในของเรา เพ่ือให้เกิดสติ รู้เท่าทันนิวรณ์ มิให้นิวรณ์
ครอบงำจิต และ พิจารณาสภาวะนิวรณ์ ตามความเป็นจริง นิวรณ์แต่ละตัวมีสภาวะดังนี้ 
  1.1 กามฉันทะ มีสภาวะคือ ความพอใจในกาม ความกำหนัดในกาม อาการ
แสดงออกของกามฉันทะมีลักษณะอ่อนไหว ติดใจ หลงใหลง่าย  กามฉันทะสงเคราะห์เข้าด้วย
อภิชฌา ซึ ่งเป็นความโลภอยากได้ของเขา นอกจากนี ้ ความยึดมั ่นถือมั ่นในสิ ่งน่าใคร่             
(กามุปทาน) รวมอยู่ในกามฉันทะ  
  1.2 พยาบาท มีสภาวะ คือ ความอาฆาต ความอาฆาตมีลักษณะกระด้าง         
มีความโกรธเข้าเจือในอารมณ์ มีความขุ่นเคือง และความคิดประทุษร้าย พยาบาทพัฒนาขึ้นมา
จากความโกรธ ความโกรธที่มีความต่อเนื่องจะพัฒนากลายเป็นพยาบาท พยาบาททำให้เกิด
ความผูกใจเจ็บ มองเห็นคนอื่นเป็นศัตรู พยาบาทนี้สงเคราะห์เข้าด้วยโทมนัส อกุศลธรรม               
ในส่วนของโทสะทั้งหมดรวมอยู่ในพยาบาท  
  1.3 ถีนมิทธะ มีสภาวะ คือ ความหดหู ่ความไม่ควรแก่การงาน และ                   
ความหาวนอน ความง่วงซึม ผู้ที่ถูกถีนมิทธะครอบงำจะมีจิตที่ไม่หดหู่ เซื่องซึม มีความรู้สึก
เกียจคร้าน เกิดความความโงกง่วง และความง่วงเหงาหาวนอน ตลอดจนความถ้อยท้อ                  
หมดกำลังใจ อกุศลธรรมในส่วนของโมหะทั้งหมดรวมอยู่ในถีนมิทธะ  
  1.4 อุทธัจจกุกกุจจะ มีสภาวะ คือ ความฟุ้งซ่านแห่งจิต ความไม่สงบแห่งจิต 
และ ภาวะที่รำคาญ ความเดือดร้อนใจ อุทธัจจกุกกุจจะทำให้จิตเกิดความไม่สงบ และ 
ความรู้สึกเดือดร้อนรำคาญทางใจ ทำให้จิตไม่ตั้งมั่น จิตเกิดความสับสนและขาดสมาธิ อกุศล
ธรรมในส่วนของโมหะทั้งหมดรวมอยู่ในอุทธัจจกุกกุจจะ  
  1.5 วิจิกิจฉา มีสภาวะ คือ ความเคลือบแคลง โดยเป็นความเคลือบแคลง              
ในเรื่องอริยสัจ 4 คุณของพระรัตนตรัย กรรมและผลของกรรม ความสงสัยเหล่านี้ทำให้เกิด
ความไมม่ั่นใจในผลแห่งความดี จนกระท่ังไม่อาจแยกแยะอะไรคือความดี ความชั่ว อกุศลธรรม
ในส่วนของโมหะทั้งหมดรวมอยู่ในวิจิกิจฉา นิวรณ์ดำรงอยู่ได้เพราะอาหาร หากแม้ไม่มีอาหาร 
นิวรณ์ไม่อาจดำรงอยู่ได้ อาหารของนิวรณ์แต่ละตัวมีดังนี้ 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                             Journal of MCU Nakhondhat | 187 

   1.5.1 กามฉันทะ มีอาหารคือ การทำมนสิการโดยไม่แยบคายใน              
สุภนิมิต สุภะ คือ ความงาม การทำมนสิการโดยไม่แยบคายในสุภนิมิต คือ การไม่ใช้ปัญญา
พิจารณาไตร่ตรองในความงามว่าเป็นเพียงสิ่งชั่วคราว ไม่อาจตั้งอยู่ได้คงทน ความสวยงาม
จะต้องเสื่อมไปเป็นธรรมดาตามกฎของไตรลักษณ์ 
   1.5.2 พยาบาท มีอาหารคือ การทำมนสิการโดยไม่แยบคายใน              
ปฏิฆนิมิต ปฏิฆะ คือ ความขัดใจ แค้นเคือง การทำมนสิการโดยไม่แยบคายในปฏิฆนิมิต คือ 
การไม่ใช้ปัญญาพิจารณาไตร่ตรองความขัดใจ ความแค้นเคืองว่าเป็นโทษ หมายมั่นในความเป็น
ตัวตน และมุ่งร้ายต่อผู้ทำให้ตนเกิดความขัดเคือง 
   1.5.3 ถีนมิทธะ มีอาหารคือ การทำมนสิการโดยไม่แยบคายในความ
ไม่ยินดี (อรติ) ความเกียจคร้าน (ตันที) ความเมื่อยขบของร่างกาย (วิชัมภิตา) ความเมาอาหาร 
(ภัตตสัมมทะ) และความที่จิตหดหู่ (เจตโสลีนัตตะ) คือ การไม่ใช้ปัญญาพิจารณาเห็นโทษของ
อาหารของถีนมิทธะเหล่านั้น มีความพึงพอใจที่ไม่ต้องทำการงาน เมื่อเกิดอาการง่วงซึม ก็ไป
นอนพัก บิดขี้เกียจ พึงพอใจอยู่กับความเพลิดเพลินใจ ความสบายทางกาย  
   1.5.4 อุทธัจจกุกกุจจะ มีอาหารคือ การทำมนสิการโดยไม่แยบคาย
ในความไม่สงบจิต (เจตโส อวูปสโม) คือ การไม่ใช้ปัญญาพิจารณาเห็นว่าความไม่สงบใจเป็นสิ่ง
ที่ไม่น่าพอใจ ไม่เห็นโทษความไม่สงบ ยินดีพอใจกับการครุ่นคิด ยึดติดกับความคิดไปเรื่องนั้น
เรื่องนี ้
   1.5.5 วิจิกิจฉา มีอาหารคือ การทำมนสิการโดยไม่แยบคายในธรรม
ทั้งหลายอันเป็นที่ตั้งแห่งวิจิกิจฉา คือ การไม่ใช้ปัญญาพิจารณาเหตุและผล ไม่ลงมือกระทำการ
งานที่ควรทำ มีแต่ความเคลือบแคลง สงสัย และตั้งคำถามที่ไม่รู้จบ   
  การดำเนินชีวิตประจำวันของปุถุชนภายใต้ความครอบงำของนิวรณ์ จิตจะ
ปรุงแต่งไปตามแรงนวิรณ์  ทำให้พฤติกรรมการดำเนินชีวิตประจำวันในสังคมปัจจุบัน กลายเป็น
ปัญหาขึ้นมาได้ ตามประเภทนิวรณ์ ปัญหาอันเกิดจากกามฉันทะ เช่น ปัญหาหนี้สิน ปัญหา
สุขภาพ ปัญหาอันเกิดจากพยาบาท เช่น ปัญหาชีวิตไม่ปลอดภัย ปัญหาการกระทบกระทั่งใน
สังคม ปัญหาอันเกิดจากถีนมิทธะ เช่น ปัญหาความท้อแท้ต่อชีวิต ปัญหาอันเกิดจากอุทธัจจกุก
กุจจะ เช่น ปัญหาความเครียด ปัญหาความวิตกกังวล ปัญหาอันเกิดจากวิจิกิจฉา เช่น ปัญหา
การเผชิญความทุกข์ยาก  
 จากการสัมภาษณ์ประชาชนทั่วไปทั้งท่ีมีประสบการณ์และไม่มีประสบการณ์การปฏิบัติ
วิปัสสนา รวม 10 คน  ปัญหาที่มีระดับความรุนแรงสูงสุด คือ ความวิตกกังวัลซึ่งเป็นปัญหาอัน
เกิดจากอุทธัจจกุกกุจจะ และ ประสิทธิภาพการทำงานลดลง อันเป็นปัญหาอันเกิดจาก                  
ถีนมิทธะ มีระดับคะแนนความรุนแรงเฉลี่ย 4.4 จากคะแนนความรุนแรงสูงสุด 5 คะแนน จาก
การเก็บข้อมูลสัมภาษณ์จากลุ่มตัวอย่างดังกล่าว สะท้อนให้เห็นว่านิวรณ์นำไปสู่ปัญหาต่าง  ๆ 



188 | Vol.9 No.1 (January 2022)                         ปีที่ 9 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม 2565 

ไม่ใช่แค่เพียงสภาวะกิเลสที่ปรุงแต่งอยู่ในใจของบุคคลใดบุคคลหนึ่งเท่านั้น แต่ก่อให้เกิดปัญหา
ภายในตัวบุคคลแล้วยังเกิดปัญหาสังคมอีกด้วย  
 2. วิธีปฏิบัติต่อนิวรณ์ 5 ตามหลักคำสอนในพระพุทธศาสนาและตามแนวปฏิบัติ
วิปัสสนากรรมฐานที่นิยมปฏิบัติในสังคมไทย 
  2.1 วิธีปฏิบัติต่อนิวรณ์ 5 ตามหลักคำสอนในพระพุทธศาสนา 
   2.1.1 การปฏิบัติต่อนิวรณ์ในฐานะอารมณ์กรรมฐาน คือ การใช้นิวรณ์
เป็นฐานในการฝึกสติตามหลักในมหาสติปัฏฐานสูตร โดยพิจารณาความมีอยู่ ความไม่มีอยู่               
เหตุเกิด เหตุดับของนิวรณ์ภายในเรา การพิจารณาดังกล่าวใช้หลักวิปัสสนา ซึ่งเป็นการรู้แจ้ง
โดยตรงและแทงตลอดในลักษณะ 3 ประการของสิ่งต่าง ๆ (ไตรลักษณ)์ กล่าวคือ ความไม่เที่ยง 
(อนิจจัง) ความทุกข์ (ทุกขัง) ความไม่มีตัวตน (อนัตตา) การพิจารณานิวรณ์ดังกล่าวเพื่อใหเ้ห็น
ถึงสภาวะความไม่เที่ยง ความทุกข์ ความไม่มีตัวตน ของนิวรณ์ การพิจารณาอาการนิวรณ์ที่
กล่าวมานี้จะช่วยทำให้เห็นความจริงนิวรณ์เป็นคนละส่วนกับจิต จิตเป็นแต่เพียงรับรู้ แต่นิวรณ์
คือ สิ่งที่เข้ามาปรุงแต่งจิต การพิจารณานิวรณ์ให้เห็นสภาวะที่กล่าวมานี้ จำเป็นต้องอาศัยสติ
และสัมปชัญญะที่มีกำลังเหนือกว่ากำลังของนิวรณ์  
  หลักธรรมที่สำคัญในการปฏิบัติต่อนิวรณ์ในฐานะอารมณ์กรรมฐาน คือ                
สติ สัมปชัญญะ และ ความเพียร สติ คือ ความตามระลึกถึง ความระลึกได้เฉพาะหน้า ความ
ระลึกได้ ความจำได้ ความไม่เลื่อนลอย ความไม่หลงลืม สติมีคุณสมบัติเป็นเครื่องกั้นกระแส
ตัณหา กระแสทิฏฐิ กระแสกิเลส กระแสทุจริต กระแสอวิชชา ด้วยคุณสมบัติของสติดังกล่าว 
สติจึงสกัดกั้นนิวรณ์ไม่ให้ครอบงำจิตได้ การรู้นิวรณ์ด้วยสติ ต้องไม่มีการตอบสนองด้วยการ
กระทำ การพูด หรือ การคิด เพราะการตอบสนองอาจกลายเป็นการเอาตัวตนเข้าไปพัวพัน 
และ ต้องไม่ลงความเห็น หรือคิดใคร่ครวญใด ๆ ทั้งสิ ้น สัมปชัญญะ คือ มีปัญญาหยั่งเห็น 
สภาวธรรมความเป็นจริง จำแนกเป็นสภาวะลักษณะ ลักษณะเฉพาะตัวของรูปนามแต่ละอยา่ง
ที่รูปนามอย่างอื่นไม่มี และ สามัญญลักษณะ ลักษณะทั่วไปของรูปนาม คือ ความไม่เที่ยง              
เป็นทุกข์ และ ไม่ใช่ตัวตน ทำหน้าที่พิจารณาสภาวะนิวรณ์ที่เกิดขึ้น ตั้งอยู่ ดับไป ไม่มีตัวตน 
ความเพียร คือ ความเพียรเผากิเลสตามหลักสัมมัปธาน 4 คือ เพียรละอกุศลเก่า เพียรไม่ทำ
อกุศลใหม่ เพียรทำกุศลใหม่ และ เพียรเพิ ่มพูนกุศลเก่า  ความเพียรทำให้จิตเบา มีความ
คล่องแคล่ว เสริมการทำงานของสติ โดยเพิ่มพูนกำลังกุศลให้แก่จิต และลดแรงนิวรณ์ การรับรู้
นิวรณ์โดยมี สติ สัมปชัญญะ และ ความเพียร ต่างจากการรู้เฉย ๆ การรับรู้แฉย ๆ จะมีโมหะ
เกดิขึ้นในจิต เมื่อมีโมหะเกิดขึ้นในจิตแล้ว สติก็ไม่มาประกอบ จะเรียกว่าสติปัฏฐานไม่ได้  
   2.1.2 การปฏิบัติต่อนิวรณ์ในฐานะที่เป็นกิเลสปรุงแต่งจิตในทาง
อกุศล การปฏิบัติต่อนิวรณ์ในกรณีนี้ จะไม่ใช่การพิจารณาสภาวะของนิวรณ์ แต่จะเป็นควบคุม
นิวรณ์มิให้กำเริบออกมา มีหลักธรรมดังนี้ 
 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                             Journal of MCU Nakhondhat | 189 

 1. การข่มนิวรณ์ ประกอบด้วยหลักธรรมดังนี้ 
  1.1. ฌาน 5 ประกอบไปด้วย ว ิตก ว ิจาร ปีต ิ ส ุข เอกัคคตา ฌาณ 5                     
มีความสำคัญคือ ทำให้เข้าสู่ปฐมฌาณ และละนิวรณ์ 5 ได้ วิตกเป็นปฏิปักษ์ต่อถีนมิทธะ วิจาร
เป็นปฏิปักษ์ต่อวิจิกิจฉา ปีติเป็นปฏิปักษ์ต่อพยาบาท สุขเป็นปฏิปักษ์ต่ออุทธัจจกุกกุจจะ 
เอกัคคตาเป็นปฏิปักษ์ต่อกามฉันทะ องค์ฌานทั้ง 5 จะได้มีในขณะอุปจารสมาธิเกิด และ 
ในขณะที่อุปจารสมาธินั้นจะมีกำลังมากกว่าจิตปกติ ดังนั้น จึงกล่าวได้ว่าการที่จะข่มนิวรณ์ 5 
ต้องปฏิบัติให้ได้สมาธิในระดับอุปจารสมาธิ เพ่ือข่มนิวรณ์และเข้าสู่ปฐมฌาน 
  1.2. การรักษาศีล ศีลมีกุศลจิตเป็นสมุฏฐาน ศีลเป็นที่รวมแห่งความสำรวม 
เป็นที่รวมแห่งความไม่ล่วงละเมิด เป็นที่รวมแห่งเจตนาที่เกิดในขณะสำรวมและไม่ล่วงละเมิด
นั้น ศีลใช้ข่มนิวรณ์โดยอ้อม โดยงดเว้น ไม่กระทำ การระงับการกระทำต่าง ๆ การละเมิดศีลจะ
เป็นเหตุให้นิวรณ์ทำงานได้  การรักษาศีล รักษาที่ใจ โดยต้องใช้เจตนาและสมาธิเป็นกำลัง              
เมื่อใจถูกควบคุมไม่ไปละเมิดบุคคล การกระทำทางกายและวาจาย่อมไม่มี นิวรณ์จะทำงาน
ไม่ได ้ 
  1.3. การสำรวมอินทรีย์สังวร คือ การมีสติในรับอารมณ์ ไม่ปล่อยใจถือไปตาม
นิมิตหมายต่าง ๆ อันจะเป็นเหตุให้เกิดความติดพัน ชอบใจไม่ชอบใจ แล้วถูกอกุศลธรรมเข้า
ครอบงำจิตใจ การสำรวมอินทรีย์สังวรจึงเป็นการใช้สติคุ้มครองทวารที่รับรู้อารมณ์ คือ ไม่ยินดี 
ยินร้ายกับรูป รส กลิ่น เสียง สัมผัส และ ธรรมารมณ์ และ ประคับประคองให้จิตอยู่ในกายตน 
ไม่แล่นไปตามอารมณ์ การสำรวมอินทรีย์สังวรเป็นตัวช่วยข่มกามฉันทะ และ พยาบาท อย่างดี 
เมื่อนิวรณ์ทั้งสองถูกข่มไว้ได้ นิวรณ์อ่ืน ๆ ที่เหลือ จะเบาบางลงตาม  
  1.4. ความสันโดษ คือ ยินดีพอใจในของของตน การมีความสุขความพอใจ
ด้วยเครื่องเลี ้ยงชีพที่หามาได้ด้วยความเพียรพยายามอันชอบธรรมของตน เป็นการความ
เพียงพอต่อการดำรงชีวิต ไม่แสวงหาสิ่งของเครื่องใช้เกินความจำเป็น ใช้ข่มกามฉันทะเป็นหลัก 
ซึ่งมีผลเป็นการข่มอุทธัจจกุกกุจะไปในตัว เมื่อกามฉันทะลดลง ความฟุ้งซ่านก็จะลดลงตาม 
ความสุขกับปัจจุบันจะมากข้ึน เสริมความเชื่อม่ันในคำสอนในพระพุทธศาสนา 
  1.5. โภชเนมัตตัญญุตา คือ ความเป็นผู้รู ้จักประมาณในการบริโภคอาหาร            
ใช้เพื่อข่มกามฉันทะอันเกิดจากการบริโภคอาหาร โดยมีหลักการคือ บริโภคอาหารเพียงเพ่ือให้
ร่างกายนี้ดำรงอยู่ ดำเนินไปได้ ระงับความลำบาก การเป็นผู้รู้ประมาณในการบริโภคอาหารได้
นั้น จะต้องใช้หลักธรรมว่าด้วยสติสัปชัญญะมาประกอบ 
  1.6. ขันติและตบะ ขันติเป็นแรงแห่งความอดทน ใช้อดทนต่อแรงนิวรณ์ ตบะ 
คือ ความเพียรอันเป็นเครื่องเผาผลาญกิเลส ตบะใช้เผาผลาญอภิชฌา โทนมัส และ ความเกียจ
ค้าน ซึ ่งเป็นนิวรณ์อย่างหนึ ่ง ขันติและตบะมีลักษณะคล้ายกัน จึงใช้ร่วมกันได้ เสริมให้                  
ความเพียรมีกำลัง โดยการอดทนต่อความต้องการตามอำนาจของนิวรณ์ เช่น การอดทนต่อ
กามฉันทะ สิ่งยั่วยวนหรือสิ่งเร้าให้กามฉันทะทำงาน 



190 | Vol.9 No.1 (January 2022)                         ปีที่ 9 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม 2565 

 2. ธรรมคู่ปรับนิวรณ์ ได้แก่ โยนิโสมนสิการ เหตุที่โยนิโสมนสิการ สามารถใช้เป็น
คู่ปรับนิวรณ์ เนื่องจากเมื่อพิจารณาสภาวะนิวรณ์ในแต่ละข้อจะพบว่าเมื่อการไม่มีมนสิการโดย
แยบคายในการรับอารมณ์ทำให้นิวรณ์เกิดขึ้น หากพิจารณาในทางกลับกัน โยนิโสมนสิการ จะ
ช่วยทำปราบนิวรณ์ไม่ให้เกิดขึ้น โดยการคิดหาเหตุปัจจัย สืบค้นถึงต้นเค้า สืบสาวให้ตลอดสาย
แยกแยะสิ่งนั้น ๆ เรื่องนั้น ๆ ออกให้เห็นตามสภาวะ ไม่เอาความรู้สึกด้วยตัณหาอุปทานของ
ตนเองเข้าจับ การคิดได้ในลักษณะดังกล่าวจะต้องมีสติสัมปชัญญะเข้าประกอบ โดยการ
พิจารณาโทษของนิวรณ์แต่ละข้อ พิจารณาสภาวะนิวรณ์ว่าเป็นแต่เพียงที่จิตปรุงแต่งขึ้น ไม่มี
ตัวตนอยู่จริง นิวรณ์ตกอยู่ภายใต้กฎของไตรลักษณ์ นิวรณ์เกิดข้ึนตามเหตุและปัจจัย มิได้ตั้งอยู่
นาน จึงไม่ควรยึดถือ 
  2.2 วิธีปฏิบัติต่อนิวรณ์ 5 ตามแนวปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานที่นิยมปฏิบัติใน
สังคมไทย 
   2.2.1 แนวทางพองยุบ 
   การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานในแนวทางพองยุบในประเทศไทย            
เริ่มจากคำสอนของท่านพระภัททันตะ อาสภมหาเถระ อัคคมหกัมมัฏฐานจริยะ ซึ่งมีหลักการ
กำหนดรู้โดยใช้ลมหายใจเป็นฐาน  สถานที่ที่ลมหายใจถูกต้องเสมอนั้นมีอยู่ 2 แห่งคือ ที่จมูก 
และ ที่บริเวณท้อง วิธีการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานในแนวทางพองยุบแบ่งวิธีปฏิบัติเป็น 3 
หมวด ตามกิจกรรมของกาย คือ การนั่งสมาธิ การเดินจงกรม (โดยใช้หลักกกายานุปัสสนาสติ
ปัฏฐาน หมวดอิริยาบถ) และ การกำหนดอิริยาบถย่อย (โดยใช้หลักหลักกกายานุปัสสนาสติปัฏ
ฐาน หมวดสัมปชัญญะ)  
   การปฏิบัติต่อนิวรณ์ในการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานในแนวทางพอง
ยุบ คือ การใช้นิวรณ์เป็นอารมณ์กรรมฐานรอง โดยผู้ปฏิบัติกำหนดรู้นิวรณ์ตามสภาวะนั้น  ๆ 
“การกำหนดรู้นิวรณ์นี้ ต้องมีองค์ธรรม 3 ประการ คือ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ” (พระ
ปลัดสมภาร สมภาโร, 2564) การกำหนดรู้นิวรณ์เพื่อไม่ให้สติขาดช่วงลง เมื่อสติไม่ขาดช่วงลง 
นิวรณ์ก็ไม่สามารถครอบงำได้ เมื่อนิวรณ์ไม่สามารถครอบงำได้ ผู้ปฏิบัติก็สามารถพิจารณา
นิวรณ์ในฐานะเป็นอารมณ์กรรมฐานได้ 
   2.2.2 แนวเคลื่อนไหวมือตามแนวของหลวงพ่อเทียน จิตฺตสุโภ  
   การเคลื่อนไหวมือตามแนวของหลวงพ่อเทียน จิตฺตสุโภ ใช้เพื่อปลุก
ความรู้สึกตัวมาเป็นอารมณ์กรรมฐาน เพ่ือมิให้เกิดความหลงลืม ให้ใจมีเครื่องอยู่ เมื่อจิตฟุ่งซ่าน
ออกไป ก็กลับมารู้ที่การเคลื่อนไหว การมีเครื่องอยู่ของใจ คือ ใจจะอยู่ที่การเคลื่อนไหวนั้นก็ได้ 
ไม่อยู่ก็ได้ การที่บุคคลคิดไป แล้วระลึกได้ กลับมารู้สึกตัว กลับมาอยู่ที่การเคลื่อนไหวของกาย 
ก็คือความระลึกได้นั ้นเอง การที่บุคคลระลึกได้ว่าคิดไปแล้ว ใจลอยไปแล้ว นี้แหละคือสติ             
“การรู้สึกตัวจึงไม่ต้องรู้สึกตัวตลอดเวลา มีความรู้สึกตัวบ้าง หลงไปล้าง  ถ้ารู้สึกตัวตลอด อันนี้
จะไม่ถูกหลักการ” (พระวัฒนชัย กลฺยาโณ, 2564) การปลุกความรู้สึกตัวที่กล่าวมานี้ไม่จำกัด



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                             Journal of MCU Nakhondhat | 191 

อยู่เพียงการเคลื่อนไหวมือเท่านั้น การปลุกความรู้สึกตัวอาจทำด้วยวิธีการใด  ๆ ก็ได้ เช่น       
การบีบนวดร่างกาย การกำมือ แบมือ ข้อสำคัญต้องมีความรู้สึกตัว และอยู่ภายใต้การกำกับ
ของสติสัมปชัญญะ  
   การรู้สึกตัวเมื่อนิวรณ์เกิดขึ้น และ ไม่ปล่อยนิวรณ์ให้ครอบงำจิต  
ความรู้สึกตัวจะช่วยให้นิวรณ์จางคลาย  ในขณะที่เคลื่อนไหวมือ นิวรณ์อาจเข้าแทรก ผู้ปฏิบัติ
พึงรู้ถึงสภาวะนิวรณ์ โดยไม่ทิ้งความรู้สึกตัว ความรู้สึกตัวจะกระตุ้นให้เกิดสติและสัมปชัญญะ 
ซึ่งเป็นสภาวะกุศล ทำให้นิวรณ์อันเป็นฝ่ายอกุศล ทำงานไม่ได้ การฝึกให้รู้สึกตัวบ่อย ๆ จิตจะมี
การตื ่นรู ้โดยตัวเองได้แล้ว จะช่วยให้ผู ้ปฏิบัติรู ้ทันความคิด “เมื ่อผู ้ปฏิบัติรู้ทันความคิด               
จะคิดน้อยลงฟุ้งซ่านน้อยลง หรือความคิดหมดไปหรือดับไปก็ได้ ความคิดความฟุ้งซ่านอาจ
เกิดขึ้นได้อีก แต่ความคิด ความฟุ้งซ่านจะไม่ยาว” (พระวัฒนชัย กลฺยาโณ, 2564) ซึ่งจะช่วย
บรรเทานิวรณ์ ความรู ้สึกตัวนี ้ ต้องเป็นแบบกว้าง ๆ ครอบคลุมพื ้นที ่ทั ้งหมด แต่ถ้าเป็น
ความรู้สึกเฉพาะจุด จะเป็นลักษณะอาการของสมาธิ  
   2.2.3 แนวกำหนดลมหายใจเข้าออกตามหลักอานาปานสติ 
   อานาปานสติ คือ การมีสติกำหนดลมหายใจเข้าหายใจออก การ
ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานโดยกำหนดลมหายใจเข้าออกตามหลักอานาปานสติ จึงเป็นการใช้ลม
หายใจเป็นอุปกรณ์ปลุกสติและสัมปชัญญะ  ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานโดยกำหนดลมหายใจเข้า
ออกตามหลักอานาปานสติ แบ่งออกเป็น 4 จตุตกะ แต่ละจตุกกะแบ่งเป็น 4 ขั้น จตุกกะที่ 1 
เป็นหมวดกาย ตรงกับกายานุปัสสนาสติปัฏฐาน ในหมวดลมหายใจ ในจตุกกะที่ 2 เป็นการ
ปฏิบัติเพื่อพิจารณาเวทนา กำหนดรู้ที่ความรู้สึกต่างๆ ที่เกิดขึ้น ตรงกับเวทนานุปัสสนาสติปัฏ
ฐาน ในจตุกกะที่ 3 เป็นการปฏิบัติเพื่อพิจารณาจิต กำหนดรู้สภาพธรรมของจิต ตรงกับจิตตา
นุปัสสนาสติปัฏฐาน ในจตุกกะที่ 4 การปฏิบัติเพ่ือพิจารณาธรรม กำหนดรู้ความไม่เที่ยง ความ
จางคลาย ความดับไป และ ความสละคืน ตรงกับธรรมานุปัสสนาสติปัฏฐาน การปฏิบัติ
วิปัสสนากรรมฐานตามหลักอานาปานสติครบ 16 ขั้น สติปัฏฐานทั้ง 4 จะสมบูรณ์  
   การปฏิบัติต่อนิวรณ์ในการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานโดยกำหนดลม
หายใจเข้าออกตามหลักอานาปานสติมีหลักคือ ใช้ลมหายใจเป็นตัวช่วยหรืออุปกรณ์ปลุกสติให้
เกิดขึ้น สติจะช่วยกำหนดรู้นิวรณ์ที่แทรกเข้าในระหว่างการพิจารณาลมหายใจได้ และ เมื่อ
นิวรณ์แทรกเข้ามา ผู้ปฏิบัติต้องพิจารณานิวรณ์นั้นโดยความไม่เที่ยง และ ความไม่มีตัวตนโดย
ความไม่มีตัวตนทั้งตัวตนที่เกิดขึ้นเดี๋ยวนี้ และ ความกังวลว่าจะมีตัวตนข้างหน้า “เมื่อฝึกอานา
ปานสติในจตุกกะที่ 1 จนกายสงบระงับแล้ว จะเกิดปีติและสุขตามลำดับ ในสภาวะเช่นนี้นิวรณ์
ก็ไม่สามารถรบกวนได”้ (พระสิงห์ทอง เขมิโย, 2564) 
 
 
 



192 | Vol.9 No.1 (January 2022)                         ปีที่ 9 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม 2565 

 3. แนวทางการบรรเทานิวรณ์ 5 ในชีวิตประจำวัน 
 การนำหลักธรรมในหัวข้อ 2 ข้างต้นใช้บรรเทานิวรณ์ มีแนวทางดังนี้ 
 1. สติ สัมปชัญญะ ความเพียร สติที่ต้องการ คือ สติแบบสติปัฏฐาน จะทำหน้าที่
กระตุ้นเตือนรับรู้ว่ามีนิวรณ์เกิดขึ้นมาปรุงแต่งจิต และเห็นนิวรณ์แยกต่างหากจากจิต การรับรู้
ว่านิวรณ์เป็นสภาวะต่างหากแยกจากจิต จะปิดก้ันนิวรณ์ไม่ให้ครอบงำจิต การพัฒนาสติให้เกิด
สติแบบสติปัฏฐานต้องมีการปลุกความรู้สึกตัวขึ้นมาก่อน เพื่อใช้เป็นฐานของการระลึกรู้ จิตจะ
เป็นตัวรับรู ้ความรู ้ส ึก และ ทำหน้าที ่ระลึกรู ้ได้  ฐานที ่เหมาะสำหรับการพัฒนาสติใน
ชีวิตประจำวันคือ ฐานกาย เนื่องจากกายเป็นของหยาบ และโดยสภาพไม่มีความรู้สึกนึกคิด 
และ การดำเนินชีวิตประจำวันก็ใช้กายเป็นอุปกรณ์หลักในการดำเนินชีวิต  ดังนั้น แนวทางการ
ฝึกฝนสติตามแนวปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานที่เป็นที่นิยมในสังคมไทยที่เหมาะสำหรับที ่จะ
นำมาใช้เพื่อบรรเทานิวรณ์ในชีวิตประจำวัน คือ แนวเคลื่อนไหวมือตามแนวหลวงพ่อเทียน            
ซ ึ ่งใช ้ความเคล ื ่อนไหวของกายเป็นฐานในการปลุกสติ อ ันสอดคล้องกับการดำเนิน
ชีวิตประจำวันที่กายต้องทำกิจกรรมไม่หยุดนิ่ง สำหรับการบรรเทานิวรณ์ตามแนวทางการ
ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานในแนวพองยุบและส่วนแนวทางของการกำหนดรู้ลมหายใจตามหลัก
อานาปานสติ ใช้เป็นส่วนเสริม สัมปชัญญะทำงานใน 2 ลักษณะ คือ พิจารณาใคร่ครวญผลเสีย
และผลกระทบที่เกิดขึ้นจากการกระทำตามนิวรณ์ มีลักษณะเป็นการข่มนิวรณ์ไม่ให้นิวรณ์
ทำงาน และพิจารณาสภาวะของนิวรณ์ว่าไม่มีตัวตน เป็นเพียงสภาวะที่เกิดขึ้น ตั้งอยู่ ดับไป 
ตามเหตุและปัจจัย  ความเพียร คือ ความเพียรในการละอกุศลและความเพียรในการสร้างกุศล 
ความเพียรเป็นตัวช ่วยเสริมคุณภาพของสติและสัมปชัญญะ การฝึกฝนความเพียรใน
ชีวิตประจำวันควรที่จะเริ่มจากการละอกุศลประเภทหยาบ ๆ ก่อนเพื่อลดกำลังของนิวรณ ์
 2. การรักษาศีล ศีลช่วยบรรเทาพยาบาทไม่ให้ทำงาน เป็นการเพิ่มพูนกำลังกุศลใหแ้ก่
จิต ในขณะเดียวกัน เป็นการพัฒนาสติ สัมปชัญญะ และ ความเพียรไปในตัว  ศีลที่เหมาะสม
สำหรับการบรรเทาพยาบาทในชีวิตประจำวัน คือ ศีล 5 เนื่องจากมีน้อยข้อ และ สอดคล้องกับ
การดำเนินชีวิตทางโลก  ส่วนศีลที่ใช้เพื่อการสำรวมใจ จะเป็นส่วนเสริมเมื่อการรักษาศีล 5 ได้
ทำจนเป็นความเคยชินแล้ว 
 3. การสำรวมอินทรีย์ การสำรวมอินทรีย์ในชีวิตประจำวันควรฝึกฝนพัฒนาให้มีขึ้นเมื่อ
สติสัมปชัญญะมีกำลังและความต่อเนื่อง เมื่อบุคคลมีสติสัมปชัญญะต่อเนื่องแล้ว จิตมีกำลังกุศล
พอที่จะพิจารณาบรรดานิวรณ์ที่เกิดขึ้นในจิตว่าเป็นเพียงสภาวะ ไม่หลงยึดติดในอนุพยัญชนะ
และนิมิต อย่างไรก็ดี หากสติสัมปชัญญะยังไม่มีความต่อเนื ่องพอ การสำรวมอินทรีย์                  
ในชีวิตประจำวันอาจทำได้โดยการเลี่ยงเสพอารมรณ์ที่เป็นอาหารเของนิวรณ์ เช่น กามารมณ์ 
และควรเลือกเสพอารมณ์ท่ีเป็นกุศลธรรม เพ่ือให้อย่างน้อยไม่ให้จิตหลงไปกับนิวรณ์ 
 4. ส ันโดษ การฝ ึกฝนพัฒนาให้ม ีความสันโดษเกิดข ึ ้น ควรฝ ึกฝนพัฒนาเมื่อ
สติสัมปชัญญะมีกำลังและความต่อเนื่อง เช่นเดียวกับการสำรวมอินทรีย์ ในเบื้องแรกของการ



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                             Journal of MCU Nakhondhat | 193 

ฝึกฝนให้เกิดความสันโดษอาจทำได้โดยการพิจารณาถึงความจำเป็นของสิ่งของเครื่องใช้ และ 
ใช้เหตุผลทางโลกเข้ามาพิจารณาประกอบ งดเว้นการแสวงหาสิ่งของเครื่องใช้ที่ไม่จำเป็น
สำหรับการดำรงชีวิต 
 5. โภชเนมัตตัญญุตา ความรู ้จักประมาณในการบริโภคต้องอาศัยสติสัมปชัญญะ             
เป็นฐานในการพิจารณาความพอดีของอาหารที่จะรับประทาน ด้วยสติสัปชัญญะที่ต่อเนื่อง            
จิตจะมีกำลังกุศลพิจารณาความพอประมาณในการบริโภค และ พิจารณารสชาติของอาหารเป็น
เพียงแต่สภาวะชั่วคราวไม่มีตัวตน เมื่ออาหารหมด รสชาติก็หายไป ไม่ยึดรสชาติไว้ตลอดไปได้ 
 6. ขันติและตบะ  การฝึกฝนขันติและตบะในชีวิตประจำวันสามารถฝึกฝนไปพร้อมกับ
การพัฒนาสติ สัมปชัญญะ และความเพียรในชีวิตประจำวันได้ ขันติและตบะเป็นพื้นฐานรองรับ
การพัฒนาสติ สัมปชัญญะ และความเพียร เนื่องจากเป็นองค์ธรรมที่เกื้อกูลกัน ขันติและตบะที่
มีสติ สัมปชัญญะ และ ความเพียร ประกอบ จะช่วยเพิ่มพูนแรงกุศลให้จิต ทำให้จิตมีกำลัง
ต้านทานนิวรณ์ไม่ให้ครอบงำจิต 
 7. โยนิโสมนสิการ โยนิโสมนสิการต้องมีสติและสัมปชัญญะเข้ามาร่วมประกอบ           
ในเบื้องแรกที่สติและสัมปชัญญะยังไม่ต่อเนื่องหรือเข้มแข็งพอ การใช้โยนิโสมนสิการเพ่ือ
บรรเทานิวรณ์ดำเนินชีวิตประจำวัน ทำได้โดยพิจารณาว่าอะไรควรทำ อะไรไม่ควรทำ สืบสาว
หาสาเหตุ หรือคิดแก้ไขปัญหาตามสถานการณ์ พิจารณาประโยชน์ที่จะได้รับจากการปฏิบัติ
ตามคำสอนในพระพุทธศาสนา เมื่อสติและสัมปชัญญะต่อเนื่องจึงอารมณ์ที่จิตรับขึ้นมา ให้เห็น
อารมณ์นั้นแยกต่างหากจากจิต เพ่ือมิให้นิวรณ์ครอบงำจิตใจ 
 8. การทำฌาน การทำฌานในชีวิตประจำวันจะทำได้ต่อเมื่อผ่านการฝึกให้มีสติและ
สัมปชัญญะในระดับที่มีความต่อเนื่องพอสมควรแล้ว  สติและสัมปชัญญะที่มีความต่อเนื่องจะมี
กำลังพอที่ใช้พิจารณาอารมณ์นิวรณ์ที่เกิดขึ้นเพื่อยกจิตขึ้นสู่อารมณ์ และใคร่ครวญสภาวะ
นิวรณ์ เพื่อให้เกิดวิตกและวิจารอันเป็นฌานในเบื้องแรก หากได้ฌานระดับวิตกและวิจารแล้ว 
ฌานในระดับที่สูงข้ึนก็พอจะเป็นไปได้   
 
อภิปรายผล 
 จากผลการวิจัย สามารถอภิปรายผล ไดด้ังนี้ 
 1. นิวรณ์ 5 และปัญหาที่เกิดจากนิวรณ์ 5 ในชีวิตประจำวัน  นิวรณ์ คือ เครื่องหน่วง
เหนี่ยว เครื่องกางกั้น เป็นสังขารขันธ์ปรุงแต่งจิตชนิดหนึ่งในทางอกุศล ในขณะเดียวกันนิวรณ์
ดังกล่าวเป็นอารมณ์กรรมฐานที่ใช้การฝึกฝนสติตามหลักในมหาสติปัฏฐานสูตร นิวรณ์มีสภาวะ 
5 ประการตามประเภทนิวรณ์ คือ ความพอใจเพลิดเพลินยินดีในกาม ความอาฆาต ความหดหู่
ท้อถอย โงกง่วงซึมเซา ความฟุ้งซ่าน เดือดร้อนใจ ความเคลือบแคลงสังสัย นิวรณ์เกิดขึ้นเพราะ
อาหาร นิวรณ์ทำให้พฤติกรรมการดำเนินชีวิตประจำวันในสังคมปัจจุบัน กลายเป็นปัญหาขึ้นมา
ได้ ผลการวิจัยดังกล่าวสอดคล้องกับงานวิจัยของพันโท กัมปนาท พุทธปวรางกูร ในวิทยานิพนธ์



194 | Vol.9 No.1 (January 2022)                         ปีที่ 9 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม 2565 

เรื่อง ศึกษาธัมมานุปัสสนาในพระพุทธศาสนาเถรวาท ซึ่งมีผลวิจัยว่า ธรรมที่เป็นอุปสรรคของ
การเจริญธัมมานุปัสสนา คือ นิวรณ์ ซึ่งตัวการสำคัญที่ทำลายความสงบ เพราะทำให้จิตของ
คนเรามัวหมอง เป็นเครื่องเศร้าหมอง ผิดจากภาวะปกติไป (พันโท กัมปนาท พุทธปวรางกูร, 
2554) และ สอดคล้องกับงานวิจัยของพระมหาวิเชียร โชติธมฺโม (จันทะมั่น) ในวิทยานิพนธ์
เรื่อง การศึกษาสภาวะของนิวรณ์ในวัมมิกสูตร ซึ่งมีผลวิจัยว่า นิวรณ์เป็นธรรมที่กางกั้นไม่ให้
บรรลุความดี จัดว่าเป็นเจตสิก ฝ่ายอกุศล ในอีกแง่หนึ่งนิวรณ์เป็นธรรมหมวดหนึ่งในธัมมา
นุปัสสนาสติปัฏฐาน อันเป็นหลักการเจริญวิปัสสนาภาวนาตามสติปัฏฐาน 4 (พระมหาวิเชียร 
โชติธมฺโม (จันทะมั่น), 2554)  
 2. วิธีปฏิบัติต่อนิวรณ์ 5 ตามหลักคำสอนในพระพุทธศาสนาและตามแนวปฏิบัติ
วิปัสสนากรรมฐานที่นิยมปฏิบัติในสังคมไทย  การปฏิบัติต่อนิวรณ์ 5 ตามหลักคำสอนใน
พระพุทธศาสนามีหลักธรรมที่เป็นหลักสำคัญ คือ สติ สัมปชัญญะ และ ความเพียร ทั้งในแง่   
การใช้นิวรณ์เป็นอุปกรณ์การฝึกสติและการควบคุมนิวรณ์ไม่ให้กำเริบ หลักธรรมอื ่น  ๆ               
เป็นหลักธรรมที่เป็นหลักธรรมที่เป็นส่วนเสริม  ส่วนการปฏิบัติต่อนิวรณ์ตามแนวปฏิบัติ
วิปัสสนากรรมฐานที่นิยมปฏิบัติในสังคมไทย มีหลักการตามหลักคำสอนในพระพุทธศาสนา คือ 
นิวรณ์เป็นอารมณ์อย่างหนึ่งที่สำคัญอยู่ในฐานของธรรมหรือเป็นที ่ตั ้งเกิดของของสติและ
สัมปชัญญะ ผู้ปฏิบัติมีหน้าที่กำหนดรู้นิวรณ์ และกลับมารู้ที่อารมณ์กรรมฐานหลัก ผลการวิจัย
ดังกล่าวสอดคล้องกับงานวิจัยของพระมหาวิเชียร โชติธมฺโม (จันทะมั่น) ในวิทยานิพนธ์เรื่อง 
การศึกษาสภาวะของนิวรณ์ในวัมมิกสูตร ซึ่งมีผลวิจัยว่า ผู้เจริญต้องมีสติตั้งมั่นกาหนด รู้ใน
นิวรณ์นั้นๆ ให้รู้ชัดการเกิดดับของนิวรณ์เป็นเพียงนามธรรมโดยสภาพธรรมก็จัดเป็นนามธรรม 
(พระมหาวิเชียร โชติธมฺโม (จันทะมั่น), 2554) และสอดคล้องกับงานวิจัยของพระมหาสมพงษ์ 
ภทฺทาจาโร ในวิทยานิพนธ์เรื ่อง ศึกษาวิเคราะห์นิวรณ์ 5 อันเป็นธรรมารมณ์ของวิปัสสนา
ภาวนา ตามแนวสติปัฏฐาน 4 เฉพาะกรณีการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 7 เดือน ซึ่งมีผลวิจัยว่า 
การทำให้นิวรณ์ดับไป คือ โยนิโสมนสิการ คือ การใส่ใจโดยอุบายแยบคายอันเป็นการกำหนดรู้
สภาวะปัจจุบัน เมื่อมีสติตามรู้ เท่าทันกับปัจจุบันแล้ว กามฉันทะก็ดับไป (พระมหาสมพงษ์ ภทฺ
ทาจาโร, 2551) 
 3. แนวทางการบรรเทานิวรณ์ 5 ในชีวิตประจำวัน  หลักธรรมหลักที่นำมาใช้ในการ
บรรรเทานิวรณ์ 5 ในชีวิตประจำวันคือ สติและสัมปชัญญะ โดยสติและสัมปชัญญะนำมาใช้เป็น
ส่วนหนึ่งของการดำเนินชีวิตประจำวันได้โดยไม่เป็นอุปสรรคการดำเนินชีวิตประจำวัน              
การรักษาศีล ขันติและตบะ ใช้เสริมกำลังของสติ สกัดกั้นการทำงานของนิวรณ์ และปลุกให้จิต
ตื่นจากนิวรณ์ การสำรวมอินทรีย์ สันโดษ โภชเนมัตตัญญุตา โยนิโสมนสิการ นำมาเสริมทั้งสติ
และสัมปชัญญะ โดยพัฒนาขึ้นหลังจากสติและสัปชัญญะมีเข้มแข็งและต่อเนื่อง   ผลการวิจัย
ดังกล่าวสอดคล้องกับงานวิจัยของ สุภา มาลากุล ณ อยุธยา ในวิทยานิพนธ์เรื่อง การศึกษา
วิธีการแก้ปัญหากามฉันทนิวรณ์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท ซึ่งมีผลวิจัยว่า การจะแก้ปัญหากาม



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                             Journal of MCU Nakhondhat | 195 

ฉันทนิวรณ์ได้ด้วยการฝึกสติ และการฝึกสมาธิ การฝึกสติ ทำให้เกิดปัญญามองเห็นทุกสิ่งทุก
อย่างว่าอะไรเป็นคุณ เป็นโทษ ประโยชน์ และมิใช่ประโยชน์ สามารถประยุกต์ใช้ได้ทุก
สถานการณ ์(สุภา มาลากุล ณ อยุธยา, 2560)  
 สรุปองค์ความรู้แนวทางการบรรเทานิวรณ์ 5 ในชีวิตประจำวันจากการวิจัยคือ ฝึกสติ
โดยใช้การเคลื ่อนไหวของกายเป็นฐาน เพื ่อไม่ให้ความหลงไปกับนิวรณ์ และเปิดทางให้
สัมปชัญญะทำงานพิจารณาผลเสียเพื่อเลี่ยงการกระทำตามอำนาจของนิวรณ์  หลักธรรมอื่น ๆ 
จะเป็นส่วนเสริมในการบรรเทานิวรณ์  
 
สรุป/ข้อเสนอแนะ 
 แนวทางการบรรเทานิวรณ์ในชีวิตประจำวันที่นำเสนอใช้สติ สัมปชัญญะ และ ความ
เพียร เป็นหลักธรรมหลัก เมื่อสติ สัมปชัญญะ และ ความเพียร เจริญขึ้น มีความต่อเนื่องและ
เข้มแข็ง หลักธรรมอื่นที่ใช้ในการบรรเทานิวรณ์จะเจริญงอกงามตาม การดำเนินชีวิตประจำวัน
ที่อยู่ภายใต้การกำกับของสติ สัมปชัญญะ และ ความเพียร นิวรณ์จะค่อย ๆ บรรเทาลง จน
นิวรณ์ที่เกิดขึ้นไม่มีอิทธิพลเหนือจิตใจ ผู้ปฏิบัติสามารถควบคุม กาย วาจา และ ใจ ไม่ได้ไหล
ตามกระแสนิวรณ์ได้ ปัญหาต่าง ๆ ที่เกิดจากนิวรณ์จะค่อย ๆ บรรเทาหรือลดลงตาม ผู้ที ่มี
สติสัมปชัญญะจะยั้บยั้งต้านทานแรงนิวรณ์  ก่อนจะทำอะไรจะพิจารณาใคร่ครวญผลดีผลเสีย 
และ ทำไปตามความจำเป็นของเร ื ่องราว ไม่กระทำการอันเป็นการตอบสนองแรงนิวรณ์                
การบรรเทานิวรณ์ในชีวิตประจำวันโดยหลักธรรมที่กล่าวมานี้ เป็นการปฏิบัติกรรมฐานไปพร้อม ๆ 
กัน อันจะช่วยเกื้อกูลให้การปฏิบัติกรรมฐานในระดับเข้มข้นต่อไป 
 
เอกสารอ้างอิง 
พระปลัดสมภาร สมภาโร. (12 มีนาคม 2564). การปฏิบัติต่อนิวรณ์ตามแนวพอง-ยุบ. (เกษมสี 

สกุลชัยสิริวิช, ผู้สัมภาษณ์) 
พระมหาวิเชียร โชติธมฺโม (จันทะมั่น). (2554). การศึกษาสภาวะของนิวรณ์ในวัมมิกสูตร. ใน 

วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาวิปัสสนาภาวนา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาสมพงษ์ ภทฺทาจาโร. (2551). ศึกษาวิเคราะห์นิวรณ์ ๕ อันเป็นธรรมารมณ์ของ
วิปัสสนาภาวนา ตามแนวสติปัฏฐาน ๔ เฉพาะกรณีการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา ๗ 
เด ือน. ใน ว ิทยาน ิพนธ ์พ ุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาว ิชาว ิป ัสสนาภาวนา. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระวัฒนชัย กลฺยาโณ. (20 มีนาคม 2564). การปฏิบัติต่อนิวรณ์ตามแนวเคลื่อนไหวมือ. (เกษม
สี สกุลชัยสิริวิช, ผู้สัมภาษณ์) 



196 | Vol.9 No.1 (January 2022)                         ปีที่ 9 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม 2565 

พระสิงห์ทอง เขมิโย. (14 มีนาคม 2564). การปฏิบัติต่อนิวรณ์ตามแนวอานาปานสติ. (เกษมสี 
สกุลชัยสิริวิช, ผู้สัมภาษณ์) 

พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ). (2549). มหาสติปัฏฐานสูตร ทางสู่พระนิพพาน. แปลและ
เรียบเรียง โดย พระคันธสาราภิวงศ์ และตรวจชำระโดย พระพรหมโมลี (สมศักดิ์ 
อุปสโม). กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วนจำกัด ไทยรายวันการพิมพ์. 

พันโท กัมปนาท พุทธปวรางกูร. (2554). ศึกษาธัมมานุปัสสนาในพระพุทธศาสนาเถรวาท. ใน 
วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย. 

พุทธทาสภิกขุ. (2549). มาร - นิวรณ์. สุราษฎร์ธานี: ธรรมทานมูลนิธิ. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬลงกรณราชวิทยาลัย. 
สถาบันบรรลือธรรม. (2554). พจนานุกรมฉบับปัญญานันทะ. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2561). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. 

(พิมพ์ครั้งที่ 31). กรุงเทพมหานคร: บริษัท สหธรรมิก จำกัด. 
สุภา มาลากุล ณ อยุธยา. (2560). การศึกษาวิธีการแก้ปัญหากามฉันทนิวรณ์ในพระพุทธศาสนา

เถรวาท. ใน ว ิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 
 


