
บทความวชิาการ 
 

การพัฒนาจิตใจมนุษย์โดยใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา* 
THE DEVELOPMENT OF THE HUMAN MIND USING  

BUDDHIST PRINCIPLES 
 

พระครูวินัยธรศิริเชษฐ์ สิริวฑฺฒโน 
PhrakhruwinaitronSirichet Sirivaḍḍhano 

วัดบางนมโค จังหวัดพระนครศรีอยุธยา 
Wat Bang Nom Kho, Phra Nakhon Si Ayutthaya Province,Thailand 

E-mail: sirichet000@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 

การพัฒนาจิตใจมนุษย์ที่ใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ช่วยในการเปลี่ยนแปลงหรือ
ยกระดับคุณภาพของผู้คนให้ดีมากขึ้น โดยการใช้หลักธรรมสติปัฏฐาน 4 คือ การตั้งสติกำหนด
พิจารณากาย ให้รู้เห็นตามเป็นจริงว่าเป็นแต่เพียงรูป กำหนดพิจารณาเวทนาให้รู้เห็นตามเป็น
จริงว่า เป็นแต่เพียงเวทนา กำหนดพิจารณาจิตให้รู้เห็นตามเป็นจริงว่า เป็นแต่เพียงจิต กำหนด
พิจารณาธรรมให้รู้เห็นตามเป็นจริงว่า เป็นแต่เพียงธรรม ไม่ใช่สัตว์บุคคลตัวตน จึงไม่ควรยึดถือ
สิ่งเหล่านั้น การบริหารจิตโดยการตั้งสติกำหนดพิจารณากายในอิริยาบถนั่ง กำหนดลมหายใจ
เข้าออก ที่เรียกว่า อานาปานสติ ซึ่งอานาปานสติ เป็นสิ่งสำคัญในเบื้องต้นของการพัฒนาจิต 
และสิ่งที่สูงสุดในการพัฒนาจิต คือ การเจริญปัญญา เป็นการใช้ความคิดด้านที่ดี ประหาร
ความคิดด้านที่ไม่ดี ซึ่งในทางธรรมเรียกว่า การใคร่ควรพิจารณาสอนจิตใจไม่ให้ไปหลงในสิ่ง
สมมติบัญญัต ิซึ่งเกิดจากความคิด เมื่อเริ่มรู้เห็นความคิดท่ีเกิดข้ึน ความพอใจและไม่พอใจในสิ่ง
นั้นก็จะจางหายไป การใช้ความคิดอย่างถูกวิธีและมองสิ่งต่าง ๆ แล้วนำมาพินิจพิจารณาค้นคว้า
สืบหาเหตุผลในสิ่งนั้น หรือนำไปแยกแยะทำการวิเคราะห์ด้วยความคิดย่างมีระเบียบ  จน
สามารถเข้าใจและเห็นแจ้งในสิ่งนั้น ๆ ซึ่งใช้การโยนิโสมนสิการเป็นการพิจารณาเพื่อให้เห็น
ความไม่มีแก่นสาร หรือความไม่เป็นตัวเป็นตนที่แท้จริงของสิ่งทั้งหลาย เพื่อให้เกิดความรอบรู้
ในสิ ่งที ่ควรรู้ จนสามารถเข้าใจและเห็นแจ้งประจักษ์ในสิ ่งนั ้น ๆ ตามความเป็นจริงของ
ธรรมชาติ  
คำสำคัญ: การพัฒนาจิตใจมนุษย์, หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา, สติปัฏฐาน 4  
 
 

 
* Received 15 April 2021; Revised 30 April 2021; Accepted 13 May 2021 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 79 

Abstract 
 The development of the human mind using Buddhist principles It helps 
to change or raise the quality of people for the better. By using the principles of 
The Four Foundations of Mindfulness Is the mindfulness, determination, physical 
consideration to see as it is actually only a picture Determined to consider the 
truthfulness that Is only pity Determine the mind to realize the truth that Is only 
mental Determine the fairness to realize the truth that Just fair Not an animal 
Therefore should not hold onto those things Mental management by 
mindfulness, determining the body in posture Set the breath in and out Called 
Anapanasati Anapanasati It is important in the early stages of mental 
development. And the highest in mental development Is to develop wisdom It 
is a good idea to use. Execute bad thoughts Which in a fair way is called Desire 
should consider teaching the mind not to get lost in assumptions. Conceived 
When I began to see the thoughts that arise Contentment and dissatisfaction will 
fade away. Using thinking in the right way and looking at things and bring it into 
consideration, investigating, and investigating the reasons for that or to 
differentiate and analyze with an organized mind Until able to understand and 
see clearly in that particular thing Which uses the Yonit Somnasikara as 
consideration to see the lack of substance Or the true insignificance of all things 
In order to gain knowledge of what should be known Until able to understand 
and see and manifest in such things According to the reality of nature. 
Keywords: Human Mind Development, Buddhist Principles, The Four 
Foundations of Mindfulness 
 
บทนำ  

การพัฒนานั้นจะกล่าวได้ว่าเป็นการเปลี่ยนแปลงคุณภาพของชีวิตคนแต่ละคนหรือการ
เปลี่ยนแปลงคุณภาพของสิ่งของเครื่องใช้ต่าง ๆ บนโลกนี้ ซึ่งเป็นการยกระดับให้ทุก ๆ สิ่งนั้นดี
ยิ่งขึ้นไปกว่าเดิม เมื่อต้องการที่จะพัฒนาสภาพความเป็นอยู่ของสังคมประเทศชาติ ต้องพัฒนา
ที่จิตใจของมนุษย์เป็นอันดับแรก เพราะสังคมประเทศชาติจะยกระดับให้สูงขึ้นได้ ขึ้นอยู่กับใจ
ของมนุษย์ ถ้าจิตใจของมนุษย์ต่ำทรามคุณค่าความดีของสังคมก็ยิ่งลดลง แต่ถ้าจิตใจของมนุษย์
สูงส่งมีความเมตตากรุณาสังคมประเทศชาติก็เจริญยิ่งขึ้นไป 



80 | Vol.8 No.7 (July 2021)                            ปีที่ 8 ฉบับที่ 7 เดือนกรกฎาคม 2564 

ศาสนาทุกศาสนามีจุดมุ่งหมายหลักคือ การพัฒนาคนหรือการพัฒนาศักยภาพของ
มนุษย์ให้เป็นผู้เพียบพร้อมทั้งร่างกายและจิตใจ ในอันที่จะดำรงชีวิตอยู่อย่างมีความสุข ความ
เจริญ และประสบความสำเร็จตามเป้าหมายที่วางไว้ (นครเยอร์, 2556) จิตใจของมนุษย์ส่วน
ใหญ่ ไม่สามารถทนการเปลี่ยนแปลงกับทุกสิ่งได้ เมื่อสิ่งใดสิ่งหนึ่งเปลี่ยนแปลงไปในทุก ๆ ขณะ 
มนุษย์ทั้งหลายได้สัมผัสกับเรื่องราวต่าง ๆ ทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ แล้วทำให้เกิดความสุข
หรือทุกข์ เพราะการยึดมั่นถือมั่นในสิ่งต่าง ๆ บนโลกนี้ ความวุ่นวายทั้งหลายจึงได้ปรากฎขึ้น 
เพราะฉะนั้นต้องอาศัยหลักธรรมของพระพุทธเจ้า เพ่ือเป็นแนวทางในการปรับปรุงพัฒนาจิตใจ
ของมนุษย์ให้เกิดความเข้าใจ ถึงสัจจธรรมคลายความยึดมั่นถือมั่น  

หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา เรื่อง พรหมวิหาร 4 ประกอบด้วย 1) เมตตา หมายถึง 
ความปรารถนาให้ผู้อื่นได้รับสุข 2) กรุณา หมายถึง ความปรารถนาให้ผู้อื่นพ้นทุกข์ 3) มุทิตา 
หมายถึง ความยินดีเมื่อผู้อื่นได้ดี 4) อุเบกขา หมายถึง การรู้จักวางเฉยให้ถูกกาลเวลา (ชาญ
วิทย์ ปรีชาพาณิชพัฒนา, 2564) 

พระพุทธเจ้าได้ทรงบัญญัติขึ ้นมาเพื่อสั่ งสอนมนุษย์ทั้งหลาย ในสังคมให้อยู่ร่วมกัน
อย่างมีความสุขตามโลกสมมติที่มีอยู่ ถ้าไม่มีกฎบัญญัติหรือหลักธรรมของพระพุทธเจ้าเพื่อเป็น
แนวทางในการใช้ชีวิต บ้านเมืองอาจเกิดความวุ่นวายและไม่สงบสุขอย่างแน่นอน ดังนั้นการนำ
หลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้ามาใช้ในชีวิตเพ่ืออบรมพัฒนาจิตใจนั้นเป็นสิ่งที่เราทุกคนต้อง
ทำ เพื่อให้เกิดดุลยภาพของชีวิต สร้างความสัมพันธ์อันกลมกลืนระหว่างการดำเนินชีวิตของ
บุคคล กับสภาพแวดล้อมและมุ่งการกระทำตนให้มีความสุขด้วยตนเอง รู้เท่าทันตนเอง เข้าใจ
ตนเอง 

 
การพัฒนาคุณภาพชีวิตที่ดีด้วยการพัฒนาจิตใจตนเองเป็นอันดับแรก 

เพื่อให้บุคคลนั้นสามารถจัดการชีวิตได้ดีเนื่องจากจิตใจที่ขาดความเข้มแข็ง  ขาดพลัง
แห่งความมุ่งมั่น ขาดกำลังใจจะไม่สามารถนำพาชีวิตไปให้ไกลได้  การพัฒนาจิตโดยการทำ
สมาธิจะช่วยให้จิตมีความสงบมั่นคง ซึ่งจะเป็นประโยชน์ต่อการพัฒนาตนเองเป็นอย่างมาก 
การที่อยู่ในสถานการณ์ที่เลวร้าย อาทิเช่น ถูกติเตียน ดูถูก นินทา สบประมาท ซึ่งการแก้ปัญหา
ด้วยการแสดงความน้อยใจ ผิดหวัง โกรธ เกลียดหรือตอบโต้ด้วยการประชดชีวิต ซึ่งการทำแบบ
นี้อาจเกิดการผิดพลาดในการดำเนินชีวิตที่ดีได้ (Admin, 2557) 

มีหลักการในการนำชีวิตไปสู่ความสงบสุข 7 ประการ ดังนี้ 
1. สถานที่ที่เหมาะสม ได้แก่ การนำพาตนเองไปในสถานที่ที่สามารถยกระดับจิตใจ

ตนเองได้ เช่น สถานที่ที่มีผู้คนทำความดี มีการฝึกจิตใจให้สงบสามารถแยกแยะสิ่งดีชั่วได้ มี
ส่วนร่วมพัฒนาชุมชน สังคมบ้านเมืองให้ถูกต้องตามครรลองคลองธรรม 

2. วางแผนในการใช้ชีวิตประจำวัน ได้แก่ การเรียงลำดับในการทำการงาน การแบ่ง
เวลาให้เป็นสัดส่วน เพ่ือสามารถรู้ว่าสิ่งไหนเป็นงานเร่งด่วน ส่วนไหนเป็นงานที่ต้องทำทีหลัง  



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 81 

3. การมีความพึงพอใจในการดำเนินชีวิต ได้แก่ การรู้ถึงงานที่ต้องการปฏิบัติ พร้อมที่
จะศึกษาหาความรู้ในงานนั้น ๆ เพื่อให้เกิดความเชี่ยวชาญยิ่งขึ้นไป 

4. สร้างความเชื่อมั้นให้กับตนเอง ได้แก่ การพัฒนาตนเองให้เต็มรอบของความรู้ที่มี มี
ความเชื่อในตนเองและงานที่ทำว่างานที่ทำนั่นจะเป็นงานที่ดีและมีคุณภาพ 

5. การปรับความคิดของตนให้เข้ากับสภาพสังคม ได้แก่ การปรับความคิดให้ยืดหยุ่น
กับสถานการบ้านเมืองที่เกิดขึ้นทั้งเรื่องที่ดีและไม่ดี คือ สามารถที่จะปรับความคิดและกระทำ
ตนให้เป็นกลางไม่ยึดถือไปในทางใดทางหนึ่ง 

6. การมองเห็นภัยในความไม่ประมาท ได้แก่ การดำเนินชีวิตด้วยความไม่ประมาท 
เห็นคุณค่าของชีวิตของตนเองและผู้อ่ืน เห็นคุณค่าในเวลาที่เสียไป ใช้เวลาในทุกขณะอย่างมีสติ 
เพ่ือให้เกิดผลเสียน้อยที่สุด 

7. การคิดทบทวนในการแก้ปัญหาต่าง ๆ ได้แก่ ปัญหาที่เกิดขึ้นกับตนเองและสังคม
ย่อมมีสาเหตุในตัวของปัญหานั้น การคิดทบทวนวิเคราะห์ปัญญาย่อมสามารถแก้ไขได้อย่างเป็น
ระบบ (พระเทพเวที (ป.อ.ปยุตโต), 2531) 
 
จิตเป็นตัวดำเนินงานและเป็นแรงงานสำคัญ 

การพัฒนาจิตใจให้มีความฉลาดรอบรู้ในสิ่งต่าง ๆ ได้อย่างมีเหตุผล ซึ่งเป็นการฝึก
ความสามารถในการแยกแยะสิ่งที่ดีและชั่ว เพื่อสร้างความเคยชินให้กับจิตใจในการดำเนินงาน
หรือกิจกรรมต่าง ๆ ให้มีข้อผิดพลาดน้อยที่สุด ต่างจากจิตที่ไม่ได้ฝึกอบรมธรรมะเพื่อแยกแยะ
ผิดถูก และสร้างความสามัคคี เมื่อทำการงานย่อมมีข้อผิดพลาดเกิดขึ้น จิตใจที่ได้รับการอบรม
เมื่อทำการงานแล้วย่อมเป็นผลดีต่องานและเพ่ือนร่วมงานด้วย ดังนั้นการพัฒนาจิตใจควรฝึกฝน
ไปพร้อม ๆ กับการพัฒนาทางด้านวัตถุนิยมเพื ่อให้งานออกมามีคุณภาพทั้งรูปธรรมและ
นามธรรม 

 
การพัฒนาจิตใจความเป็นมนุษย์ในด้านต่าง ๆ  

ในสังคมปัจจุบันที่โลกได้หมุนเวียนเปลี่ยนอย่างรวดเร็ว ขนาดของโลกถูกย่อขนาดให้
เล็กลงเหลือเพียงขนาดเท่าฝ่ามือเท่านั้น ทุกสิ่งอย่างไม่มีความว่าเป็นไปไม่ได้สิ่งต่าง ๆ เหล่านี้
เกิดขึ้นเมื่อมีการพัฒนาเทคโนโลยี วิทยาศาสตร์ ความรู้ด้านวิชาการ วิเคราะห์ วิจัย ให้เกิดสิ่ง
ใหม่ๆขึ้น เพื่อสนองต่อความต้องการของมนุษย์ที่ไม่มีที ่สิ ้นสุดหรือไม่ก็ตอบสนองต่อความ
สะดวกสบายในการดำเนินชีวิต เพื่อให้ชีวิตมีความสุข แต่นั่นก็เป็นเพียงความสุขของชีวิตที่
เพิ่มขึ้นเฉพาะด้านกายภาพเท่านั้น ซึ่งเป็นการยึดติดกับวัตถุ แต่ความสุขด้านจิตใจดูเหมือนจะ
ไม่ได้เพิ ่มขึ ้นตาม ซ้ำร้ายอาจลดลงอีกด้วยเนื ่องจากต้องปรับชีว ิตให้เข้ากับสิ ่งต่าง ๆ ที่
เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว การแข่งขันเพ่ือให้ได้มาซึ่งการสนองต่อความอยากมี อยากได้ อยาก



82 | Vol.8 No.7 (July 2021)                            ปีที่ 8 ฉบับที่ 7 เดือนกรกฎาคม 2564 

เป็น ซึ่งทำให้เกิดการขาดสุขภาวะทางจิตปัญญา เกิดปัญหาต่าง ๆ เช่น เครียด เจ็บป่วยทั้งทาง
กายและจิตใจ  

สุขภาวะทางจิตปัญญา หมายถึง สภาวะสงบสุข เป็นความสุขที่แท้จริงที่หลุดพ้นจาก
การยึดติดกับวัตถุ เป็นภาวะที่เปี่ยมล้นด้วยความปีติ อิ่มเอิบ มีความอ่อนโยน  เบิกบานจิตใจ
สงบนิ่ง ไม่วุ่นวาย สับสน มีพลังในการมีชีวิตอย่างมีคุณค่า มีความหมาย มีเป้าหมายชีวิตที่
ชัดเจน พึงพอใจในชีวิต มีสิ ่งยึดเหนี ่ยวจิตใจ เข้าใจโลกและชีวิตตามความเป็นจริงและมี
ความสามารถในการเผชิญและแก้ไขปัญหาและอุปสรรคต่าง ๆ ในภาวะวิกฤตได้อย่างเหมาะสม 

สิกขา คือการศึกษา เพื่อให้รู ้แจ้ง รู ้จักประโยชน์ มองทุกอย่างเป็นการเรียนรู้เพ่ือ
ปรับปรุงและพัฒนาตัวเอง เป็นกระบวนการฝึกฝนตนเองในการดำเนินชีวิต เรียกว่า ไตรสิกขา 
มี 3 ประการ คือ 

1. ศีลสิกขา หมายถึง การฝึกความประพฤติสุจริตทางกาย ทางวาจาและการประกอบ
อาชีพ ดำรงตนในสังคมแบบสาธุชน เป็นคนดีของสังคมเป็นคนมีระเบียบ มีวินัย ปฏิบัติหน้าที่
ตามปทัสถานของสังคมสามารถดำเนินชีวิตได้อย่างดีงามโดยมีความรับผิดชอบเกื้อกูลต่อสังคม 

2. จิตสิกขา หมายถึง การฝึกจิต สร้างคุณภาพและสมรรถภาพทางจิตให้เข้มแข็งมั่นคง 
แน่วแน่ ควบคุมตนเองได้ดี มีสมาธิ มีจิตที่สงบ บริสุทธิ์ปราศจากสิ่งที่ทำให้เศร้าหมอง อยู่ใน
สภาพพร้อมที่จะใช้ปัญญาอย่างลึกซึ้งและตรงตามสัจจธรรม 

3. ปัญญาสิกขา หมายถึง การฝึกปัญญาให้เกิดความรู้ความเข้าใจสรรพสิ่ง รู้แจ้งตาม
ความเป็นจริง มีจิตใจเป็นอิสระและมีปัญญาบริสุทธิ์ (Admin, 2564) 
 
ประโยชน์ในการการพัฒนาจิตใจให้ดำเนินชีวิตได้อย่างมีคุณภาพ 

การมีสติในการใช้ข้อมูลด้านสติปัญญาทางธรรมในความจำ ทำการรู้เห็นและควบคุม
ความคิดให้เป็นไปตามหลักธรรม จึงมีประโยชน์อย่างมากมายต่อผู้คน ทั้งด้านการศึกษาและ
การดำเนินชีวิตอย่างเป็นรูปธรรม ดังนี้ 

ประโยชน์ด้านการศึกษาและด้านการดำเนินชีวิต เป็นการฝึกพัฒนาจิตใจของตนเองใน
ด้านสติ ด้วยการศึกษาเรื่องสติและฝึกเจริญสติเป็นประจำ  จะทำให้นิสิตมีสติตั้งมั่น (มีความ
ตั้งใจแน่วแน่) ในการฟังคำบรรยาย ไม่เผลอสติ ไม่คิดฟุ้งซ่าน ไม่คิดและทำกิจอื่นที่ไม่เกี่ยวข้อง
กับการศึกษา จึงทำให้มีการคิด พิจารณา ทำความเข้าใจ จดจำ และบันทึกเนื้อหาที่สำคัญของ
คำบรรยายไว้ได้เป็นอย่างดี ถ้าไม่มีสติในการฟัง หรือมีสติน้อย ความคิดฟุ้งซ่านก็มักจะมากข้ึน 
อาจมีการใช้เวลาไปคิดและทำเรื่องอ่ืนบ่อยขึ้น ทำให้ความสามารถของสมองในการคิดและการ
จดจำลดลงไปด้วย  

ประโยชน์ด้านการดำเนินชีวิต เป็นการพัฒนาจิตใจของตนเอง ด้วยการศึกษาธรรมและ
ปฏิบัติธรรมเพื่อให้เกิดการเพิ่มพูนข้อมูลด้านสติปัญญาทางธรรมในความจำ  และใช้ข้อมูล
ดังกล่าวในการดำเนินชีวิตประจำวัน จะเป็นผลดีต่อจิตใจดังต่อไปนี้ 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 83 

1. ส่งเสริมสุขภาพจิตให้มีความเข้มแข็ง และอดทนต่อความยากลำบากต่าง ๆ ที่
เกิดขึ้นได้ทุกเมื ่อในขณะดำเนินชีวิต รวมทั้งในยามเจ็บป่วย โดยไม่มีความทุกข์ทางจิตใจ 
เช่นเดียวกันกับการมีสุขภาพกายที่ดี ทำให้สามารถต่อสู้กับภารกิจทางกาย  และความเจ็บป่วย
ต่าง ๆ ได้เป็นอย่างดี. 

2. ป้องกันความทุกข์ทางจิตใจได้ทุกขณะ เพราะเมื่อสมองมีข้อมูลด้านสติปัญญาทาง
ธรรมในความจำ สมองก็จะทำหน้าที่ในการใช้ข้อมูลดังกล่าว เพื่อการป้องกันไม่ให้เกิดความ
ทุกข์ทางจิตใจคล้ายอัตโนมัติ ถ้ามีการศึกษาและฝึกฝนจนชำนาญ เช่นเดียวกันกับการที่สมองมี
ข้อมูลด้านสติปัญญาทางโลกในเรื่องการป้องกันอุบัติเหตุ ซึ่งสมองก็จะทำหน้าที่ได้เองคล้าย
อัตโนมัติ ถ้าได้ศึกษาและฝึกซ้อมมาก่อน 

3. รักษาความทุกข์ทางจิตใจได้ทุกขณะ เพราะเมื่อสมองมีข้อมูลด้านสติปัญญาทาง
ธรรมในความจำ สมองก็จะสามารถทำหน้าที่ในการใช้ข้อมูลดังกล่าว เพื่อการรักษาความทุกข์
ทางจิตใจที่กำลังมีอยู่ได้ทุกขณะที่ต้องการ เช่นเดียวกันกับการที่สมองมีข้อมูลด้านสติปัญญา
ทางโลกและใช้ข้อมูลดังกล่าวในการรักษาความทุกข์ทางกายที่เกิดขึ้นเมื่อต้องการรักษา ซึ่งเป็น
การพ่ึงพาข้อมูลสติปัญญาของตนเอง 
 
การพัฒนาจิตใจเพื่อห่างไกลอารมณ์เครื่องผูกมัด  

การพัฒนาด้านวัตถุนั ้นอยู ่ที ่ไหนก็สามารถพัฒนาได้ แม้ในบ้านเรือนก็ต้องแก้ไข
ซ่อมแซมดัดแปลงปลูกสร้างขึ้นมา สิ่งไม่ดีสามารถดัดแปลงซ่อมแซมกันได้ เพ่ือความมั่นคงและ
สวยงาม และให้มีคุณค่าสง่างามยิ่งขึ้น เหมาะสมกับที่ว่าพัฒนาวัตถุให้เป็นสิ่งที่น่าดูน่าชมและ
มั่นคง การไปมาหาสู่สะดวกสบาย ในขณะเดียวกันจึงควรพัฒนาจิตใจไปด้วย คือจิตใจควรได้รับ
การพัฒนาด้วยศีลด้วยธรรมอันดีงาม จิตใจจะได้ฉลาดในทางดีรู้จักยับยั้งชั่งใจตัวเองในสิ่งที่ควร
ทำหรือไม่ควร ความรู้ไม่มีธรรมเคลือบแฝงมักพาตัวไหลลงทางต่ำ  จิตใจจึงเป็นสิ่งที่ควรได้รับ
พัฒนาก่อนสิ่งอื่น เพราะฉะนั้นจึงต้องพัฒนาจิตใจเพื่อกำจัดสิ่งเหล่านี้ออก ให้จิตได้รับความ
สงบเยือกเย็น และสิ ่งที ่สามารถแก้ไขหรือซักฟอกได้ นอกจากธรรมะแล้วก็ไม่มี ก็มีแต่
เครื่องช่วยส่งเสริมให้จิตใจมีความรุ่มร้อนรุนแรงมากขึ้น ซึ่งเป็นสิ่งที่ทุกคนไม่ต้องการให้เรื่อง
เหล่านั้นเกิดขึ้น  

กายที ่แสดงออกแต่ละอย่าง ๆ ออกไปจากใจ ถ้าใจไม่ได้ร ับการอบรมแล้วการ
แสดงออกทางด้านการประพฤติจะไม่ต้องตาจะเป็นการกระทบกระเทือนทั้งตนและผู้อื่น  เกิด
ความเสียหายทั้งตนและผู้อื่นด้วย กาย วาจา ใจ ย่อมนำความไม่ดีเข้าสู่ตนเอง ผลเสียต่าง ๆ 
ย่อมตามมา  

ดังนั้นการกำจัดสิ่งที่ไม่ดีต้องกำจัดด้วยธรรม ถ้าเห็นแก่ธรรมการเห็นแก่ตัว ย่อมค่อย
เบาบางจางไปการเห็นแก่ธรรมเป็นความถูกต้องดีงาม สิ่งไหนสมควรหรือไม่สมควรจิตคิดอ่าน
ไตร่ตรองและพิจารณาว่า สิ่งไหนสมควรคิด สมควรพูด สมควรกระทำ สติธรรมปัญญาธรรม



84 | Vol.8 No.7 (July 2021)                            ปีที่ 8 ฉบับที่ 7 เดือนกรกฎาคม 2564 

เป็นสิ่งที่น้อมนำจิตให้ทุกสิ่งทุกอย่างเป็นไปด้วยความเรียบร้อยแสดงออกไปในสิ่งที่ถูกต้องดีงาม 
ความเจริญทางจิตใจที่ได้รับการอบรมการพัฒนา ย่อมเป็นผลดีกว่าความเจริญทางด้านวัตถุ  

เพราะจิตเป็นตัวดำเนินงานและเป็นแรงงานสำคัญถ้าจิตได้รับการอบรมการพัฒนาให้มี
ความฉลาดมีเหตุมีผลรอบคอบในสิ่งดีและชั่วทั้งหลายพอประมาณย่อมจะดำเนินกิจการต่าง ๆ  
ไปด้วยความราบรื่นดีงามไม่ค่อยผิดพลาดผิดกับจิตที่ไม่ได้รับการอบรมการพัฒนาอยู่มากการ
พัฒนาจิตก็เท่ากับการส่งเสริมความฉลาดรอบคอบในกิจการต่าง ๆ ให้ดี ยิ่งขึ้นนั่นแล ความ
เจริญทางจิตใจที่ได้รับการอบรมการพัฒนา ย่อมเป็นผลดีกว่าความเจริญทางด้านวัตถุที่ไม่ได้
พัฒนาจิตไปพร้อมกัน อยู่มากดังนั้นการพัฒนาจิตเพ่ือความรอบคอบในตนและกิจการทั้งหลาย 
จึงควรสนใจอย่างน้อย ให้พอ ๆ กันกับการพัฒนาทางด้านวัตถุมากกว่านั้นการพัฒนาจิตควรถือ
เป็นกิจจำเป็นก่อนการพัฒนาสิ่งใด ๆ ผลจะเป็นความสงบเย็นตาเย็นใจและเป็นสุขทั่วหน้ากัน 
(กุศลิน ศรียาภัย, 2526) 
 
การบริหารจิตและการเจริญปัญญา 

พระพุทธศาสนาเน้นเรื่องการฝึกจิตเป็นสำคัญ เพราะมนุษย์มีจิตเป็นตัวนำการกระทำ 
ทุกอย่าง จะต้องมีการพิจารณา คิดนึกตรึกตรองเสียก่อน การฝึกจิตหรือการบริหารจิต จึงเป็น
การกระทำเพ่ือให้จิตมีสภาพตั้งมั่น มีสติระลึกได้ มีสัมปชัญญะรู้สึกตัวทั่วพร้อมตลอดเวลา 

การบริหารจิต คือ การฝึกฝนอบรมจิตใจให้ดีงาม นุ่มนวล อ่อนโยน มีความหนักแน่น
มั่นคง แข็งแกร่งและมีความผ่อนคลายสงบสุข การบริหารจิตในทางพุทธศาสนามี 2 อย่าง (สุร
เกียรติ บัวแก้ว, 2564) 

1. สมถกรรมฐานหรือสมาธิภาวนา คือการฝึกจิตให้เกิดความสงบ เรียกว่า สมาธิ 
2. วิปัสสนากรรมฐาน คือการฝึกอบรมจิตให้เกิดปัญญา เป็นความรู้แจ้งเห็นจริงตาม

สภาพธรรมที่เป็นจริง  
ดังนั้นผลของการบริหารจิตทำให้เป็นคนที่มีสุขภาพจิตดี มีความรู้ความเข้าใจโลกและ

ชีวิตได้ถูกต้อง คนเช่นนี้ไม่ว่าจะทำอะไรย่อมประสบความสำเร็จ อยู่ที่ใดก็ได้รับความสุขสงบ
แห่งจิตใจ เมื่อเผชิญกับปัญหาอุปสรรคต่าง ๆ ก็สามารถเอาตัวรอดได้ไม่คิดสั้น  

 
การพัฒนาจิตใจโดยการฝึกปฏิบัติการบริหารจิตตามหลักสติปัฏฐาน 4 

1. กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน หมายถึง การตั้งสติกำหนดพิจารณากาย ให้รู้เห็นตามเป็น
จริงว่าเป็นแต่เพียงกาย ไม่ใช่สัตว์บุคคลเราเขา 

2. เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน หมายถึง การตั้งสติกำหนดพิจารณาเวทนาให้รู้เห็นตาม
เป็นจริงว่า เป็นแต่เพียงเวทนา ไม่ใช่สัตว์บุคคลตัวตนเราเขา มีสติรู้ชัดเวทนาอันเป็นสุขก็ดี ทุกข์
ก็ด ีเฉย ๆ ก็ดีทั้งที่เป็นสามิส และเป็นนิรามิสตามที่เป็นไปอยู่ในขณะนั้น 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 85 

3. จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน หมายถึง การตั้งสติกำหนดพิจารณาจิต ให้รู้เห็นตามเป็น
จริงว่า เป็นแต่เพียงจิต ไม่ใช่สัตว์บุคคลตัวตนเราเขา มีสติรู้ชัดจิตของตนที่มีราคะ ไม่มีราคะ ที่มี
โทสะ ไม่มีโทสะ มีโมหะ ไม่มีโมหะ เศร้าหมองหรือผ่องแผ้ว ฟุ้งซ่านหรือเป็นสมาธิ ฯลฯ 
อย่างไรๆ ตามทีเป็นไปอยู่ในขณะนั้นๆ 

4. ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน หมายถึง การตั้งสติกำหนดพิจารณาธรรม ให้รู้เห็นตาม
เป็นจริงว่าเป็นแต่เพียงธรรม ไม่ใช่สัตว์บุคคลตัวตนเราเขา มีสติรู้ชัดธรรมทั้งหลายได้แก่ นิวรณ์ 
5 ขันธ์ 5 อายตนะ 12 โพชฌงค์ 7 อริยสัจ 4 ว่าคืออะไร เป็นอย่างไร มีในตนหรือไม่ เกิดขึ้น 
เจริญบริบูรณ์ และดับไปได้อย่างไร เป็นต้น ตามท่ีเป็นจริงของมันอย่างนั้น 

วิธีการบริหารจิต กล่าวเฉพาะการตั้งสติกำหนดพิจารณากายในอิริยาบถนั่ง โดยการ
กำหนดลมหายใจเข้า-ออก ที่เรียกว่า อานาปานสติ 

ขั้นเตรียม 
1) เลือกสถานที่ที่สัปปายะ เอื้อต่อการปฏิบัติธรรม เป็นสถานที่ที่มีความสงบ เป็นต้น  

2) กำหนดเวลาในการปฏิบัติ โดยเฉพาะในช่วงเวลาที่ว่างเว้นจากภาระงานอื่น ๆ 3) ตั้งใจบูชา
พระรัตนตรัยพร้อมทั้งสมาทานศีล เพื่องดเว้นจากสิ่งที่ก่อให้จิตใจขุ่นมัว เศร้าหมอง  4) ตั้งใจ
สวดสรรเสริญคุณพระรัตนตรัย ให้พอเหมาะแก่เวลา ไม่มากหรือน้อยจนเกินไป 5) ทำจิตใจให้
ผ่องใส คลายความกังวล หรืองดการคิดถึงสิ่งอื่นนอกจากการตั้งใจปฏิบัติ 

ขั้นตอนปฏิบัติ 
1) นั่งขัดสมาธิ เท้าขวาทับเท้าซ้าย มือขวาทับมือซ้าย ตั้งตัวตรง 2) สูดลมหายใจเข้า-

ออกลึก ๆ สัก 4-5 ครั้ง ก่อนที่จะหลับตา 3) เริ่มการกำหนดรู้ลมหายใจเข้า-ออก เช่น เข้ายาว-
ออกยาว เข้าสั้น-ออกสั้น หรืออุณหภูมิของลมเข้า-ออก 4) ในขณะที่หายใจเข้า-หายใจออก 
สามารถกำหนดคำภาวนา ว่าพุทธ-โธ หรือคำภาวนาอื่น ๆ ที่ได้ศึกษาของแต่สำนักด้วยก็ได้ 
ตามความถนัด 5) ปฏิบัติต่อไปจนกว่าสมควรแก่เวลาที่กำหนด หรือจนกว่าจะคลายจากสมาธิ 
6) กล่าวคำแผ่เมตตาเพื่ออุทิศส่วนบุญที่เกิดจากการทำสมาธิให้แก่ตนเองและสรรพสัตว์ทั่วไป
โดยไม่มีประมาณ 

ในการปฏิบัติระยะแรก ๆ จิตอาจฟุ้งซ่าน ต้องหมั่นฝึกฝน ทำบ่อย ๆ จนเกิดความคุ้น
ชิน มีความชำนาญมากขึ้น และที่สำคัญจะทำให้เกิดปัญญาตามมาด้วย (พระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ. ปยุตฺโต), 2553) 
 
การเจริญปัญญาเพ่ือพัฒนาจิตใจ 

ปัญญา แปลว่า ความรอบรู้ในสิ่งที่ควรรู้ คนเราทุกคนต้องอาศัยปัญญาเป็นเสมือนแสง
สว่างส่องทางในการดำเนินชีวิต หมายความว่า ทุกคนที่เกิดมาในโลกนี้จะมีพื้นฐานทางปัญญา
มาแต่กำเนิด เรียกว่า สชาติกปัญญา คือปัญญาที่เกิดมาพร้อมกับชาติ ย่อมมีปัญญาติดตัวมาทุก
คน ซึ่งเหตุที่จะให้เกิดปัญญานั้นมี 3 ประการด้วยกันคอื สุตมยปัญญา คือ ปัญญาที่เกิดจากการ



86 | Vol.8 No.7 (July 2021)                            ปีที่ 8 ฉบับที่ 7 เดือนกรกฎาคม 2564 

ฟัง จินตามยปัญญา คือ ปัญญาที่เกิดจากการคิดค้น และภาวนามยปัญญา คือ ปัญญาที่เกิดจาก
การอบรมฝึกฝนในบทเรียนนี้จะนำมาศึกษาเฉพาะเรื่อง จินตามยปัญญา หรือปัญญาเกิดจาก
การคิดค้น (จิตราภรณ์ วุฒิการณ์, 2563) กล่าวคือ บุคคลบางคนไม่ได้ร่ำเรียนวิชาอะไรจากผู้อ่ืน 
ไม่ได้อ่านตำราหรืออ่านหนังสือใด ๆ ทั้งไม่ได้ฟังการพูดการบรรยายวิชาการจากที่ไหนมาก่อน
เลย แต่บุคคลนั้นได้ทำปัญญาความรอบรู้ของตนให้เกิดขึ้น โดยวิธีคิดหรือค้นคว้าในใจ คิดหา
เหตุผลใดเร ื ่องเร ื ่องหนึ ่งจนเกิดปัญญารอบรู ้อย่างชัดเจนในเรื ่องนั ้น ๆ  เช ่นเดียวกับ
นักวิทยาศาสตร์ได้ทดลองค้นพบกฎและสสารต่าง ๆ ซึ่งยังไม่มีใครพบมาก่อน เป็นต้น ปัญญา
ชนิดนี้ พระพุทธศาสนาเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า โยนิโสมนสิการ คือการกระทำไว้ในใจโดยอุบาย
อันแยบคาย ได้แก่ การใช้ความคิดอย่างถูกวิธี การมองเห็น สิ่งต่าง ๆ แล้วนำมาพินิจพิจารณา
ค้นคว้าสืบหาเหตุผลในสิ่งนั้นให้ตลอดสาย หรือบางทีก็นำไปแยกแยะทำการวิเคราะห์ด้วย
ความคิดอย่างมีระเบียบจนสามารถเข้าใจและเห็นแจ้งประจักษ์ในสิ่งนั้น ตามความเป็นจริงซึ่ง
โยนิโสมนสิการนั้น มี 10 วิธี ดังนี้ 

1. คิดแบบแยกแยะส่วนประกอบ หรือการกระจายเนื้อหา  
2. คิดแบบคุณโทษและทางออก หรือพิจารณาให้เห็นครบทั้ง อัสสาทะ อาทีนวะ และ

นิสสรณะ เป็นการมองสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริงมีลักษณะ 2 ประการ  
 2.1 การที่จะชื่อว่ามองเห็นตามเป็นจริงนั้น จะต้องมองเห็นทั้งด้านดี ด้านเสีย 

หรือทั้งคุณและโทษของสิ่งนั้น ๆ ไม่มองแต่ด้านดีหรือคุณอย่างเดียวและไม่ใช่เห็นแต่โทษหรือ
ด้านเสียอย่างเดียว  

 2.2 เมื่อจะแก้ปัญหา ปฏิบัติ หรือดำเนินวิธีออกไปจากภาวะที่ไม่พึงประสงค์
อย่างใดอย่างหนึ่ง เพียงรู้คุณโทษ ข้อดีข้อเสียของสิ่งที่เป็นปัญหาหรือภาวะที่ไม่ต้องการเท่านั้น 
ยังไม่เพียงพอ จะต้องมองเห็นทางออก มองเห็นจุดหมายและรู้ว่าจุดหมายหรือที่จะไปนั้น คือ
อะไร คืออย่างไร ดีกว่าและพ้นจากข้อบกพร่องจุดอ่อนโทษอย่างไร 

3. คิดแบบสืบสาวเหตุปัจจัย คือ การพิจารณาปรากฏการณ์ที่เป็นผล ให้รู้จักสภาวะที่
เป็นจริง หรือพิจารณาปัญหา หาหนทางแก้ไข ด้วยการค้นหาสาเหตุและปัจจัยต่างๆ ที่สัมพันธ์
ส่งผลสืบทอดกันมาอาจเรียกว่า วิธีคิดแบบอิทัปปัจจยตา หรือคิดตามหลักปฏิจจสมุปบาท  

4. คิดแบบอรรถสัมพันธ์ (คิดหลักการกับความมุ ่งหมาย) คือ พิจารณาให้เข้าใจ
ความสัมพันธ์ระหว่าง ธรรมกับ อรรถ หรือ หลักการกับความมุ ่งหมาย เป็นความคิดที ่มี
ความสำคัญมาก ในเมื่อจะลงมือปฏิบัติธรรมหรือทำการตามหลักการอย่างใดอย่างหนึ่ง เพื่อให้
ได้ผลตรงตามความมุ่งหมาย  

5. คิดแบบแก้ปัญหา (วิธีคิดแบบอริยสัจจ์) เรียกตามโวหารทางธรรมได้ว่า วิธีคิดแห่ง
ความดับทุกข์ จัดเป็นวิธีคิดแบบหลักอย่างหนึ่ง เพราะสามารถขยายให้ครอบคลุมวิธีคิดแบบ 
อ่ืน ๆ ได ้ 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 87 

6. คิดแบบรู้เท่าทันธรรมดา (คิดแบบสามัญลักษณ์) คือมองอย่างรู้เท่าทันความเป็นไป
ของสิ่งทั้งหลาย ซึ่งจะต้องเป็นอย่างนั้น ๆ ตามธรรมดาของมันเอง ในฐานะที่มันเป็นสิ่งซึ่งเกิด
จากเหตุปัจจัยต่าง ๆ ปรุงแต่งข้ึน จะต้องเป็นไปตามเหตุปัจจัย 

7. คิดแบบคุณค่าแท้-คุณค่าเทียม การคิดพิจารณาเกี่ยวกับการใช้สอยบริโภค เป็นวิธี
คิดแบบสกัดหรือบรรเทาความต้องการ ไม่ใช่เข้าครอบงำจิตแล้วชักจูงพฤติกรรมต่อ ๆ ไป สิ่ง
นั้นก็มีคุณค่าแก่เรา  

8. คิดแบบปลุกเร้าคุณธรรม หรือ คิดแบบสร้างสรรค์ มีความสำคัญที ่ทำให้เกิด
ความคิดและการกระทำท่ีดีงามเป็นประโยชน์ในขณะนั้น ๆ  

9. คิดแบบเป็นอยู่ในขณะปัจจุบัน หรือคิดแบบมีปัจจุบันธรรมเป็นอารมณ์ คือ การคิด
ที่สติระลึกรู้อยู่กับสิ่งที่กำลังเกิดขึ้น กำลังเป็นไปอยู่ กำลังรับรู้ หรือกำลังกระทำในปัจจุบันทัน
ทุก ๆ ขณะ 

10. คิดแบบแยกประเด็น การคิดแบบแยกแยะออกให้เห็นแต่ละแง่ละด้านครบทุกแง่
ทุกด้าน ไม่ใช้จับเอาแง่หนึ่งแง่เดียว แล้วมาวินิจฉัยตีคลุมลงไปอย่างนั้นทั้งหมด  หรือประเมิน
คุณค่าความดีความชั่วเป็นต้น (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2542) 
 
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาที่ใช้ในการพัฒนาจิตใจมนุษย์ 

หลักธรรมพุทธศาสนา มีดังนี้ 1) อริยสัจ 4 คือ ความจริงอันประเสริฐ 2) อิทธิบาท 4 
คือ แนวทางสำหรับการใช้ชีวิตให้ประสบความสำเร็จ 3) สังคหวัตถุ 4 คือ หลักธรรมที่เป็น
เครื่องยึดเหนี่ยวน้ำใจคน 4) พรหมวิหาร 4 คือ ธรรมสำหรับผู้เป็นใหญ่ ผู้ปกครอง 5) อริยมรรค 
8 คือ หนทางแห่งการดับทุกข์ 6) โลกธรรม 8 คือ ธรรมดาของโลก  เรื ่องของโลก 7) ความ
กตัญญู คือ ความรู้คุณ หมายถึงความเป็นผู้มีใจกระจ่าง มีสติ  มีปัญญาบริบูรณ์ 8) ทิศ 6 คือ 
บุคคล 6 ส่วน ที่เก่ียวข้องกับตัวเราในสังคม 9) มงคลชีวิต คือ เป็นเครื่องที่ยึดเหนี่ยวและเป็นที่
พึ่งทางใจ 10) สติปัฏฐาน 4 คือ เป็นข้อปฏิบัติเพื่อรู้แจ้ง คือเข้าใจตามเป็นจริงของสิ่งทั้งปวง 
(ปาริชาติ มหาวรรณ, 2557) 

 
สรุป 

การพัฒนาจิตใจคนนั ้นถ ้าจะให้ม ีค ุณภาพมากขึ ้นก ็ต ้องอาศัยหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนาในการนำทางเจริญสติปัญญา เพ่ือให้เกิดความรอบรู้ในสิ่งที่ควรรู้ เพราะเราทุก
คนต้องอาศัยปัญญาในการดำเนินชีวิตที่ถูกต้อง การเพิ่มคุณภาพชีวิตที่ดีควรเน้นที่การพัฒนา
จิตใจตนเองเป็นอันดับแรกเพราะจิตเป็นตัวดำเนินงาน และเป็นแรงงานสำคัญที่สามารถ
ควบคุมการเกิดเรื ่องที่ไม่ดีได้ การพัฒนาจิตใจคน เพื่อล้างสิ่งรบกวนและทำลายจิตใจซึ ่งสิ่ง
เหล่านั้นคอยบีบคั้นจิตใจคนอยู่ตลอดเวลา ทำให้อารมณ์ของคนเราขุ่นมัว เมื่อเกิดการทะเลาะ



88 | Vol.8 No.7 (July 2021)                            ปีที่ 8 ฉบับที่ 7 เดือนกรกฎาคม 2564 

กันจึงเป็นเหตุให้ควบคุมอารมณ์ไม่อยู่ จึงสามารถกระทำการที่ไม่ดีออกไปได้ ธรรมมะของพระ
พุทธองค์ในด้านของสติปัฏฐานสี่ กายานุปัสสนาสติปัฏฐานคือ การดูกาย เวทนานุปัสสนาสติปัฏ
ฐานคือ การดูเวทนา จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐานคือ การดูจิต ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐานคือ การ
มองให้เป็นธรรมชาติที่เป็นเช่นนั้นเป็นอย่างนั้นเราไม่สามารถเปลี่ยนแปลงได้  เมื่อได้ศึกษาเรื่อง
สติและฝึกเจริญสติเป็นประจำ จะทำให้มีสติตั้งมั่น ในการฟัง ไม่เผลอสติ ไม่คิดฟุ้งซ่าน ไม่คิด
และทำกิจอ่ืนที่ไม่เกี่ยวข้อง จึงทำให้มีการคิดพิจารณา ทำความเข้าใจ จดจำ และบันทึกเนื้อหา
ที่สำคัญของคำบรรยายไว้ได้เป็นอย่างดี เป็นเหตุให้ผลของการศึกษาและปฏิบัติดีขึ้น ตามกำลัง
ความสามารถของข้อมูลด้านสติปัญญาทางโลก และข้อมูลด้านสติปัญญาทางธรรมที่มีอยู่ใน
ความจำของคน ผลดีของการดำเนินชีวิตก็สามารถที่จะส่งเสริมสุขภาพจิตให้มีความเข้มแข็ง 
และอดทนต่อความยากลำบากในขณะดำเนินชีวิต รวมทั้งในยามเจ็บป่วยความทุกข์ทางใจก็
น้อยลง ทำให้สามารถต่อสู้กับภารกิจทางกายได้เป็นอย่างดี และสามารถป้องกันความทุกข์ทาง
จิตใจได้ทุกขณะ เพราะเมื่อมีปัญญารู้เท่าทันธรรมชาติ จึงทุกข์ก็ไม่นาน สุขก็ไม่นาน เพราะผู้ที่
ฝึกจิตมาดีแล้วเกิดความเข้าใจในทุกขณะจิตจึงไม่ยึดติดกับสิ่งเหล่านั้น  

 
เอกสารอ้างอิง 
กุศล ิน ศร ียาภ ัย. (2526). การพัฒนาจิตใจ. เร ียกใช ้เม ื ่อ 141 มกราคม 2564 จาก 

http://www.luangta.com/thamma/Thamma_talk_text.php?ID=2359&CatI
D=2 

จิตราภรณ์ วุฒิการณ์. (2563). การเจริญปัญญา. เรียกใช้เมื ่อ 3 กุมภาพันธ์ 2564 จาก 
https://sites.google.com /site/socialbuddhismm6/unit_7/sara_7-2 

ชาญวิทย์ ปรีชาพาณิชพัฒนา. (2564). พรหมวิหาร 4. เรียกใช้เมื่อ 3 กุมภาพันธ์ 2564 จาก 
https://sites.google.com/site/metawatee/hlak-thrrm-thang-sasna/phrhm -
wihar-4 

นครเยอร์. (2556). ศาสนากับการดำเนินชีว ิต. เรียกใช้เมื ่อ 2 กุมภาพันธ์ 2564 จาก 
http://tripopyun. blogspot.com/2013/09/2.html 

ปาริชาติ มหาวรรณ. (2557). หลักธรรมพุทธศาสนา. เรียกใช้เมื่อ 3 กุมภาพันธ์ 2564 จาก 
https: / / sites.  google. com/ a/ web1 . dara. ac. th/ social2 / sara- na-
ru/hlakthrrmphuththsasna 

พระเทพเวที (ป.อ.ปยุตโต). (2531). พัฒนาตน. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิโกมลคีมทอง. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2542). พุทธธรรม (ฉบับปรับปรุงและขยายความ), (พิมพ์ครั้งที่ 

8). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2553). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบับประมวลธรรม (พิมพ์

ครั้งที่ 18). นนทบุรี: เพิ่มทรัพย์การพิมพ์. 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 89 

สุรเกียรติ บัวแก้ว. (2564). การบริหารจิตและเจริญปัญญา. เรียกใช้เมื่ อ 3 กุมภาพันธ์ 2564 
จาก http://www. kr.ac.th/el/02/surakeat/05.html 

Admin. (2557). การพัฒนาตนเองตามแนวทางพระพุทธศาสนา. เรียกใช้เมื่อ 3 กุมภาพันธ์ 
2564 จาก https: / /sites.google.com/site/sasnakabkardarngchiwit/home 
/ hlak- kha- sxnsakhay- khxng- sasna- phrahmn- hindu/ baeb- xyang- kar-
thakhwam-di/kar-phathna-cit-tam-naewthang-khxng-sasna 

Admin.  (2564). การพัฒนาจ ิตใจ. เร ียกใช ้ เม ื ่อ 10 มกราคม 2564 จาก https:// 
discovermerce rcountypa.org /tag/การพัฒนาจิตใจ/ 

 
 

 


