
บทความวชิาการ 
 

การบริหารจัดการ “พทุธศิลป์” และความเปลี่ยนแปลงทางสังคม*  
MANAGEMENT OF "BUDDHIST ART" AND SOCIAL CHANGE 

 
พระครูอุเทศธรรมสาทิส อชิโต (ร่ืนรวย) 

Phrakru Udesdhammasadis Achitho (Ruenruai) 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 
E-mail: adisak.rue@mcu.ac.th 

 
บทคัดย่อ 
  บทความนี้มีวัตถุประสงค์ตั้งใจเขียนขึ้นเพื่อให้เกิดความเข้าใจในการบริหารจัดการวัด
ของเจ้าอาวาสที่มีโบราณสถานในการบริหารจัดการ การรักษาและเผยแผ่พระพุทธศาสนาใหม้ี
ความเจริญก้าวหน้าและมั่นคงยั่งยืนถาวรถึงชนรุ่นหลัง เจ้าอาวาสมีความสำคัญเป็นอย่างมาก 
ในการที่จะเข้าใจในการบริหารจัดการให้การร่วมมือของประชาชนและองค์กรท้องถิ่น โดยมีเจ้า
อาวาสเป็นผู้นำและการสร้างความเข้าใจให้เป็นอันหนึ่งอันเดียวกันของวัดถึงสถานที่สำคัญใน
พระพุทธศาสนา โดยเฉพาะศาสนสถานอุโบสถที่สำคัญของวัด ได้แก่ วิหาร พระพุทธรูป 
ภาพเขียนที่มีเนื้อหาเกี่ยวกับพระพุทธศาสนา พุทธประวัติ หลักธรรม และวิถีชีวิตชาวบ้าน   
เป็นมรดกเชิงประวัติทางพระพุทธศาสนา รวมทั้งการสนับสนุนจากภาครัฐภาคเอกชนและ  
ภาคประชาชน ในการเข้าไปช่วยเหลือเกื ้อกูล ดูแลรักษาทำนุบำรุงโบราณสถาน ดังนั้น        
การบริหารของหน่วยงานใด ๆ ก็ตามรวมทั ้งการบริหารงานของพระสังฆาธิการต้องมี
องค์ประกอบหรือทรัพยากรที่มีความสำคัญ และต้องเป็นพื้นฐานในการบริหารนั้น ซึ่งประกอบ
ไปด้วย เงิน วัสดุสิ ่งของ และการจัดการด้านเครื ่องมือ เครื ่องจักร รวมถึงอ ำนาจหน้าที่ 
ระยะเวลาในการทำงานและความสะดวกต่าง ๆ ในการทำงาน นอกจากนี้วัดยังเป็นแหล่งรวม
สรรพวิชา โดยเฉพาะงานพุทธศิลป์ซึ ่งมีความงดงามและแฝงความหมายแห่งหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนา ส่งผลให้งานพุทธศิลป์เป็นส่วนสำคัญส่วนหนึ่งของวัฒนธรรมไทย สะท้อน
ลักษณะนิสัย บุคลิกภาพของคนไทยที่มีความสุภาพ รักสงบ แจ่มใส เป็นสื่อการเรียนรู้ที่ สร้าง
ความรู้ ความเข้าใจ และจินตนาการที่ส่งผลเชิงบวกต่อพฤติกรรมของคนในสังคมให้อยู่ร่วมกัน
อย่างมีความสุข เป็นประโยชน์ต่อส่วนรวมมีความก้าวหน้าเปลี ่ยนแปลงไปตามยุคสมัย        
การบริหารจัดการพุทธศิลป์พร้อมกับการศึกษาศิลปวัฒนธรรมสมัยประวัติศาสตร์ 
คำสำคัญ: พุทธศลิป์, การบริหารจัดการ, ความเปลี่ยนแปลงทางสังคม  

 
* Received 15 April 2021; Revised 22 April 2021; Accepted 10 May 2021 



110 | Vol.8 No.6 (June 2021)                            ปีที่ 8 ฉบับที่ 6 เดือนมิถุนายน 2564 

Abstracts 
  This article is intended to be written to provide an understanding of the 
temple administration of the abbot with its archaeological sites. Maintaining and 
spreading Buddhism for prosperity and stability to the future generations. The 
abbot is very important to understand the cooperative management of people 
and local organizations. With the abbot leading and creating a unified 
understanding of the temples of important places in Buddhism in particular, 
important places of worship of the temple are Vihara Buddha images, paintings 
that contain Buddhist content, Buddhism, history, principles and the way of life 
of the villagers. It is a historical Buddhist heritage. Including support f rom the 
public, private and public sectors to help and support to maintain and maintain 
the ancient sites Therefore, the administration of any department, including the 
administration of the monks, must have an important element or resource. And 
must be the basis for that administration This includes money, material, 
material and handling of tools and machines as well as authority. Length of 
work and ease of work in addition, the temple is a center of subjects. Especially 
the Buddhist art, which has beauty and connotation of Buddhist principles as a 
result, Buddhist art is an important part of Thai culture. Reflect personality the 
personality of the Thai people who are polite, peaceful, and cheerful, is a 
learning medium that creates knowledge, understanding and imagination that 
positively affect the behavior of people in society to live together happily. It is 
beneficial to the public and has progressed to change according to the era of 
the administration of Buddhism along with the study of art and culture, 
historical period. 
Keywords: Buddhist Art, Management, Social change 
 
บทนำ 
  โบราณสถานหรือสถาปัตยกรรมและสิ่งก่อสร้างต่าง ๆ ที่มนุษย์สร้างสรรค์ไว้ประดับ
โลก เป็นมรดกส่วนรวมของมนุษยชาติและเป็นเครื่องเตือนใจเราว่า มนุษย์ทุกเชื้อชาติต่างก็มี
ส่วนช่วยให้เกิดมีอารยธรรมขึ้นในโลก โบราณสถานเตือนเราระลึกว่า ความเจริญทางเทคนิค
และวิชาการได้เจร ิญควบคู ่ก ันกับความชื ่นชมบูชาในสิ ่งสวยงาม ประเทศไทยมีมรดก           
ทางวัฒนธรรมที่ได้ตกทอดสืบต่อกันมาไม่ขาดสายในหลายยุคหลายชั่วอายุคน ซึ่งเป็นหลักฐาน



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                             Journal of MCU Nakhondhat | 111 

ทางประวัติศาสตร์ และเป็นสิ่งที่บ่งบอกถึงเกียรติภูมิของแผ่นดินที่มีมาช้านาน อันเป็นสิ่งที่
บรรพชนได้สั่งสมไว้ ซึ่งเป็นเครื่องหมายแห่งความเจริญทางวัฒนธรรม (วีระ เปล่งรัศมี, 2543) 
  สถาบันทางศาสนามีบทบาทต่อการดำรงชีวิตมากที่ส ุดสถาบันหนึ่ง วัดได้กลาย      
เป็นศูนย์รวมของสังคมในด้านต่าง ๆ เช่น เป็นโรงเรียน โรงพยาบาล นอกจากนั้นวัดก็ยังถือว่า
เป็นแหล่งรวบรวมของงานศิลปกรรมที ่สำคัญของชุมชน ด้านจิตรกรรม ประติมากรรม 
วรรณกรรม นาฏกรรม และสถาปัตยกรรม (พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) , 2543)       
พุทธศิลป์ มีรากฐานที่ผูกพันกับวิถีดำเนินชีวิตของผู้คนในสังคมไทย ภาพเขียน พุทธปฏิมา 
สิ่งก่อสร้าง วรรณกรรม กระทั่งแม้การตกแต่ง ซึ่งศิลปะแขนงต่าง ๆ ได้รับการกล่าวขานว่า  
เป็นพุทธศิลป์” ด้วยเหตุผล คือ เพราะสร้างขึ้นในปริมณฑลของวัด มีเนื้อหาสาระและเกี่ยวข้อง 
กับพระศาสดา เช่น พุทธประวัติ พุทธปฏิมา ฯลฯ เกี่ยวข้องกับคําสอน โดยอาศัยวิธีการต่าง ๆ 
เช่น ทฤษฎีสามโลกในไตรภูมิ และอีกประการหนึ่ง เพราะศิลป์หรือช่างจะแสดงเจตจํานง      
ในการเนรมิต ศิลปกรรมด้วยพลังศรัทธา และเป็นพุทธบูชา (สงวน รอดบุญ, 2526) 
  พุทธศิลป์ ที่เกิดขึ้นภายในวัดทั้งภาคเหนือ ภาคอีสาน ภาคกลาง และภาคใต้ นับได้ว่า
เป็นมรดกทางวัฒนธรรมอันล้ำค่า ที่ไม่สามารถประเมินค่าได้ และเปรียบเสมือนเป็นเอกลักษณ์
ของความเป็นไทยเพราะภายใน พุทธศิลป์ ว ิหาร มีศิลปวัฒนธรรมที ่สะท้อนให้เห็นถึง       
อารยธรรมและความเจริญของชาติที่มีความศรัทธาทางพระพุทธศาสนา และเป็นแหล่งสถานที่
รวมการศึกษาที ่สามารถศึกษาย้อนกลับไปได้ในด้านประวัติศาสตร์โบราณคดีวัฒนธรรม 
ศิลปกรรม สถาปัตยกรรม เป็นต้น รวมทั้งการเชื่อมโยงความเป็นมาของวัฒนธรรมกับชุมชน
และการตั้งถิ่นฐานของชุมชนในภาคพื้นที่ต่าง ๆ นอกจากนี้พุทธศิลป์ ในวัดยังเป็นทรัพยากร
การท่องเท ี ่ยวที ่ประกอบด้วยสภาพแวดล้อมทางธรรมชาติท ี ่สวยงาม สงบ ส ันโดษ               
ตามหลักพระพุทธศาสนาอีกด้วย (พระครูภัทรจิตตาภรณ์ และคณะ, 2563) 
  โบราณสถานเป็นสิ่งก่อสร้างเพื่อระลึกถึงอดีต “โบราณสถาน” เป็นคำที่มีมานานแล้ว
ตั้งแต่เมื่อครั้งที่มีการจัดทำพจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถานเล่มแรก พ.ศ. 2493 ก็ปรากฏ
คำว่าโบราณสถาน ซึ่งให้ความหมายไว้ว่า “สถานที่ก่อสร้างซึ่งเป็นของโบราณ” ต่อมามีการ
ชำระพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถานเสียใหม่ในปี พ.ศ. 2525 คำว่าโบราณสถาน จึงได้
เปลี่ยนความหมายไปเป็น “สิ่งที่เคลื่อนที่ไม่ได้ เช่น วิหาร วัง มีอายุเก่ากว่า 100 ปีขึ้นไป” และ
เพ่ิมความหมายทางกฎหมายไว้ด้วยว่า หมายถึง “อสังหาริมทรัพย์ ซึ่งโดยอายุหรือโดยลักษณะ
แห่งการก่อสร้าง หรือโดยหลักฐานเกี่ยวกับประวัติของอสังหาริมทรัพย์นั้น เป็นประโยชน์ในทาง
ศิลปะประวัต ิศาสตร์ หรือโบราณคดี ทั ้งนี ้  ให้รวมถึงสถานที ่ท ี ่ เป ็นแหล่งโบราณคดี             
แหล่งประวัติศาสตร์ และอุทยาประวัติศาสตร์ด้วย” (กรมศิลปากร, 2553) 
  ศาสนาทุกศาสนานั้น มุ่งให้มนุษย์มีชีวิตที่ดี มีศีลธรรมประจำใจ พุทธศิลป์ตามความ
เข้าใจแบบทั่วไป คือ งานศิลปะที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา ได้แก่ สถาปัตยกรรม วิหาร 
ประติมากรรม เช่น พระพุทธรูป จิตรกรรม เช่น ภาพเขียนฝาผนัง ซึ่งเป็นเรื่องราวเกี่ยวกับ  



112 | Vol.8 No.6 (June 2021)                            ปีที่ 8 ฉบับที่ 6 เดือนมิถุนายน 2564 

พุทธประว ัต ิหร ือปร ิศนาธรรม ฯลฯ เป ็นต ้น ล ักษณะการแสดงออกของงานศิลปะ                   
ที ่เกี ่ยวกับพระพุทธศาสนาในปัจจุบัน มีความหลากหลาย ทั ้งรูปแบบและเนื ้อหามากขึ้น 
(กบินทร์ เตชวงศ์, 2564) ดังนั้นการรับรู้ถึงคุณค่าของความงามต่องานศิลปะ จำเป็นต้องอาศัย
การวิพากษ์วิจารณ์งานศิลปะขึ้นมา เพื่อให้ผู ้ชมในสังคมรับทราบถึงความคิดของศิลปินที่
สร้างสรรค์งานออกมาในสังคม ซึ่งการวิจารณ์งานพุทธศิลป์ ต้องมีการใช้หลักเกณฑ์ทางวิชาการ 
เพ่ือให้ผู้ชมในสังคมได้เข้าใจและยอมรับในงานศิลปะชิ้นนั้น ๆ  
  ในบทความนี้จึงขอนำเสนอเนื้อหาเกี่ยวกับการบริหารจัดการพุทธศิลป์ของไทยซึ่งเป็น
องค์ประกอบสำคัญของวัดในพุทธศาสนา ที่จำเป็นต้องมีความรู้เพื่อช่วยให้บุคลากรในประเทศ 
ในองค์การต่าง ๆ ได้มีส่วนร่วมในการทำนุบำรุงศิลปวัฒนธรรม ขนบธรรมเนียมประเพณี      
อันดีงามของไทย ที่สามารถนำมาบูรณาการกับการเรียนการสอน การวิจัย และการบริการ
วิชาการแก่สังคม 
  ในสมัยอดีตเชียงแสน สุโขทัย อู่ทอง อยุธยา และกรุงรัตนโกสินทร์ เป็นต้น พุทธศิลป์
ของไทยผ่านการหล่อหลอมและผสมผสานของวัฒนธรรม โดยดั ้งเดิมมีรากเหง้ามาจาก
ว ัฒนธรรมอินเด ีย ต ่อมาผสมผสานกับว ัฒนธรรมจีน และชาติทางตะว ันตก แต่เป็น             
การผสมผสานด้วยความชาญฉลาดของช่างไทย จึงยังคงรักษารูปแบบที่เป็นเอกลักษณ์ของไทย
ไว้ได้อย่างเด่นชัด สามารถถ่ายทอดลักษณะความงดงาม ความประณีตวิจิตรบรรจง และ
ลักษณะของความเป็นชาติไทย ที่รุ่งเรืองมาแต่โบราณ ให้โลกประจักษ์ได้  การกำหนดรูปแบบ
พุทธศิลป์ทั ้งทางด้านสถาปัตยกรรม ประติมากรรม จิตรกรรมก็เป็นสิ ่งหนึ ่งที ่มี ค ุณค่า         
“พุทธศิลป์นี ้จะมีร ่องรอยทางประวัติศาสตร์  ข้อมูลทางด้านประวัติศาสตร์ โบราณคดี 
สถาปัตยกรรม ศิลปกรรม ซึ่งเป็นเครื่องแสดงประวัติความเป็นมาอันเก่าแก่ของชุมชนของชาติ” 
รวมทั้งเป็นแหล่งศึกษาและเรียนรู้ตลอดชีวิตซึ่งสอดคล้องกับแนวความคิด ความเชื่อของบุคคล
ในท้องถิ่นนั้น ๆ ในแต่ละยุคแต่ละสมัย ในส่วนของช่างที่ได้ลงมือเขียนศิลปะลงในสมัยใดก็ย่อม
มีเอกสักษณ์สามารถถ่ายทอดความเป็นไปและสิ่งแวดล้อมในสมัยนั้นเอาไว้ในจิตรกรรมที่ท่าน
สร้างขึ ้นในยุคนั ้น ๆ ด้วยและด้านเอกลักษณ์การแสดงการรับรู ้หรือความเข้าใจถึงที ่มา       
สถานที่ตั้ง ชนชาติ ความเชื่อ ศาสนา ขนบธรรมเนียมและวัฒนธรรมของชุมชนใดชุมชนหนึ่ง 
หรือประเทศใดประเทศหนึ่ง (พระเทพปริยัติสุธี (วรวิทย์ คงฺคปญฺโญ), 2545) 
  ประเทศไทยมีสมบัติวัฒนธรรมมากมาย ปรากฏย้อนหลังไปนับเป็นหมื่นปี มีทั้งที่เป็น
ของที่คนสร้าง หรือดัดแปลงขึ้นสำหรับใช้สอย เช่น ถ้วยชาม สำหรับเป็นเครื่องมือ หรืออาวุธ 
เช่น มีด หอก ฯลฯ เป็นต้น พุทธศิลป์ เป็นทรัพยากร เป็นวัฒนธรรมประเภทหนึ่ง ที่มนุษย์     
ใช ้สต ิป ัญญา ความร ู ้  และความสามารถสร ้างข ึ ้นใหม ่ท ั ้ งหมด  หร ือด ัดแปลงจาก
ทรัพยากรธรรมชาติให้เป็นประโยชน์ต่อตน และสังคม ในสมัยนั ้น ๆ สถานที ่เหล่านั้น          
เมื่อตกทอดเป็นมรดกมาถึงคนรุ่นหลังก็กลายเป็นโบราณสถาน “โบราณสถานจึงเป็นหลักฐาน
ประวัติศาสตร์ประเภทหนึ่งที ่บอกความเป็นมาของบรรพบุรุษที ่อยู ่ในสังคมระดับต่าง  ๆ     



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                             Journal of MCU Nakhondhat | 113 

ตั้งแต่กลุ่มชนขนาดเล็กจนถึงหมู่บ้าน เมือง และประเทศชาติ ต่อเนื่องมาจนถึงสมัยปัจจุบัน” 
ประวัติศาสตร์หรือความเป็นมาดังกล่าวนั ้นแสดงให้เห็นถึงพัฒนาการของผู ้สร้างในอดีต      
ส่วนการอนุรักษ์โบราณสถานเหล่านั้นไว้ใช้ประโยชน์ในกิจกรรมบ้านเมืองอย่างเต็มที่ก็เป็น
หน้าที่ของคนรุ่นปัจจุบันต่อ ๆ ไปในการอนุรักษ์เป็นคุณค่าของโบราณสถานที่ภาคภูมิใจของคน
ในสังคมที่เกี ่ยวข้องกับขนบธรรมเนียมจารีตประเพณี และสามารถที่จะรักษามรดกทาง
วัฒนธรรมได้เป็นอย่างดีสำหรับการบริหารจัดการนั ้นต้องมีความโปร่งใสด้วย เป็นต้น        
(พิสิฐ เจริญวงศ,์ 2542) 
  สถานการณ์การบริหารจัดการพุทธศิลป์ภายในวัด ปัจจุบันนี้ยังติดอยู่กับรูปแบบ    
การบริหารในรูปแบบเดิม ๆ ที่ย่ำอยู่กับที่ คือ ไม่ได้รับการพัฒนาในรูปแบบที่ถูกต้องตาม
หลักการ พ.ร.บ. และมีการวางยุทธศาสตร์ในการบริหารจัดการพุทธศิลป์ภายในวัดที่เป็นระบบ
และรูปธรรมที่ดี และเหมาะสมในสถานการณ์ยุคปัจจุบัน ที่มีความเจริญก้าวหน้าด้วยเทคโนโลยี
สมัยใหม่ เจ้าอาวาสที่มีหน้าที่รับผิดชอบในการดูแลพุทธศิลป์ การซ่อม บูรณะ หรือสงวนรักษา
นั้น จะต้องกระทำอย่างระวัง มิให้เสียหายไปกว่าเดิม ทั้งนี้เพื่อรักษาคุณค่าทางประวัติศาสตร์
ของพุทธศิลป์ ของสิ ่งนั ้น ๆ ล้วนแต่เน้นเรื ่องการรักษาให้คงคุณค่าของเดิม ซึ ่งก่อให้เกิด       
การเปลี่ยนแปลงหลายด้าน เช่น ด้านเศรษฐกิจ สังคม สภาพแวดล้อม วัฒนธรรมและสังคม 
เป็นต้น ดังนั้น การบริหารจัดการพุทธศิลป์ภายในวัดจึงมีปัญหาในด้านต่าง ๆ เกิดขึ้นมากมาย 
ขาดการแก้ไขที่ดี ซึ่งสอดคล้องกับ “การบริหารจัดการวัดที่เหมาะสม และกลายเป็นวัดร้าง 
ปัญหาเหล่านี้ยังไม่ได้รับการแก้ไขอย่างถูกต้องถูกหลักการบริหารจัดการวัดที่เหมาะสมดีงาม
จากคณะสงฆ์นัก และจะกลายเป็นสาเหตุใหญ่ ส่งผลเสียหายถึงความทรุดโทรม เสื่อมสลาย   
ของพระพุทธศาสนาในประเทศไทย ในภายหน้าอีกด้วย” (พระครูวิสุทธานันทคุณ (สุรศักดิ์ วิ
สุทธาจาโร), 2557) 
  กล่าวได้ว่า วัดที่มีพุทธศิลป์เป็นทัศนูปกรณ์ในการสอนธรรมะได้อย่างดี เมื่อศึกษา
ความหมายของพ ุทธศ ิ ลป ์ ให ้ ล ึ กซ ึ ้ งล ง ไปแล ้ ว  จะ เห ็นว ่ า เป ็ น เร ื ่ อ งของธรรมะ                       
ในทางพระพุทธศาสนาทั ้งส ิ ้น การอนุร ักษ์พ ุทธศิลป์ จ ึงม ีค ุณค่าในการดำรงส ืบต่อ
พระพุทธศาสนา และเป็นการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ด้วยเหตุผลดังกล่าว เจ้าอาวาสที่เป็น
ผู้บริหารจัดการ จึงมีความจําเป็นที่จะต้องศึกษาความรู้เกี่ยวกับการบริหารจัดการพุทธศิลป์     
ในวัด เพื่อจะได้ตระหนักถึงปัญหาทางด้านความรู้ทางการบริหารพุทธศิลป์เพื่อความยั่งยืน  
เป็นแหล่งท่องเที ่ยวและเป็นสถานที่พักผ่อนของประชาชน ดังนั ้น ผู ้เขียนจะได้นำเสนอ
ตามลำดับ 
 
 
 



114 | Vol.8 No.6 (June 2021)                            ปีที่ 8 ฉบับที่ 6 เดือนมิถุนายน 2564 

การบริหารจัดการพุทธศิลป์ 
  การบริหารจัดการพุทธศิลป์ ต้องมีความรู้ความเข้าใจเกี ่ยวกับการบริหารจัดการ    
พุทธศิลป์และต้องเข้าใจว่าความหมายของการบริหารจัดการอะไรได้บ้าง และการบริหารจัดการ
ทำอะไรได้บ้างในสถานที่ที่มีโบราณสถาน ณ ที่ของตน มีหลายวิธี วิธีหนึ่งเป็นการเสริมความ
มั่นคง และอีกวิธีหนึ่ง คือ การบูรณะบางส่วนหรือทั้งหมดเพื่อปรับฐานใหม่ ไม่ให้ทรุด เป็นต้น 
ด้วยเหตุนั้นการบริหารจัดการวัด คือ การปกครองบังคับบัญชากำกับดูแลให้มีความเป็นระเบียบ
เร ียบร้อยให้ดำเนินกิจกรรมโครงการดูแลโบราณสถานต่าง ๆ ของวัดให้สำเร ็จด้วยดี               
มีประสิทธิภาพสูงสุด การบริหารเป็นสิ่งที่จะต้องเรียนรู้ให้ทันต่อการเปลี่ยนแปลงของสังคมใน
ยุคปัจจุบัน เพราะการทำงานจะประสบความสำเร็จหรือล้มเหลวนั้น นักบริหารมีเทคนิคและ
วิธีการทำงานไม่เหมือนกัน โดยเฉพาะการบริหารวัดซึ ่งเป็นสถานที่ที ่ม ีความใกล้ชิดกับ
ประชาชน อีกทั้งเป็นแหล่งรายได้ให้ชุมชนและประเทศ ทั้งทางตรงและทางอ้อมจากการที่   
เป็นสถานที่ท่องเที่ยว สร้างกิจกรรมต่าง ๆ อันสืบเนื่องจากการท่องเที่ยว พร้อมกับการศึกษา
หาความรู้ เป็นต้น  
  ในสถานการณ์ปัจจุบัน เมื่อเจ้าอาวาส เป็นผู้มีอำนาจ ในการดูแลบริหารจัดการวัด 
จะต้องมีความรู้ความสามารถในการบริหารจัดการโบราณสถาณ แต่เจ้าอาวาส ไม่รู้กฎหมาย
ด้านการอนุรักษ์โบราณสถานและโบราณวัตถุ ดังนั้นพุทธศิลป์ภายในวัดจึงถูกทำลายไม่จบสิ้น 
สาเหตุหนึ่งของปัญหาการทุบทำลายโบราณสถานภายในวัดวาอาราม คือพระสงฆ์ไม่รู้กฎหมาย 
ตามที่ พระราชบัญญัติโบราณวัตถุโบราณสถาน ว่าโดยเฉพาะมาตรา 10 พ.ร.บ โบราณสถาน 
โบราณวัตถุ ศิลปวัตถุและพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ พ.ศ. 2504 ระบุไว้ว่า “ห้ามมิให้ผู ้ใด
ซ่อมแซม แก้ไข เปลี่ยนแปลง รื้อถอน ต่อเติม ทำลาย เคลื่อนย้ายโบราณสถาน หรือส่วนต่าง ๆ 
ของโบราณสถาน หรือขุดค้นสิ่งใด ๆ หรือปลูกสร้างอาคารภายในบริเวณโบราณสถาน เว้นแต่
จะกระทำตามคำสั่งของอธิบดี หรือได้รับอนุญาตเป็นหนังสือจากอธิบดี” ดังนั้นเจ้าอาวาสผู้มี
หน้าที่บริหารจัดการต้องศึกษาเรียนรู้ให้เข้าใจอย่างท่องแท้ เป็นต้น (สำนักงานคณะกรรมการ
กฤษฎีกา, 2504) 
  พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน ได้ระบุความหมายไว้ว่า โบราณสถาน หมายถึง สิ่ง
ที่เคลื่อนที่ไม่ได้ เช่น วิหาร วัง มีอายุเก่ากว่า 100 ปีขึ้นไปหรือเป็นอสังหาริมทรัพย์ซึ่งโดยอายุ
หรือโดยลักษณะแห่งการก่อสร้าง หรือโดยหลักฐานเกี่ยวกับประวัติของอสังหาริมทรัพย์นั้น 
เป็นประโยชน์ในทางศิลปะประวัติศาสตร์ หรือโบราณคดี ทั้งนี้รวมถึงสถานที่ที ่เป็ นแหล่ง
โบราณคดี แหล่งประวัติศาสตร์ และอุทยานประวัติศาสตร์ (ราชบัณฑิตยสถาน, 2552) 
  จากความหมายข้างต้นพอสรุปความได้ว่า พุทธศิลป์ เป็นทรัพยากรที่มีคุณค่าทางจิตใจ
ของประชาชน แสดงให้เห็นถึงความเจริญรุ่งเรืองของชาติ บุคลากรและผู้เกี่ยวข้อง จึงต้องมี
ความรู้ความเข้าใจในชนิด คุณสมบัติและกระบวนการในการชำรุดเสื่อมสภาพของโบราณสถาน



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                             Journal of MCU Nakhondhat | 115 

โบราณวัตถุ และศิลปวัตถุ เพื่อจะได้สามารถพิจารณาหาทางอนุรักษ์โบราณสถาน โบราณวัตถุ
และศิลปวัตถุต่าง ๆ ให้ยั่งยืนคู่กับชาติสืบไปได้ 

 
พุทธศิลป์ 
  ศิลปะสามารถเป็นสื่อให้เราเข้าถึงความดีและความจริงได้  เป็นสื่อนำผู้คนเข้าถึงมิติ    
ที่ลึกซึ้งสูงสุดทีใ่นทางศาสนธรรมได้ ส่วนด้านความหมายของพุทธศิลป์ เนื่องจากพุทธศิลปเ์ป็น
งานศิลปะที่มาจากพุทธศาสนาจึงมีพัฒนาการมาโดยตลอดและมีผู ้ให้ความหมายไว้ในทาง
เดียวกัน ในพระพุทธศาสนายังมีความชื ่นชม ยินดีกับความงามของธรรมชาติ ความรู ้สึก    
ความนึกคิด ความเข้าใจ และรู้จักการปล่อยวาง สามารถเป็นสื่อในการเข้าใจ เข้าถึงธรรมมะที่
ลึกซึ้งได้ เราจะได้ยินคำว่าพุทธศิลป์บ่อยครั้งมาก และในบางมหาวิทยาลัย ก็มีการจัดการศึกษา
ในสาขานี ้โดยตรง มีการเปิดการเรียนการสอนในสาขานี ้ ความหมายที่แท้จริงของคำว่า      
พุทธศิลป์ ว่ามีความเป็นมาอย่างไร และมีเนื้อหา เกี่ยวข้อง และครอบคลุมไปถึงอะไร และ
อย่างไรบ้าง พุทธศิลป์ จ ึงเป ็นศิลปกรรมที ่สร ้างข ึ ้นมาเพื ่อสนองตอบและร ับใช้งาน         
ทางด้าน พระพุทธศาสนาโดยตรง ทั้งในด้าน จิตรกรรม ประติมากรรม และสถาปัตยกรรม   
โดยไม่เลือกว่าจะเป็นลัทธิมหายาน หรือเถรวาท 
  พุทธ ความหมาย คือ ท่านผู้ตรัสรู้แล้ว ผู้ตรัสรู้ ผู้ตื่นแล้ว ผู้เบิกบาน ท่านผู้รู้อริยสัจสี่
อย่างถ่องแท้ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) , 2553) ศิลปะ ความหมาย คือ ฝีมือ     
ความฉลาดในฝีมือ การแสดงออกมาให้ปรากฏอย่างงดงามน่าชม วิชาที่ใช้ฝีมือวิชาชีต่าง  ๆ 
ศิลปะ หรือ ศิลป์ เป็นการกระทำหรือขั ้นตอนของการสร้างชิ ้นงานศิลปะ โดยมนุษย์เป็น         
ผู้สร้างสรรค์สุนทรียภาพ จินตนาการ หรือการสร้างจากอารมณ์ในภาวะต่าง  ๆ ของมนุษย์    
จนเป็นผลงานแห่งความคิดและการรังสรรค์ที่แสดงออกมาในรูปลักษณะที่แตกต่างกันออกไป 
ก่อให้เกิดอารมณ์ ความรู้สึก ในความงดงามความชอบ ความพึงพอใจ ความประทับใจ หรือ 
เกิดความสะเทือนใจ มีอารมณ์ ชื่นชม ชอบ รักไม่พอใจ เกลียด ชิงชัง เป็นต้น  
  พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) ได้อธิบายความหมายไว้ว่า เจดีย์ที ่เคารพนับถือ 
บุคคลสถานที่ หรือวัตถุที่ควรเคารพบูชา เจดีย์เกี่ยวกับพระพุทธเจ้ามี 4 อย่าง คือ 
   1. ธาตุเจดีย์ บรรจุพระบรมสารีริกธาตุ  
   2. บริโภคเจดีย์ คือ สิ่งหรือสถานที่พระพุทธเจ้าเคยทรงใช้สอย  
   3. ธรรมเจดีย์ บรรจุพระธรรม คือ พุทธพจน์  
   4. อุทเทสิกเจดีย์ คือ พระพุทธรูปในทางศิลปกรรมไทย หมายถึง สิ่งที่ก่อเป็น
ยอดแหลมเป็นที่บรรจุสิ ่งที่เคารพนับถือ เช่น พระธาตุ และอัฐิบรรพบุรุษ (พระราชวรมุนี 
(ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2551) 
  จากความหมายดังกล่าวสรุปได้ว่า พุทธศิลป์ เป็นงานศิลปะที่ช่าง/ศิลปินสร้างขึ้น
เกี ่ยวข้องกับพุทธศาสนา หรือสร้างขึ ้นเพื ่อร ับใช้พุทธศาสนา ดังนั ้น พุทธศิลป์ จ ึงมี             



116 | Vol.8 No.6 (June 2021)                            ปีที่ 8 ฉบับที่ 6 เดือนมิถุนายน 2564 

ความหมายถึงงานศิลปะที่สร้างขึ้นมาเพื่อเป็นการอุทิศ และรับใช้ด้านพระพุทธศาสนาโดยตรง 
ก่อให้เกิดความศรัทธา ความเชื่อ ความเลื่อมใส ในพระพุทธศาสนาโดยอาศัยองค์รวมของ    
การสืบทอด อายุพระพุทธศาสนาให้ยั่งยืนสืบไป 
 
การอนุรักษ์และการบริหารจัดการพุทธศิลป์ 
  พุทธศิลป์ไม่ใช่ทรัพยากรธรรมชาติ ซึ ่งเกิดขึ้นได้เอง แต่เป็นทรัพยากรวัฒนธรรม
ประเภทหนึ่งที่มนุษย์ใช้สติปัญญาและความรู้ความสามารถสร้างขึ้นใหม่ทั้งหมดหรือดัดแปลง
จากทรัพยากรธรรมชาติให้เป็นประโยชน์สังคมในสมัยนั้น ๆ การบริหารพุทธศิลป์ในปัจจุบันนั้น
ได้เปลี่ยนรูปแบบ วิธีการในการอนุรักษ์สิ ่งเหล่านั้นไว้ใช้ประโยชน์อย่างเต็มที่ ทรัพยากร
วัฒนธรรมเป็นของเปราะบาง การจะซ่อม บูรณะ หรือสงวนรักษานั้น ต้องระวังไม่ให้เสียหายไป
กว่าเดิม หรือทำขึ ้นใหม่ซึ ่งกลับเป็นการทำลายคุณค่า ทางประวัติศาสตร์ศิลปกรรม และ   
ความเป็นพุทธศิลป์ของสิ่งของนั้น ๆ  
  แนวคิดในปัจจุบ ันการบริหารจัดการทางด้านพระพุทธศาสนาหรือพุทธศ ิลป์               
มีความซับซ้อนมากยิ่งขึ ้น เนื่องจากมีปัจจัยหลายอย่าง ที่มีความเกี่ยวเนื่องกับการบริหาร
จัดการที่ต้องบริหารจัดการควบคู่ไปกับการดูแล สามารถสรุปไดด้ังนี้ 
   1. การบริหารจัดการศาสนบุคคล ได้แก่ การบริหารจัดการพระภิกษุสามเณร
ที่อยู่อาศัยในวัดหรือชุมชนเดียวกันที่อาศัยอยู่ 
   2. การบริหารจัดการศาสนธรรม ได้แก่ หลักธรรมคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า
ที่จะต้องยึดเป็นหลักเสมอในการบริหารจัดการงานนั้น ๆ จะละเลยไม่ได้ซึ ่งประกอบด้วย    
พระธรรมและพระวินัย 
   3. การบริหารจัดการศาสนสถาน ได้แก่ ศาสนวัตถุหรือ ศาสนสมบัติ ได้แก่ 
วัดและทรัพย์สินต่าง ๆ ทั้งท่ีเป็นสังหาริมทรัพย์และ อสังหาริมทรัพย์ 
   4. การบริหารจัดการศาสนพิธี  ได้แก่ กิจกรรมต่าง ๆ ที ่เกี ่ยวเนื ่องด้วย
พระพุทธศาสนาและชุมชน อันจัดเป็นองค์ประกอบอย่างหนึ ่งที ่ทำให้พระพุทธศาสนา             
มีความเก่ียวพันธ์กับสังคมทั่วไปองค์ประกอบที่เกี่ยวเนื่องกับการบริหารจัดการวัด (กรมศาสนา, 
2546) 
  การอนุรักษ์พุทธศิลป์นั ้น หากกล่าวโดยพื ้นฐานแห่งพระธรรมวินัย กล่าวได้ว่ า         
เป ็นบทบาทในการด ูแลร ักษาพุทธศ ิลป ์ในฐานะที ่ เป ็นศาสนสมบัต ิ  หร ือ สมบ ัต ิ ใน
พระพุทธศาสนา พระพุทธเจ้าทรงมีวิธีและแนวทางที่จะดูแลศาสนสมบัติวัด  ให้ดูดีมีระเบียบ
เพื่อที่ใครมาพบเห็นจะได้มีความเลื่อมใสในบวรพระพุทธศาสนา พระองค์ทรงบัญญัติพระวินัย
เอาไว้ในสิกขาบทปาจิตตีย์ หมวด ภูตคามวรรค ในข้อที่ 4 ความว่า “อนึ่ง ภิกษุใดวางไว้แล้วก็ดี 
ให้วางไว้แล้วก็ดี ซึ่งเตียงก็ดี ตั่งก็ดี ฟูกก็ดี เก้าอี้ก็ดี อันเป็นของสงฆ์ในที่แจ้ง เมื่อหลีกไปไม่เก็บ



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                             Journal of MCU Nakhondhat | 117 

เองก็ดี ไม่ใช้ให้เก็บก็ดี ซึ่งเสนาสนะที่วางไว้นั้น หรือไม่บอกมอบหมายไปเสีย เป็นปาจิตตีย์.”  
(พระอมราภิรักขิต (เกิด), 2403) 
  พระพุทธเจ้าได้มอบหมายให้พระสงฆ์ภายในวัดมีหน้าที ่ในการช่วยดูแลรักษา       
ศาสนสมบัติของวัดโดยภิกษุผู้ที่ได้รับเลือกเป็นเจ้าหน้าที่นั้นต้องมีคุณธรรม 5 ได้แก่ 
   1. ไม่ถึงความลำเอียงเพราะความชอบ 
   2. ไม่ถึงความลำเอียงเพราะความเกลียดชัง 
   3. ไม่ถึงความลำเอียงเพราะความงมงาย 
   4. ไม่ถึงความลำเอียงเพราะความกลัว 
   5. เข้าใจการทำหน้าที่อย่างนั้น (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิร
ญาณวโรรส, 2525) 
  หากพระพ ุทธเจ้ าไม ่บ ัญญ ัต ิพระว ิน ัยเพ ื ่อเป็ นข ้อบ ังค ับของพระภ ิกษ ุสงฆ์  
พระพุทธศาสนาจะตั้งอยู่ไม่ได้ เพราะไม่มีหลักเกณฑ์อะไรเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวหรือเป็นเกณฑ์
ตัดสินเมื่อมีคดี (อธิกรณ์) ตามหลักพระธรรมวินัยมีการกำหนดผู้ดูแลศาสนสถาน ศาสนสมบัติ 
ซึ่งส่วนหนึ่งอาจเป็นพุทธศิลป์ ในปัจจุบันได้โดยผู้ดูแลสมบัติของพระศาสนา สำหรับผู้รับหน้าที่
ผู้ดูแลศาสนสถานและศาสนสมบัติในวัดที่พระพุทธเจ้าทรงได้อนุญาตให้มีมาตั้งแต่สมัยพุทธกาล
ดังในเรื่องของพระปิลินทวัจฉะที่ปรากฏในพระไตรปิฎกว่า 
  ท่านพระปิลินทวัจฉะประสงค์จะทำที่เร้นจึงให้ภิกษุทั้งหลายทำความสะอาดเงื้อมเขา 
ในกรุงราชคฤห์ ครั้งนั้น พระเจ้าพิมพิสารต้องการถวายคนวัดเพื่อช่วยทำความสะอาดเงื้อมเขา 
ต่อมาท่านพระปิลินทวัจฉะได้กราบทูลต่อพระพุทธเจ้าว่าพระพุทธเจ้าถ้าพระเจ้าพิมพิสาร   
จอมทัพมคธรัฐมีพระราชประสงค์จะถวายควรวัดข้าพระองค์ จะพึงปฏิบัติอย่างไร ล ำดับนั้น
พระผู้มีพระภาคทรงแสดงธรรมีกถาเพราะเรื่องนี้เป็นต้นเหตุรับสั่งกับภิกษุทั้งหลายว่า “ภิกษุ
ทั้งหลายเราอนุญาตให้มีผลงานวัด” (วิ.มหา. (ไทย) 5/270/63-65.) (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) 
  จากพระพุทธพจน์ดังกล่าวนี ้แสดงให้เห็นว่า การดูแลศาสนสถาน ศาสนสมบัติ        
ของพระศาสนานี้ มีมาตั้งแต่สมัยพุทธกาล แต่ในสมัยปัจจุบันนั้นถ้าเป็นวัดเล็กมีพระภิกษุ
สามเณรไม่มากนัก เจ้าอาวาสก็ทำหน้าที่ปกครองดูแลพระภิกษุสามเณรภายในวัดตามพระธรรม
วินัยด้วยตนเอง  
  กล่าวโดยสรุปได้ว่า พระสงฆ์ในการดูแลรักษาโบราณสถาน เป็นการดูแลรักษา     
ความสะอาด และป้องกันความทรุดโทรมของโบราณสถานที่ตั้งอยู่ หรือเก็บรักษาอยู่ภายในวัด 
โดยเป็นบทบาทตามพระวินัย ตามท่ีพระพุทธเจ้าทรงอนุญาตแต่งตั้งผู้ดูแลเสนาสนะ หรือผู้ดูแล
อารามเป็นต้นและเป็นบทบาทที่เกิดขึ้นตามบัญญัติแห่งพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ ซึ่งระบุให้  
การดูแลรักษาโบราณสถานภายในวัดเป็นหน้าที่รับผิดชอบของพระสังฆาธิการระดับเจ้าอาวาส 
ซึ่งต้องมีหน้าที่ในการบำรุงรักษาวัด และศาสนสมบัติของวัดให้เป็นไปด้วยดี เป็นต้น 



118 | Vol.8 No.6 (June 2021)                            ปีที่ 8 ฉบับที่ 6 เดือนมิถุนายน 2564 

  พุทธศิลป์เป็นสื่อการเรียนรู้ 
  การสื่อถึงหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้าเป็นการเสริมสร้างความรู้ ความเข้าใจ  
เพื่อเข้าถึงธรรมมะอย่างลึกซึ้งได้เหนือกว่าคำบรรยาย ศิลปินไทยใช้ศิลปะเป็นสื่อเพื่อก้าวไปสู่
จริยธรรม และศาสนาในสังคม ศิลปะเป็นสิ่งสำคัญอย่างหนึ่ง ซึ่งจะช่วยเนรมิตความเป็นมนุษย์
ของเราให้เต็มเปี่ยมบริบูรณ์ ศิลปกรรมจะเป็นสื่อวิเศษให้มนุษย์เข้าใจแก่นของความเป็นจริงได้
อย่างซาบซึ ้งและลึกซึ ้ง เป็นสื ่อวิเศษ ช่วยน้อมใจมนุษย์ให้ประจักษ์ซึ ้งถึงการให้ความรู้           
ในการอนุรักษ์โบราณสถานแก่ประชาชน (ตัวแน่น, 2551) 
  โดยฐานะของพระสงฆ์ที่เป็นสาวกของพระพุทธศาสนา บทบาทด้านหนึ่งซึ ่งถือเป็น
หน้าที่หลักคือ การเผยแผ่พระพุทธศาสนา ได้แก่ การทำให้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 
ขยายวงกว้างออกไปให้แผ่ไกลทำให้มีผู ้เคารพเลื่อมใสศรัทธาในพระรัตนตรัย ต้องเอาไป
ประพฤติปฏิบัติเพื่อให้เกิดประโยชน์สุขตามพุทธประสงค์ 3 ประการ  
   1. ทิฎฐธัมมิกัตถประโยชน์ ประโยชน์ในชาตินี้  
   2. สัมปรายิกัตถประโยชน์ ประโยชน์ในชาตินี้  
   3. ปรมัตถประโยชน์หรือประโยชน์อย่างยิ่ง  
  พระสงฆ์สามารถดำเน ินการในการให้ความร ู ้ เก ี ่ยวกับการอนุร ักษ์พ ุทธศิลป์                
แก่ประชาชนได้ดังนี้ 
   1. การนำเสนอข้อมูลข่าวสารทางวิชาการแก่สาธารณชน ซึ ่งจะต้องอยู่       
บนพื้นฐานแห่งความถูกต้อง 
   2. การจัดทำป้ายสื่อความหมาย จะต้องเป็นไปตามแนวทางที่กำหนดไว้ใน
แผนแม่บทการอนุรักษ์โบราณสถานหากไม่มีแผนแม่บทความเร่งรัดให้มีการกำหนดแนวทางไว้
เป็นหลักปฏิบัติความหมายนอกจากจะต้องมีใจความที่ถูกต้องอ่านเข้าใจง่ายและสื่อสารได้
ชัดเจนแล้วยังต้องพิจารณาในเรื่องรูปแบบขนาดทั้งนี้จะต้องอยู่ในหลักการไม่สร้างปัญหา       
กีดขวางหรือบดบังทัศนียภาพของโบราณสถานควรให้มีความกลมกลืนโดยภาพรวมไม่เด่น     
ข่มโบราณสถาน  
   3. ต้องควบคุมไม่ให้มีการติดตั้งป้ายที่เกินความจำเป็นซ้ำซ้อน อันจะเป็นเหตุ
ให้เกิดความรกรุงร ัง กีดขวางทัศนียภาพที ่งดงามและอาจให้ข้อมูลที ่ข ัดแย้งกันเมื ่อมี            
การปรับปรุงข้อมูลให้จัดทำ 
   4. ควรออกแบบป้ายสื่อความหมายให้เหมาะสมกับประโยชน์ใช้สอยและที่ตั้ง
ของป้ายเพื่อประโยชน์สูงสุดในการบริการด้านข้อมูลข่าวสาร (กรมศิลปากร, 2553) 
  กล่าวโดยสรุปได้ว่า พระสงฆ์ในด้านการให้ความรู ้ในการอนุรักษ์โบราณสถานแก่
ประชาชน เป็นการอบรมให้ความรู้และเผยแพร่ข้อมูลที่เป็นความรู้เกี่ยวกับประวัติความเป็นมา
และคุณค่าของการอนุรักษ์โบราณสถานแก่ประชาชนทั่วไป ซึ่งอาจกระทำได้โดยสอดแทรก
ความรู้และปลูกจิตสำนึกในการอนุรักษ์โบราณสถานแก่ประชาชนได้ ในคราวที่มีโอกาสได้แสดง



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                             Journal of MCU Nakhondhat | 119 

ธรรมหรือเทศนาธรรม และการนำเสนอข้อมูลข่าวสารทางวิชาการแก่สาธารณชนโดยผ่านป้าย
สื่อความหมายต่าง ๆ รวมถึงการสนับสนุนการศึกษาค้นคว้าในรูปแบบต่าง ๆ เช่น การศึกษา
นอกโรงเรียน มหาวิทยาลัยชาวบ้าน เป็นต้น 

ปัจจัยหลักในการบริหาร 
  ปัจจัยในการบริหารงานจำเป็นต้องอาศัยปัจจัยหลายอย่างร่วมกัน จึงจะเกิดกิจกรรม
ในการดำเนินงานสามารถสรุปได้ ดังนี้ 
   1. คน (Man) เป็นผู้ดำเนินการทุกอย่าง เป็นผู้คิด เป็นผู้กระทำ ต่าง ๆ งานจะ
สำเร็จหรือไมอ่ยู่ที่ผู้บริหารจัดการ 
   2. เงิน (Money) เงินเป็นสิ่งหล่อเลี้ยงให้คนงาน บริบทต่าง ๆ ดำเนินไปได้
อย่างราบรื่น 
   3. วัสดุ (Materials) วัสดุจึงเป็นเสมือนแขน ขา ของการบริหารงาน 
   4. การจัดการ (Management) ผู้บริหารควรให้ความสำคัญถ้าการจัดการดีมี
การวางแผนไว้ดีตั้งแต่ต้น 
  กระบวนการบริหารจัดการ 
  กระบวนการบริหารจัดการ เป็นกลไกและตัวประสานที่สำคัญที่สุดในการประมวล 
ผลักดัน และกำกับให้ปัจจัยต่าง ๆ ที่เป็นทรัพยากรการจัดการประเภทต่าง ๆ สามารถดำเนินไป
ได้โดยมีประสิทธิภาพ จนบรรลุเป้าหมายตามที่ต้องการ การเข้าใจถึงกระบวนการบริหารจัดการ
และการฝึกฝนให้มีทักษะสูงขึ้น จะช่วยให้การบริหารงานมีประสิทธิภาพมากขึ้นได้ มีดังนี้  
    กระบวนการบริหารจัดการโบราณสถานในวัด  
    1. การวางแผน (Planning) สํารวจความพร้อมโบราณสถานในวัด 
การกำหนดเป้าหมาย แผนงาน และตัดสินใจหาวิธีการที่ดีที่สุดที่ทำให้เป้าหมายนั้นบรรลุผล
สำเร็จ  
    2.  การจ ัดองค ์การ (Organ iz ing )  ประสานงานก ับช ุมชน               
วางทรัพยากรบุคคล และทรัพยากรที่ไม่ใช่บุคคล โดยวางแผนให้สามารถบรรลุผลสำเร็จ  
    3. การนำและสั่งการ (Leading and Directing) ประชุมสมาชิก
บริหารโบราณสถานในวัด การทำงานที่ต้องการ และทำให้บรรลุเป้าหมายขององค์การ  
    4. การควบคุม (Controlling) กระจายงานให้ผ ู ้ร ับผ ิดชอบ
โบราณสถานในวัดและประชุมปรึกษาถึงปัญหาที่พบ กำหนดกิจกรรมต่าง ๆ ขององค์การ      
ให้เป็นไปตามมาตรฐาน และเป้าหมายที่องค์การคาดหวัง และกำหนดไว้ 
  กล่าวโดยสรุปได้ว่า กระบวนการบริหารจัดการที่ประกอบด้วยหน้าที่หลัก 4 ประการนี้ 
เป็นภาระหน้าที่ที่สำคัญของผู้บริหารพึงต้องปฏิบัติ โดยที่กระบวนการบริหารจัดการ 4 ด้านนี้
จะเก ี ่ยวข ้องส ัมพันธ์ซ ึ ่งก ันและกันตลอดเวลา ซ ึ ่งผ ู ้บร ิหารจะเป็นบุคคลที ่ทำหน้าที่                  
ในกระบวนการบริหารจัดการทรัพยากรขององค์การโดยอาศัยหน้าที่ทั้ง 4 ประการนี้ เป็นต้น 



120 | Vol.8 No.6 (June 2021)                            ปีที่ 8 ฉบับที่ 6 เดือนมิถุนายน 2564 

  ตามพระราชบัญญัติคณะสงฆ์เจ้าอาวาส มีอำนาจหน้าที่ในการบริหารและจัดการวัดให้
เป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพ พระสังฆาธิการผู้เป็นเจ้าอาวาส หรือผู้รักษาการแทนเจ้าอาวาส    
มีบทบาทหรือหน้าที่ต้อง รับผิดชอบงานด้านการปกครองตนเอง และ การปกครองวัด 4 ฐานะ 
ที่ผู้บริหารจะไม่สามารถละเลยต่อหน้าที่ได้ดังนี้คือ 
   1. มีบทบาทหรือหน้าที่รับผิดชอบฐานะเป็นพระภิกษุในพระพุทธศาสนา   
ด้วยการดูแลบริหารกิจการของวัด และเผยแผ่พระพุทธศาสนาในเวลาเดียวกัน 
   2. มีบทบาทหรือหน้าที่ต้องรับผิดชอบฐานะเป็นผู้แทนวัด เจ้าอาวาสและ
พระภิกษุที่อยู่ในวัดช่วยกันประชาสัมพันธ์ กิจกรรมทางวัดที่ได้จัดข้ึนในแต่ละครั้ง 
   3. มีบทบาทหรือหน้าที่ต้องรับผิดชอบฐานะเป็นพระสังฆาธิการ ด้วยการดูแล
รับผิดชอบตามหน้าที่ และบริเวณการปกครองของตนเอง 
   4. มีบทบาทหรือหน้าที่ต้องรับผิดชอบฐานะเป็นเจ้าพนักงานตามกฎหมาย 
ตั้งแต่เจ้าอาวาสขึ้นไปมีฐานะเป็น เจ้าพนักงานตามกฎหมายมหาเถรสมาคม และกฎหมาย   
ทางบ้านเมือง (สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ, 2558) 
  การบริหารงานด้วยการมอบหมายงานและกระจายอำนาจให้ลูกน้องหรือฝ่ายงานต่าง 
ๆ นำไปทำงานของตนเองได้ตามแผนงานที่วางไว้ แต่อย่าลืมที่จะพัฒนาความรู้ความสามารถ
ทั้งตัวผู้บริหารและผู ้ใต้บังคับบัญชาเพื ่อให้มีความรู ้ความสามารถที่ยั ่งยืนในอนาคตด้วย 
นอกจากนั้นวัดจัดการปกครองโดยมีกฎระเบียบ กติกา เฉพาะของแต่ละวัดแล้วยังจะต้องอยู่
ภายใต้ระเบียบการปกครองแห่งราชอาณาจักรและระเบียบการปกครองคณะสงฆ์ไทย เช่น 
กฎหมาย พระราชบัญญัติคณะสงฆ์กฎมหาเถรสมาคม กฎกระทรวง เป็นต้น 

 ดังนั ้น ผ ู ้บร ิหาร จึงต้องมีหลักธรรมจะทำให้การบริหารพุทธศิลป์ในวัดให ้มี
ประสิทธิภาพควรมีอยู่ด้วยกันให้ครบทั้ง 3 ด้าน คือ หลักธรรมในการดำรงตนเป็นคุณธรรมที่มี
ความสำคัญและจำเป็นสำหรับเจ้าอาวาส หลักธรรมต่อเพื ่อนร่วมงาน เป็นคุณธรรมเพ่ือ     
ความดีงามแห่งส ังคม และช่วยส่งเสริมชีว ิตที ่ด ีร ่วมกันระหว ่างพระสงฆ์ และ ชุมชน                
ในด้านหลักธรรมในการปฏิบัติงานจะเป็นคุณธรรมที่มีประโยชน์ต่อการทำงาน นอกจากนี้
ผู้บริหารยังต้องมีความอดทนอดกลั้นต่อสภาวะต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นทั้งจากภายนอกและภายใน 
เพ่ือให้การบริหารเป็นไปได้อย่างมีประสิทธิภาพไม่ว่าในสภาวะใดก็ตาม 
  จากที่กล่าวมานั้นจะเห็นได้ว่าการบริหารจัดการวัดนอกจากเจ้าอาวาสจะต้องคำนึงถึง 
พระธรรมวินัยกฎหมายบ้านเมืองและกฎหมายคณะสงฆ์เป็นต้นแล้ว สิ่งที่สำคัญที่พึงตระหนัก 
คือ ความเจริญมั่นคงของวัด การพัฒนาวัดให้มีศักยภาพท่ีเอ้ืออำนวยคุณประโยชน์ต่อประชาชน 
ชุมชน สังคม เป็นต้น 
 
 
 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                             Journal of MCU Nakhondhat | 121 

สรุป 
  พุทธศิลป์เป็นศิลปกรรมที่สร้างขึ้นตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ได้มีการสร้าง
ติดต่อกันมาหลายร้อยปีแล้วในประเทศไทย ประเทศไทยมีประเพณี ว ัฒนธรรม และ           
การดำเนินชีวิตมาตามหลักพระพุทธศาสนามาช้านาน ดังนั้นพุทธศิลป์ในประเทศไทยจึงมี
จำนวนมาก และทั้งหมดจะสร้างขึ้นภายในวัด ทั้งนี้เพราะวัดเป็นจุดรวมเป็นศูนย์กลางของ
พระพุทธศาสนา กล่าวในทางด้านของชุมชน ในทางด้านศาสนิกชนมีการประกอบพิธีกรรมทาง
ศาสนามาเป็นเวลาช้านานนับแต่อดีต ในปัจจุบันสามารถกล่าวได้ว่าพุทธศิลป์ในวัดเป็นแหล่ง
ทรัพยากรที่สำคัญในการค้นคว้าศึกษาหาความรู้ที่สำคัญการศึกษาค้นคว้าวิวัฒนาการทางดา้น
ศิลปะของพุทธศิลป์แต่ละยุคสมัยที่ปรากฎ ที่เป็นแหล่งศึกษาด้านประวัติศาสตร์ การศึกษา
ค้นคว้า เมื่อเราเข้าใจถึงหลักพุทธธรรมที่แฝงไว้ตามงานพุทธศิลป์ของโบราณสถาน ซึ่งนอกจาก
จะพบความงามทางสายตาแล้วย่อมจะพบกับความสุขสงบทางจิตใจและความแจ่มใสทาง
ปัญญาด้วย เป็นสิ่งเพิ่มความน่าสนใจ ชวนให้ค้นหาความหมาย ของสิ่งต่าง ๆ ที่แฝงอยู่ในพุทธ
ศิลป์อีกเป็นจำนวนมาก ในส่วนของการบำรุงรักษา การก่อสร้าง การบูรณปฏิสังขรณ์พุทธศลิป์ 
และการปรับปรุงตกแต่ง ล้วนแต่เป็นงานที่ต้องทำด้วยเงิน แรงงาน และแรงความคิดอันเป็น
ส่วนสร้างสรรค์ในการบริหารจัดการและเสริมสร้างส่วนที่เป็นวัตถุให้ปรากฏเป็นรูปธรรมตามวัด
วาอารามต่าง ๆ ด้วยหน้าที่ของเจ้าอาวาสในการบริหารจัดการดูแลพุทธศิลป์ ให้มีความคงทน
และเป็นที่ศึกษาเรียนรู้ต่อไป 

 
เอกสารอ้างอิง 
กบินทร์ เตชวงศ์. (2564). การวิจารณ์งานศิลปะ Art Criticism. เรียกใช้เมื่อ 9 มกราคม 2564 

จ าก  https: / / sites. google. com/a/ samakkhi.ac. th/ kabin- techawong/ kar-
wicarn-ngan-silpa-art-criticism 

กรมศาสนา. (2546). วัดพัฒนา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์การศาสนา. 
กรมศิลปากร. (2553). การอน ุร ักษ ์โบราณสถาน: การข ึ ้นทะเบ ียนโบราณสถาน. 

กรุงเทพมหานคร: กระทรวงวัฒนธรรม. 
 . (2553). องค์ความรู ้ด้านการอนุรักษ์ภูมิสถาปัตยกรรมโบราณ. เรียกใช้เมื ่อ 5 

มกราคม 2564 จาก https://www.finearts.go.th/archae 
ตัวแน่น. (2551). อังคาร กัลยาณพงศ์ กวีผู้ตวัดถ่าน อ่านกลอน สอนสัจธรรม. เรียกใช้เมื่อ 9 

มกราคม 2564 จาก https://anowl.co/anowlrod/หลงรูป/long_roob16/ 
พระครูภัทรจิตตาภรณ์ และคณะ. (2563). รูปแบบการส่งเสริมการอนุรักษ์พุทธศิลป์ของอุโบสถ

ในจังหวัดนครราชสีมา. วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์, 5(2) 135-147. 



122 | Vol.8 No.6 (June 2021)                            ปีที่ 8 ฉบับที่ 6 เดือนมิถุนายน 2564 

พระครูวิสุทธานันทคุณ (สุรศักดิ์ วิสุทธาจาโร). (2557). การบริหารจัดการวัดเพื่อความมั่ นคง
แห่งพุทธศาสนา. ใน ดุษฎีนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาการจัดการเชิงพุทธ. 
มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 

พระเทพปร ิย ัต ิส ุธ ี  (วรว ิทย ์  คง ฺคปญ ฺโญ).  (2545) .  การคณะสงฆ ์และการศาสนา. 
กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2543). แก่นแท้ของพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: 
กรมการศาสนา. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2553). พจนานุกรมพุทธศาสนา ฉบับประมวลศัพท์. 
กรุงเทพมหานคร: สหธรรมมิก. 

พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2551). หนังสือชุด. หลักธรรมเฉลิมพระเกียรติ , “ภาพ
ปริศนาธรรม”. เรียกใช้เมื่อ 8 มกราคม 2564 จาก https://www.facebook. com 

พระอมราภิรักขิต (เกิด). (2403). บุพพสิกขาวรรณนา. กรุงเทพมหานคร: ธรรมบรรณาคาร. 
พิส ิฐ เจร ิญวงศ์ . (2542). การจ ัดการทร ัพยากรศิลปะและว ัฒนธรรม. พิมพลักษณ์. 

กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2552). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2552. กรุงเทพมหานคร: 

ราชบัณฑิตยสถาน. 
วีระ เปล่งรัศมี. (2543). บทบาทของพระสงฆ์ต่อการอนุรักษ์โบราณสถานในจังหวัดเชียงราย. 

ใน  ว ิ ทยาน ิพนธ ์ ส ั งคมศาสตร ์ มหาบ ัณฑ ิต  สาขาว ิ ช าพระพ ุทธศาสนา . 
มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 

สงวน รอดบุญ. (2526). พุทธศิลปลาว. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์การศาสนา. 
สมเด ็จพระมหาสมณเจ ้ า กรมพระยาวช ิรญาณวโรรส. (2525).  ว ิน ัยม ุข เล ่ม 3. 

กรุงเทพมหานคร: มหามกุฎราชวิทยาลัยในพระบรมราชูปถัมภ์. 
สำนักงานคณะกรรมการกฤษฎีกา. (2504). พระราชบัญญัติโบราณสถาน โบราณวัตถุศิลปวัตถุ 

และพิพิธภัณฑสถานแหงชาติ พ.ศ. 2504. เรียกใช้เมื ่อ 5 มกราคม 2564 จาก 
https://www.bedo.or.th/bedo/backend/upload/content/2017_11/151128
1705_6536.pdf 

สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. (2558). คู่มือพระสังฆาธิการ. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์
สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. 

 


