
บทความวชิาการ 
 

ภาพจิตรกรรมฝาผนังพระอุโบสถวัดเทวราชกุญชร วรวิหาร* 
WALL MURAL ACTIVITY DEVRAJKUNCHORN VARAVIHARN TEMPLE 

  
พระเทพคุณาภรณ์ (โสภณ โสภณจิตฺโต พุ่มพวง) 

Phrathepkhunaporn (Sophon Sophanachitto Phumphuang) 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 
E-mail: watdevaraj@hotmail.com 

   
บทคัดย่อ  
  ภาพจิตรกรรมฝาผนังพระอุโบสถวัดเทวราชกุญชร วรวิหาร ได้นำเสนอให้เห็น คุณค่า 
ความสำคัญ หลักธรรมของจิตรกรรมฝาผนังและซึมซับความงาม ด้านศิลปะสุนทรียศาสตร์            
ในจิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถวัดเทวราชกุญชร วรวิหาร ต้องทราบความหมาย คุณค่า 
ความสำคัญ และหลักธรรมได้อย่างชัดเชน แจ่มแจ้งนั้นต้องอาศัยความเข้าใจบริบทของคำศัพท์ 
รากศัพท์ และความหมายคำศัพท์ เป็นพื้นฐานอันดับแรก มิเช่นนั้น ถ้าไม่ทราบก็จะไม่เข้าใจ           
ถึงแก่นแห่งธรรมที่เป็นประโยขน์ต่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสังคมไทย โดยวิเคราะห์
คุณค่า ความสำคัญ และหลักธรรม ที่ปรากฎอยู่ ในจิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถวัดเทวราช
กุญชร เพื่อที่จะได้ซึมซับในมุมของความงามด้านศิลปกรรม สุนทรียศาสตร์ และด้านหลักธรรม
วิทยา ตามคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า ที่ปรากฎในภาพจิตรกรรมฝาผนังพระอุโบสถวัดเทวราช
กุญชร วรวิหาร ซึ่งมี 1) ภาพชุมนุมเทพยดา 2) ภาพพุทธประวัติตอนโปรดพุทธมารดา 3) ภาพ
ทศชาติชาดก ตอนสุวรรณสามชาดก 4) ภาพพระภิกษุปลงอสุภกรรมฐาน 10  หรือพิจารณา
ซากศพ 5) ภาพ “เสือกัดพระ” สื่อถึงการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน และภาพอื่นๆอีกมากมาย   
ที่มีเรื่องราวและหลักธรรมที่สื่อไว้ในภาพจิตรกรรมฝาผนังพระอุโบสถวัดเทวราชกุญชร วรวิหาร 
เพื่อสื่อให้เข้าใจถึงเจตนารมณ์ของผู้ต้องการถ่ายทอดเพื่อให้เป็น ธรรมทาน แก่ทุกท่านที่ได้ชม
ภาพจิตรกรรมฝาผนังพระอุโบสถวัดเทวราชกุญชร วรวิหาร หากได้ชมภาพเข้าใจหลักธรรม 
แล้วนำไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันได้ เมื่อท่านมาชมภาพจิตรกรรมฝาผนังพระอุโบสถ            
วัดเทวราชกุญชรท่านจงถามว่าตัวท่าน ได้พบความงดงามทางสายตา ได้คุณค่าทางหลักธรรม             
ได้น้อมนำชีวิตก้าวสู่นิพพาน แล้วหรือยัง 
คำสำคัญ: ภาพจิตรกรรม, พระอุโบสถ, วัดเทวราชกุญชร วรวิหาร 
  

 
* Received 22 March 2021; Revised 31 March 2021; Accepted 12 April 2021 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 59 

Abstract 
  The mural of the Ubosot of Wat Devarajkunchorn Varaviharn presents 
the importance of the mural and the beauty. In art aesthetics In the frescoes in 
the Ubosot, Wat Devarajkunchorn Varaviharn, the meaning, value, significance 
and principles of the temple must be clearly known. To be clear requires an 
understanding of the context of the term, its etymology, and its meaning. It is 
the first basis, otherwise if you do not know, you will not understand the essence 
of the dharma that is beneficial to the spread of Buddhism in Thai society. By 
analyzing the values, significance and principles that appear in the murals in the 
Ubosot of Wat Devarajkunchorn Varaviharn. In order to be absorbed in the beauty 
of art. aesthetics And principles of science According to the teachings of the 
Buddha Appeared in the mural of the Ubosot, Wat Devarajkunchorn Varaviharn, 
which has 1) the image of the goddess Yada 2) the history of the Buddha's 
mother's favorite episode 3) the decay Suwan Sam Chatok episode 4) A picture 
of a monk wearing a meditation 10 or considering a corpse. And many more 
pictures With stories and principles that have been communicated in the murals 
of the Ubosot of Wat Devarajkunchorn Varaviharn to convey the intent of those 
who want to convey in order to be fair to all who have viewed the mural of the 
Ubosot at Wat Devarajkunchorn Varaviharn, if you see the picture, understand 
the principles And apply it in daily life When you come to see the mural of the 
Ubosot Wat Devarajkunchorn Varaviharn, you ask that you Found the beauty of 
the eyes Gain the virtue of principles Have brought life to nirvana yet or not. 
Keywords: Painting, Temple, Wat Devarajkunchorn Varaviharn 
 
บทนำ 

จิตรกรรมฝาผนัง (Painting) เป็นมรดกทางวัฒนธรรมแขนงหนึ่ ง ปรากฏคุณค่า             
ด้านสุนทรียศาสตร์ และคุณค่าทางด้านเนื้อหา สะท้อนให้เห็นถึงประวัติศาสตร์ โบราณคดี ลัทธิ
ศาสนาประเพณี และวัฒนธรรม เป็นมรดกตกทอดมาตั้งแต่อดีตกาล จิตรกรรมไทย หมายถึง 
ภาพเขียนที่มีลักษณะเป็นแบบอย่างของไทยที่แตกต่างจากศิลปะของชนชาติอื่น แม้ว่าอาจมี
อิทธิพลศิลปะของชาติอื่นอยู่บ้าง แต่สามารถ ดัดแปลง คลี่คลาย ตัดทอน หรือเพิ่มเติมจนเป็น
เอกลักษณ์เฉพาะของ ตนเองได้อย่างสวยงาม ลงตัว และมีวิวัฒนาการด้านรูปแบบ วิธีการ           
มาตลอดจนถึงปัจจุบัน และสามารถพัฒนาต่อไปอีกในอนาคต“ลายไทย” เป็นส่วนประกอบ



60 | Vol.8 No.5 (May 2021)                            ปีที่ 8 ฉบับที่ 5 เดือนพฤษภาคม 2564 

ของภาพเขียนไทยใช้ตกแต่งอาคาร สิ่งของ เครื่องใช้ต่าง ๆ เครื่องประดับ ฯลฯ (สนุกกูรู, 2556) 
เป็นลวดลายที่มีชื่อเรียกต่าง ๆ กันซึ่งนำเอารูปร่างจาก ธรรมชาติมาประกอบ เช่น ลายกนก 
ลายกระจัง ลายประจำยามลายเครือเถา เป็นต้นหรือเป็นรูปที่มาจากความเชื่อและคตินิยม เช่น 
รูปคน รูปเทวดา รูปสัตว์ รูป ยักษ์ เป็นต้น จิตรกรรมไทยเป็นวิจิตรศิลป์อย่างหนึ่ง ซึ่งส่งผล
สะท้อนให้เห็นวัฒนธรรมอันดี งามของชาติ มีคุณค่าทางศิลปะแลเป็นประโยชน์ต่อการศึกษา
ค้นคว้า เรื่องที่เกี่ยวกับ ศาสนา ประวัติศาสตร์ โบราณคดี ชีวิตความเป็นอยู่ วัฒนธรรมการ 
แต่งกาย ตลอดจนการแสดงการเล่มพื ้นเมืองต่าง ๆ ของแต่ละยุคสมัยและสาระอื ่น ๆ                      
ที่ประกอบกัน เป็นภาพจิตรกรรมไทย งานจิตรกรรมให้ความรู้สึกในความงามอันบริสุทธิ์
น่าชื่นชม เสริมสร้างสุนทรียภาพขึ้นในจิตใจมวลมนุษยชาติได้ ประยูร อุลุชาฏะ ให้ความหมาย
ว่า จิตรกรรมฝาผนัง หมายถึง งานเขียนภาพโดยเฉพาะจิตรกรรมฝาผนังของไทย นิยมเขียนลง
บนฝาผนังพระอุโบสถ วิหาร และศาลา เป็นต้น” (ประยูร อุลุชาฏะ, 2530) ประเสริฐ ศีลรัตนา 
ให ้ความหมายว ่า “จ ิตรกรรมฝาผน ังเป ็นศ ิลปะประเภทหนึ ่งม ีล ักษณะสร ้างสรรค์                    
โดยการถ่ายทอดเรื่องราวที่ต้องการแสดงออกลงไปบนฝาผนังที่เตรียมไว้ ซึ่งใช้วัสดุประเภทสี 
และด้วยเทคนิควิธีการที่เหมาะสมกับชนิดของวัสดุที่รองรับ” (ประเสริฐ ศีลรัตนา, 2526) 
สรุปว่า จิตรกรรมฝาผนัง เป็นการเขียนภาพหรือวาดภาพที่ต้องการลงบนฝาผนัง โดยการใช้เส้น
และสีเป็นประเด็นหลัก อาจจะเขียนภาพบนฝาผนังอาคารซึ่ง ส่วนใหญ่แล้วจะเป็นศาสนสถาน 
เช่น ฝาผนังพระอุโบสถ วิหาร และศาลาการเปรียญ เป็นต้น 
 
พระอุโบสถ 
  อุโบสถ (อ่านว่า อุ-โบ-สด) ถือเป็นอาคารที่สำคัญภายในวัดเนื่องจากเป็นสถานที่               
ที่พระภิกษุสงฆ์ใช้ทำสังฆกรรม (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช), 2548) ซ่ึงแต่เดิมในการทำ
สังฆกรรมของ พระภิกษุสงฆ์จะ ใช้เพียงพื ้นที ่โล่ง ๆ ที ่กำหนดขอบเขตพื ้นที ่ส ังฆกรรม               
โดยการกำหนดตำแหน่ง“สีมา” เท่านั้น แต่ในปัจจุบันจากการมีผู้บวชมากขึ้น อีกทั้งภายใน                
พระอุโบสถมักประดิษฐานพระประธานที่เป็นพระพุทธรูปองค์สำคัญ ๆ ทำให้มีผู้มาสักการบูชา
และร่วมทำบุญเป็นจำนวนมาก พระอุโบสถจึงถูกสร้าง ขึ ้นเป็นอาคารถาวรและมักมี              
การประดับตกแต่งอย่างสวยงาม คำว่า อุโบสถ มาจากรากศัพท์ว่า อุป + วส + อถ ปัจจัย                  
โดยมีการแปลงรูปตามภาษาบาลีดังต่อไปนี้ “อุโบสถ” บาลีเป็น “อุโปสถ” อ่านว่า อุ-โป-สะ-ถะ              
รากศัพท์มาจาก อุป- อุปสรรค (เข้าไป, ใกล้, มั่น) + วสฺ ธาตุ (อยู่) + -อถ ปัจจัย, แปลง อะ ที่ 
(อุ)-ป กับ ว-(สฺ) เป็น โอ (อุป + วสฺ > อุโปสฺ) : อุป + วสฺ = อุปวสฺ > อุโปสฺ + อถ = อุโปสถ 
(ปุงลิงค์) (อุโปสโถ) แปลตามศัพท์ว่า 1) “ธรรมเป็นที่เข้าจำ”, “กาลเป็นที่เข้าจำ” (คือเข้าไปอยู่
โดยการถือศีลหรืออดอาหาร) 2) “กาลเป็นที่เข้าถึงการอดอาหารหรือเข้าถึงศีลเป็นต้นแล้วอยู่” 
และยังมีอีกมีหลายความหมายคือ สถานที่ที่พระสงฆ์ประชุมทำสังฆกรรมตามพระวินัย เรียก
ตามคำวัดว่า อุโบสถาคาร บ้าง อุโบสถัคคะ บ้าง แต่เรียกโดยทั่วไปว่า โบสถ์ เรียกเต็มคำว่า 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 61 

อุโบสถ หรือ โรงอุโบสถ ถ้าเป็นของพระอารามหลวงเรียกว่า พระอุโบสถ บางถิ่นเรียกว่า สีมา 
หรือ สิม เป็นสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ เป็นที่ประทับของพระพุทธเจ้า เป็นเขตแดนที่ พระเจ้าแผ่นดิน
พระราชทานให้แก่สงฆ์เป็นพิเศษ เรียกว่า วิสุงคามสีมา ก่อนที่จะมาเป็นโบสถ์ที่ถูกต้องตาม                          
พระวินัยจะต้องมีสังฆกรรมที่เรียกว่า ผูกสีมา หรือ ผูกพัทธสีมาก่อน เดิมทีมีผู้อธิบายว่า อุโบสถ 
มาจากคำว่า อุป + โอสถ แล้วแปลว่า เข้าถึงยาแก้โรค หรือ เข้าไปใกล้ยารักษาโรค ซึ่งเป็น
ความเข้าใจผิดและไม่ถูกต้องตามหลักภาษาบาลี ที่ถูกคือ อุป + วสฺ ธาตุ + อถ ปัจจัย สำเร็จรูป
เป็น อุโบสถ ดังอธิบายข้างต้นแล้ว 
 
วัดเทวราชกุญชร วรวิหาร 
  วัดเทวราชกุญชร วรวิหาร เป็นพระอารามหลวงชั้นตรี ชนิดวรวิหาร ตั้งอยู่ เลขที่ 90 
แขวงวชิรพยาบาล เขตดุสิต กรุงเทพมหานคร ตั้งอยู่ริมแม่น้ำเจ้าพระยาฝั่งตะวันออก เหนือ
ปากคลองผดุงกรุงเกษมอาณาเขตของวัด ทิศเหนือ จดกับถนนศรีอยุธยาตอนโค้งลงแม่น้ำ
เจ้าพระยา และเขตท่าวาสุกรี ทิศใต้ จดกับปากคลองผดุงกรุงเกษม และตลาดเทวราช ของ
สำนักงานทรัพย์สินพระมหากษัตริย์ ทิศตะวันออก จดกับถนนศรีอยุธยา และตลาดเทวราช    
ทิศตะวันตก จดแม่น้ำเจ้าพระยา ที่ตั้งวัดมีที่ดินจำนวน 20 ไร่ และมีที่ธรณีสงฆ์อีกแปลงหนึ่งใน
แขวงวชิรพยาบาล เขตดุสิต กรุงเทพมหานคร มีเนื้อที่ 1 ไร่ 1 งาน 94 ตารางวา มีหนังสือ
กรรมสิทธิ์ คือ โฉนดที่ดินเลขที่ 89 02 
 
จตุรารักขกัมมัฏฐาน หรือ อารักขกัมมัฏฐาน 
  จตุรารักขกัมมัฏฐาน เป็นศัพท์สมาสกันระหว่าง จตุ (สี ่) + อารกฺข (รักษา) + 
กัมมัฏฐาน (ที่ตั้งของการงาน) ซึ่งมีรายละเอียดดังต่อไปนี้  (พระมหานิยม อุตฺตโม, 2523) พระ
พุทธัปปิยะ, ปทรูปสิทฺธิ, แปลโดย พระมหาสมใจ ปญฺญาทีโป , (พระมหาสมใจ ปญฺญาทีโป, 
2526) จตุ แปลว่า สี่ (4) ศัพท์มาจาก จตุ ศัพท์สังขยา เป็นปุงลิงค์ ลง โย ปฐมวิภัตติฝ่ายพหุ
วจนะ เอา จตุ กับ โย เป็น จตุโร ด้วยสูตรเป็นต้นว่า ติจตุนฺน ในเพราะ โย วิภัตติ แม้ของ จตุ 
ศัพท์ ก็ เหมือนกัน ด้วย ตุ ศัพท์ ในสูตรนี้ว่า ตโต โยนโม ตุ เป็น โอ อักษรบ้าง แห่ง อุ ของ จตุ 
ศัพท์ ด้วย สูตรว่า เตสุ วุทฺธิ สูตรเป็นต้น (พระมหาสมปอง มุทิโต, 2545) รกฺข แปลว่า รักษา 
ถ้ามี อา นา หน้า แปลว่า การเฝ้ารักษา ดังนั้น รักข ศัพท์มาจาก รกฺข ธาตุ ในความหมายว่า 
รักษา ดูแล ตรงกับรากศัพท์ว่า ปาลเน มีตัวอย่างคือ อารกฺขา (การเฝ้ารักษา)  คำ ว่า จตุรา
รักขา มาจาก จตุโร กับ อารกฺขา เป็นอสมาหารทิคุสมาส วิเคราะห์ว่า จตุโร อารกฺขา จตุรารกฺ
ขา ความว่า การรักษาสี่ (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2551) กัมมัฏฐาน แปลว่า ที่ตั้งแห่ง
การงาน อารมณ์เป็นที่ตั ้งแห่งการงานของใจ อุบายทางใจ คำว่า กัมมัฏฐาน มาจาก กัมม                
กับ ฐาน เป็นฉัฏฐีตัปปุริสสมาส วิเคราะห์ว่า กมฺมานาน กมฺมฏฺาน ความว่า ที่ตั้งแห่งการงาน



62 | Vol.8 No.5 (May 2021)                            ปีที่ 8 ฉบับที่ 5 เดือนพฤษภาคม 2564 

ทั้งหลาย ในทางพระพุทธศาสนามี 2 อย่างคือ สมถะ กับวิปัสสนา เมื่อกล่าวถึงการปฏิบัติมี
กัมมัฏฐาน 2 คือ 1) สัพพัตถกกัมมัฏฐาน เป็นกัมมัฏฐานที่ต้องการในที่ทั้งปวง คือ เหมาะที่จะ
ใช้เป็นพื ้นฐานของการเจริญกัมมัฏฐานทุกอย่าง มี เมตตา มรณานุสสติ และอสุภสัญญา                 
2) ปาริหาริยกัมมัฏฐาน คือ กัมมัฏฐานที่จะต้องบริหารประจำตัว เมื่อรวมจตุรารกฺขา เข้ากับ 
กมฺมฏฺาน เป็น จตุรารกฺขกมฺมฏฺาน วิเคราะห์เป็นอวธารณปุพพบทกัมมธารยสมาส  8 ว่า                
จตุรารกฺขา เอว กมฺมฏฺาน จตุรารกฺขกมฺมฏฺาน ความว่า ที่ตั ้งแห่งการงาน คือ การรักษาสี่            
(พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2543) ดังนั้น จตุรารักขกัมมัฏฐาน จึงเป็นศัพท์สมาส (เชื่อมกัน
ระหว่าง ศัพท์ คือ จตุร กับ อารักข กับ กัมมัฏฐาน) แปลว่า “กัมมัฏฐานเป็นเครื่องรักษา               
ผู้ปฏิบัติให้สงบระงับ ซึ่งควรเจริญเป็นนิตย์มี 4 อย่าง” 
 
สัตตปกรณาภิธรรม หรือ พระอภิธรรม 7 คัมภีร์ 
  สัตตปกรณาภิธรรม หรือ พระอภิธรรม 7 คัมภีร์ คือ บทเทศน์ที่พระพุทธเจ้าเสด็จ           
ไปเทศนาโปรดพุทธมารดา พระพุทธเจ้าทรงเสด็จขึ้นไปยังสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ เพ่ือรอพระอินทร์
อัญเชิญพุทธมารดาลงมาจากสวรรค์ชั้นดุสิต แล้วจึงแสดงธรรมเรื่องสัตตปกรณาภิธรรมโปรด
พุทธมารดาจนบรรลุโสดาบัน (กรมสมเด็จพระปรมานุชิตชิโนรส, 2505) อสุภะ อสุภ [อะ-สุบ] 
จาก อ- (คำอุปสรรค; "ไม่") + สุภ ("งาม" "สวย" "ดี") แปลว่า "ไม่งาม ไม่สวย ไม่ดี" คือ                    
ไม่น่าชื่นชม น่าเกลียด น่าระอา ใช้ว่า อสุภะ ก็ได้ เป็นหนึ่งใน กรรมฐาน 40 แต่จะกระทำได้ไม่
สูงกว่าปฐมฌาน เพราะเป็นอารมณ์คิดพิจารณามากกว่าอารมณ์เพ่ง  (เป็นอารมณ์วิปัสสนา
มากกว่าอารมกรรมฐาน) เป็นกรรมฐานที่มุ่งกระทำต่อราคะจริต และกามารมณ์ คือ ค้นคว้าหา
ความจริงจากวัตถุท่ีมีชีวิต และไม่มีชีวิต ที่คนมัวเมา หลงใหลว่าสวยสดงดงาม ซึ่งเป็นการฝืนกฎ
แห่งความเป็นจริง เป็นเหตุของความทุกข์ไม่มีสิ้นสุด เอามาตีแผ่ให้เห็นสภาพตามความเป็นจริง 
ตามคำสอนของสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า (วิกิพีเดีย สารานุกรมเสรี, 2563) มรณัสสติ 
มรณะ รวมกับ สติ คำว่า มรณะ แปลว่า ความตาย สติ แปลว่า ความระลึกได้ นึกถึง ใส่ใจถึง 
ไม่ลืม มรณสติ แปลว่า ระลึกถึงความตาย ใส่ใจถึงความตาย ไม่ลืมความตาย ใช้คำว่า มรณา
นุสสติ มีคำว่า อนุ เข้ามาด้วย อนุสสติ แปลว่า มีสติบ่อย ๆ มีสติเนือง ๆ มีสติ อยู่เสมอ ๆ มรณา
นุสสติ จึงแปลว่า ระลึกถึงความตายอยู่เสมอ ๆ ระลึกถึงความตายอยู่บ่อย ๆ เนือง ๆ ไม่ได้ขาด  
ไม่เว้น ระลึกถึงตลอด ทำให้เป็นคนไม่ประมาท (สุภีร์ ทุมทอง, 2555) 

จิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถวัดเทวราชกุญชร วรวิหาร ไม่ปรากฏหลักฐานชัดเจนว่า
เขียนขึ้นเมื่อใด สันนิษฐานว่าน่าจะเขียนขึ้นในช่วงรัชกาลที่ 4  - 5 และมีการบูรณะในช่วง
รัชกาลที่ 6 เนื่องจากมีภาพเครื่องบินแทรกอยู่ในจิตรกรรมเรื่องภิกษุปลงอสุภกัมมัฏฐาน
สันนิษฐานว่ามีการเพิ่มเติมภาพเครื่องบินเหล่านี้ในการบูรณะเมื่อพุทธศักราช 2458 ดังที่
ปรากฏรายละเอียดในราชกิจจานุเบกษา (ปฏิสังขรณ์วัดเทวราชกุญชร, 2458); (วิกิพีเดีย 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 63 

สารานุกรมเสรี, 2563) การจัดวางองค์ประกอบงานจิตรกรรมในพระอุโบสถวัดเทวราชกุญชร 
วรวิหารได้รับอิทธิพลมาจากงานจิตรกรรมแบบพระราชนิยมในสมัยรัชกาลที่ 4 ซึ่งแตกต่างจาก
งานจิตรกรรมไทยประเพณีที่เขียนมาแต่ก่อน กล่าวคือ ผนังสกัดด้านหน้าตรงข้ามพระประธาน 
แต่เดิมนิยมเขียนพุทธประวัติตอนมารวิชัย แต่ที่วัดแห่งนี้เขียนภาพตอนโปรดพระพุทธมารดา
บนสวรรค์ชั ้นดาวดึงส์ และผนังหุ ้มกลองด้านหน้าตอนล่างระหว่างช่องประตูเขียนภาพ            
เรื่องสุวรรณสาม ชาดก ส่วนผนังระหว่างช่องหน้าต่างเขียนเรื่องอสุภกัมมัฏฐาน 10 และเรื่อง
เสือกัดภิกษุขณะบำเพ็ญเพียร แทนเรื่องพุทธประวัติหรือชาดกซึ่งนิยมเขียนในงานจิตรกรรม
ประเพณี ผนังหุ้มกลองด้านหลังพระประธานเป็นภาพจิตรกรรมเกี่ยวกับวัตรปฏิบัติของพระสงฆ์                
แทนเรื่องเสด็จโปรดพระพุทธมารดาแล้วเสด็จจากดาวดึงส์ เพดานด้านบนเขียนเป็นลวดลาย
ดาวประดิษฐ์ปิดทองบนพื้นแดง มูลเหตุสำคัญ ที ่มีการเปลี ่ยนแปลงเรื ่องราวและเนื ้อหา             
ในการเขียนภาพจิตรกรรมฝาผนังในสมัยรัชกาลที่ 4 เนื่องมาจากกระแสอิทธิพลวัฒนธรรมจาก
ตะวันตกในช่วงรัชกาลที่ 3 โดยเฉพาะอย่างยิ ่งแนวคิดทางวิทยาศาสตร์และคติความเชื่อ
เกี่ยวกับโลกสัณฐานเปลี่ยนไป ส่งผลให้รัชกาลที่ 4 ซึ่งตอนนั้นทรงผนวชเป็นพระวชิรญาณภิกขุ 
ทรงปฏิรูปพระพุทธศาสนา ทรงตั้งธรรมยุติกนิกายที่เน้นการกลับไปศึกษาพุทธวจนดั้งเดิม และ
การเคร่งครัดในพระวินัยสงฆ์ที่ถูกต้อง ลักษณะที่ทรงปฏิรูปคือปฏิเสธแนวความคิดในหนังสือ
เรื่องไตรภูมิว่ามิใช่คำสอนหลักทางพุทธศาสนา แต่เป็นคัมภีร์ที่พระภิกษุได้เรียบเรียงขึ้นในชั้น
หลัง แล้วอ้างว่าเป็นพุทธฎีกา อีกทั้งทรงพยายามตีความพระไตรปิฎกใหม่โดยเน้นแก่นแท้ของ
พระพุทธศาสนาคือการดับทุกข์ เรื่องราวชาดกจึงถูกตีความว่าเป็นเพียงนิทานธรรมดาด้วย   
(ว ิไลเลขา ถาวรธนสาร , 2545) แนวคิดด ังกล ่าวจ ึงส ่งผลต ่องานพุทธศิลป์ของฝ ่าย
ธรรมยุติกนิกาย ทำให้เนื้อหาในงานจิตรกรรมเปลี่ยนจากเรื่องราวทางปรัมปราคติที่พิสูจน์ไม่
ได้มาสู่ความสมจริง ทั้งในด้านของสถานที่ เวลา และบุคคล และเป็นสิ่งที่เห็นได้ในความจริงเชิง
ประจักษ์  เมื ่อพิจารณาองค์ประกอบของภาพจิตรกรรมในพระอุโบสถวัดเทวราชกุญชร 
วรวิหารจะพบว่ามีเนื้อหาที่สอดคล้องกับเรื่อง “จตุรารักขกัมมัฏฐาน” หรือ “อารักขกัมมัฏฐาน 
4” ซึ่งหมายถึง กัมมัฏฐานเป็นเครื่องรักษาตน, กัมมัฏฐานเป็นเครื่องรักษาผู้ปฏิบัติให้สงบระงับ 
มีอยู่ 4 อย่างคือ พุทธานุสสติ เมตตา อสุภะ และมรณัสสติ  (พัสวีสิริ เปรมกุลนันท์, 2552) 
แนวคิดดังกล่าวมีที่มาจากคัมภีร์จตุรารักขา สันนิษฐานว่าแต่งข้ึนในลังการาวพุทธศตวรรษที่ 10 
- 15 คัมภีร์นี้ได้รับความนิยมในศรีลังกาและแพร่หลายมายังดินแดนเอเชียตะวันออกเฉียงใต้  
ในดินแดนไทยนั้นพบว่าได้รับความนิยมทั้งในล้านนาและภาคกลาง ดังจะเห็นได้จากคัมภีร์              
จตุรารักขาฉบับใบลาน จารด้วยอักษรธรรมล้านนา และบทสวดจตุรารักขาในหนังสือสวดมนต์
พื้นเมืองภาคเหนือ ส่วนภาคกลางในสมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกมหาราช              
(สุปราณี พณิชยพงศ์, 2556) มีการสร้างคัมภีร์ จตุรารักขา ฉบับใบลาน จารด้วยอักษรขอม 
ประดิษฐานไว้ ณ หอพระมณเฑียรธรรม วัดพระศรีรัตนศาสดารามต่อมาพระบาทสมเด็จ              
พระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวทรงแปลเรื่องจตุรารักขกัมมัฏฐานเป็นภาษาไทยไว้ในพระราชนิพนธ์



64 | Vol.8 No.5 (May 2021)                            ปีที่ 8 ฉบับที่ 5 เดือนพฤษภาคม 2564 

เรื่อง“อารักขกัมมัฏฐาน 4” ทรงกล่าวถึงหลักของการเจริญอารักขกัมมัฏฐานไว้ดังความตอน
หนึ่งว่า นมตฺถุ สุคตสฺส พุทฺธานุสฺสติ เมตฺตา จ อสุภํ มรณสฺสติ อิจฺจิมา จตุรารกฺขา กาตพฺพา 
จ วิปสฺสนา ให้ภิกษุหมั ่นเจริญ อารักขกรรมฐานทั ้ง 4 คือ พุทธานุสสติ ระลึกถึงคุณ
พระพุทธเจ้า เมตตา แผ่ไมตรีในสัตว์ทั้งหลาย ไม่มีประมาณ อสุภะ พิจารณาร่างกายโดยเป็น
ของไม่งาม มรณัสสติ ระลึกถึงความตาย เมื่อพิจารณาตามความหมายและประเภทของอารักข
กัมมัฏฐาน 4 ที่แสดงสัญลักษณ์ในจิตรกรรมฝาผนังพระอุโบสถวัดเทวราชกุญชร วรวิหาร 
(พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู ่หัว , 2547) สามารถวิเคราะห์ได้ดังนี ้ 1) พระพุทธ
เทวราชปฏิมากร พระประธานในพระอุโบสถ และภาพจิตรกรรมตอนโปรดพระพุทธมารดาบน
สวรรค์ชั้นดาวดึงส์ และทรงเทศนาโปรดด้วยสัตตปกรณาภิธรรมหรือพระอภิธรรม 7 คัมภีร์            
สื่อถึงอารักขกัมมัฏฐาน ประเภท “พุทธานุสสติ” 2) ภาพจิตรกรรมเรื่องสุวรรณสามชาดก             
เป็นเรื ่องราวของพระโพธิสัตว์ตอนบำเพ็ญเมตตาบารมี สื ่อถึง  อารักขกัมมัฏฐานประเภท 
“เมตตา” 3) ภาพจิตรกรรมเรื่อง อสุภกัมมัฏฐาน 10 สื่อถึงอารักขกัมมัฏฐานประเภท“อสุภะ” 
และ“มรณัสสติ” 4) ภาพจิตรกรรมเรื่องเสือกัดพระภิกษุ สื ่อถึงอารักขกัมมัฏฐานประเภท                    
“มรณัสสติ” 
 
ภาพจิตรกรรมเรื่องจตุรารักขกัมมัฏฐานในพระอุโบสถวัดเทวราชกุญชร วรวิหาร 
  ผนังหุ ้มกลองหรือด้านสกัดหน้าพระประธาน เขียนภาพพุทธประวัติตอนโปรด                   
พระพุทธมารดาบนสวรรค์ส่วนผนังด้านล่างระหว่างประตูเขียนเรื ่องสุวรรณสามชาดก               
เฉพาะภาพพุทธประวัติตอนโปรดพระพุทธมารดานั้นเป็นเรื่องราวเกี่ยวกับพระพุทธเจ้าภายหลัง
จากที่ทรงแสดงยมกปาฏิหาริย์ ได้เสด็จขึ้นไปเทศนาโปรดพระพุทธมารดาบนสวรรค์ชั้นดาวดึงส์
เป็นเวลา 3 เดือน ตามพุทธประเพณี เป็นการทดแทนพระคุณและค่าน้ำนมของพระพุทธมารดา 
ขณะนั้นพระพุทธมารดาได้ไปอุบัติเป็นเทพบุตรบนสวรรค์ชั้นดุสิตนามว่า “พระสิริมหามายา
เทพบุตร” พระอินทร์จึงไปทูลเชิญลงมาประทับฟังพระธรรมเทศนาที่สวรรค์ชั ้นดาวดึงส์                
เมื่อพระพุทธมารดาได้สดับฟังพระธรรมเทศนาก็บรรลุพระโสดาปัตติผลเป็นพระอริยบุคคลใน 
“พระปฐมสมโพธิกถา” พระนิพนธ์กรมสมเด็จพระปรมานุชิตชิโนรส กล่าวถึงรายละเอียดการ
แสดงพระธรรมเทศนาของพระพุทธเจ้าไว้ดังนี้ “...อธิบายความว่า สมเด็จพระผู้ทรงพระภาคทำ
พระพุทธมารดาเป็นประธานแก่เทพบรรพษัททั้งปวง แล้วก็ตรัสเทศนาพระสัตปกรณาภิธรรม 
ให้สมควรแก่พระปัญญาบารมีแห่งพระพุทธมารดา ตั้งต้นแต่พระคัมภีร์พระอภิธรรมสังคณีนั้น
ไป โดยอาทินัยว่า กุสลา ธมฺมา อกุสลา ธมฺมา อพฺยากตา ธมฺมา ยกเป็นบทมาติกาแห่งพระ
อภิธรรมเป็นต้น แล้ววิภัชนาการโดยกัณฑ์ทั ้ง  4 คือ จิตตวิภัตติกัณฑ์ 1 รูปวิภัตติกัณฑ์               
1 นิกเขปราสิกัณฑ์ 1 อัตถุทธารกัณฑ์ 1 ประดับด้วยภาณวารสิบสามภาณวาร ประดับด้วยพระ
ธรรมขันธ์พันสามร้อยพระธรรมขันธ์ ตรัสเทศนาสิบสองวันจึ ่งจบ เทพเจ้าบรรลุมรรคผล
ประมาณเจ็ดโกฏิ ลำดับนั ้นก็ตรัสเทศนาคัมภีร์พระวิภังค์สืบไป แลจำแนกออกซึ ่งวิภังค์                



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 65 

18 ประการ คือ ขันธวิภังค์ 1 อายตนวิภังค์ 1 ธาตุวิภังค์ 1 สัจจวิภังค์ 1 อินทริยวิภังค์                
1 ปัจจยาการวิภังค์ 1 สติปัฏฐานวิภังค์ 1 สัมมัปปธานวิภังค์ 1 อิทธิบาทวิภังค์ 1 โพชฌังควิภังค์ 
1 มัคควิภังค์ 1 ฌาณวิภังค์ 1 อัปปมัญญาวิภังค์ 1 สิกขาปทวิภังค์ 1 ปฏิสัมภิทาวิภังค์              
1 ญาณวิภังค์ 1 ขุททกวัตถุวิภังค์ 1 ธัมมหทยวัตถุวิภังค์ 1 ประดับด้วยภาณวารยี่สิบห้าภาณ
วาร ประดับด้วยพระธรรมขันธ์ หกพันห้าร้อยพระธรรมขันธ์ ตรัสเทศนาสิบสองวันจึ ่งจบ            
เทพเจ้าบรรลุมรรคผลประมาณ เจ็ดโกฏิ ลำดับนั้นก็ตรัสเทศนาคัมภีร์พระธาตุกถาสืบไป 
จำแนกออกโดยบทสิบสี่บท มี สงฺคโห อสงฺคโห เป็นอาทิ ประดับด้วยภาณวารหกภาณวาร 
ประดับด้วยพระธรรมขันธ์ เจ็ดพันพระธรรมขันธ์ ตรัสเทศนาหกวันจึ่งจบ เทพเจ้าบรรลุมรรคผล
ประมาณหกโกฏิ 
 
ภาพตอนเสด็จโปรดพระพุทธมารดาบนสวรรค์ช้ันดาวดึงส์ 
  นอกจากวัดเทวราชกุญชรแล้ว ที่พระอุโบสถวัดระฆังโฆสิตารามยังมีการเขียนภาพ
โปรดพระพุทธมารดาในสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ในตำแหน่งด้านสกัดหน้าพระประธาน ซึ่งเขียนขึ้น    
ในสมัยรัชกาลที่ 6 โดยพระวรรณวาดวิจิตร (ทอง จารุวิจิตร) ราว พ.ศ. 2465 น่าสังเกตว่าภาพ
จิตรกรรมทั้งสองวัดนี้ล้วนเป็นงานที่มีการเขียนหรือบูรณะในสมัยรัชกาลที่ 6 เช่นเดียวกัน             
ภาพตอนเสด็จโปรดพระพุทธมารดาบนสวรรค์ชั ้นดาวดึงส์ แสดงถึงการให้ความสำคัญแก่             
พระอภิธรรมปิฎก ซึ่งถือเป็นหมวดธรรมสูงสุด ตัวอย่างจิตรกรรมลักษณะนี้พบได้ในวัดที่มี              
การสถาปนาในร ัชกาลพระบาทสมเด ็จพระจอมเกล้าเจ ้าอย ู ่ห ัว เช ่น ว ัดทองนพคุณ                 
วัดมหาพฤฒาราม ที ่มีการวาดตู ้พระไตรปิฎกบรรจุคัมภีร ์ใบลานไว้ที ่ผนังสกัดตรงข้าม                 
พระประธาน แม้ว่าที่วัดเทวราชกุญชร วรวิหารจะวาดเป็นภาพโปรดพระพุทธมารดา แต่ก็แสดง
คติการให้ความสำคัญต่อพระอภิธรรมอันเป็นหมวดธรรมสูงสุดเช่นกัน 
 
ภาพสุวรรณสามชาดก 
  อยู่บริเวณผนังด้านล่างระหว่างช่องประตูด้านหน้าพระอุโบสถ เขียนฉากอาศรมในป่า 
การวาดต้นไม้ใช้วิธีจุ่มแปรงแต้มสีเป็นแถบเพ่ือให้เป็นพุ่ม ภูเขาต่าง ๆ มีการตัดเส้นแรเงาเพ่ือให้
เกิดมิติตอนบนซ้ายของภาพเป็นรูปสุวรรณสามท่ามกลางฝูงกวาง ขณะที่ลูกศรมาประชิดตัว             
มีพระเจ้าปิลยักขราชเป็นผู้แผลงตอนกลางของภาพเป็นพระเจ้าปิลยักขราชกำลังแบกหม้อน้ำ
ไปยังอาศรม ภาพตอนล่างขวาเป็นภาพของทุกูลดาบสกับนางปาริกากำลังรอคอยสุวรรณสาม
กลับมาที่หน้าอาศรม พระเจ้าปิลยักขราชกำลังจะนำหม้อน้ำขึ้นไปปรนนิบัติรับใช้เครื่องแต่ง
กายของบุคคลในภาพยังเป็นแบบจิตรกรรมไทยประเพณีคือแต่งเครื่องทรงอย่างกษัตริย์ และ              
มีท่าทางอย่างนาฏลักษณ์ (พระเจ้าวรวงศ์เธอ กรมหลวงชินวรสิริวัฒน์, 2543) ดังจะเห็นได้จาก
ท่าแผลงศรของพระเจ้าปิลยักขราช เรื ่องสุวรรณสาม เป็นชาดกลำดับที ่ 540 ในหนังสือ               



66 | Vol.8 No.5 (May 2021)                            ปีที่ 8 ฉบับที่ 5 เดือนพฤษภาคม 2564 

อรรถกถานิบาตชาดก เป็นเรื ่องที่ 3 ในมหานิบาต หรือทศชาติชาดก มีเรื ่องโดยสังเขปว่า           
พระโพธิสัตว์เสวยพระชาติเป็นสุวรรณสามกุมาร เป็นบุตรของทุกูลดาบสกับนางปาริกาซึ่งเป็น
บุตรนายพราน หลังจากแต่งงานกันได้ออกบวชเป็นดาบสและดาบสินีอยู่ในอาศรมกลางป่า             
ทั้งสองได้ออกไปหาผลไม้ปรากฏว่าฝนตกจึงไปหลบในร่มไม้ที่อยู่บนยอดจอมปลวก ฝนได้ชะ
ล้างเหงื่อของทั้งสองไปถูกจมูกของอสรพิษร้ายที่อาศัยออยู่บนยอดจอมปลวก อสรพิษโกรธ           
จึงพ่นพิษออกมาถูกตาของดาบสและดาบสินี จีนบอดสนิท สุวรรณสามจึงปรนนิบัติและออกไป
หาผลไม้มาเลี้ยงดูบิดามารดาเสมอมา วันหนึ่งสุวรรณสามออกไปตักน้ำ ขณะนั้นพระเจ้าปิลยักข
ราชเสด็จประพาสออกล่าสัตว์ ทอดพระเนตรเห็นสุวรรณสามอยู่ท่ามกลางฝูงสัตว์ที่เดินตามมา
มากมาย จึงทรงสงสัยว่าเป็นมนุษย์หรือเทวดา และทรงคิดที่จะยิงเพราะเกรงว่าถ้าเข้าไปไต่ถาม
สุวรรณสามจะหนีพระองค์ไป จึงทรงซ่อนพระองค์ในพุ่มไม้แล้วยิงธนูอาบยาพิษไปยังสุวรรณ
สามจนได้รับบาดเจ็บสาหัส แต่สุวรรณสามไม่โกรธ กลับแสดงเมตตาจิตต่อพระเจ้าปิลยักขราช 
แล้วกล่าวคาถาถามไปอย่างสุภาพว่า “...ใครหนอยิงเราผู้ประมาท ขาดเจริญเมตตาจิตเสีย 
ในขณะนั้นผู้แบกหม้อน้ำไปกษัตริย์ หรือเวสชนคนไหนยิงเราซ่อนกายอยู่ เนื้อของเราอันบุทคล
พึงกินก็หาไม่ ความต้องการด้วยหนังของเราก็ย่อมไม่มีแก่ใคร ๆ เมื่อเช่นนี้บุรุษนี้มายิงเราไม่
สำคัญจิตให้เห็นเป็นประโยชน์เสียก่อนด้วยเหตุการณ์อะไรหนอ ท่านคือใครหรือเป็นบุตรของ
ใคร เราจะรู้จักท่านได้อย่างไร เราถามท่าน ท่านจงบอก ทำไมท่านยิงเราแล้วซ่อนตัวเสีย...” 
พระเจ้าวรวงศ์เธอ กรมหลวงชินวรสิริวัฒน์ เมื่อได้ยินเช่นนั้นพระเจ้าปิลยักขราชจึงดำริว่า             
“...บุรุษนี้อันเรายิงด้วยศรกำซาบด้วยยาพิษ แม้ล้มแล้วไม่ด่าไม่ตัดพ้อเรา เรียกหาด้วยถ้อยคำ
อันน่ารักดุจบุทคลจับฟั้นหัวใจ เราจักไปหาบุรุษนี้...” (พระเจ้าวรวงศ์เธอ กรมหลวงชินวร
สิริวัฒน์, 2543) พระเจ้าปิลยักขราชจึงเสด็จออกจากพุ่มไม้และได้สนทนากับสุวรรณสาม               
จนทราบเร ื ่องท ั ้ งหมด จ ึงทรงสำน ึกได ้และจะเล ี ้ยงด ูบ ิดามารดาแทนส ุวรรณสาม                      
พระเจ้าปิลยักขราชจึงทรงถือหม้อน้ำไปยังอาศรมและบอกแก่ดาบสดาบสินีทั้งสองว่าตนเป็นผู้
ยิงสุวรรณสามจนถึงแก่ชีวิต ด้วยอำนาจความเมตตาของสุวรรณสามจึงทำให้นางพสุนธรี
เทพธิดามาช่วยชีวิตทั้งบิดามารดาก็มีดวงตาเห็นได้เป็นปกติ สุวรรณสามจึงเทศนาแก่พระ
เจ้าปิลยักขราชให้ทรงตั้งม่ันในทศพิธราชธรรม จึงทรงบำเพ็ญทานรักษาศีล เมื่อสวรรคตได้เสวย
สุขบนสวรรค์ ส่วนสุวรรณสามได้เลี ้ยงดูบิดามารดาเมื่อสิ้นชีวิต ได้ไปบังเกิดในพรหมโลก  
รูปแบบของการพิจารณา อสุภกัมมัฏฐาน มีทั้งหมด 10 วิธี ปรากฏอยู่ใน “ คัมภีร์พระวิสุทธิ ” 
ซึ่งพระพุทธโฆษาจารย์ พระเถระชาวชมพูทวีปรจนาขึ้นในลังกา พระคัมภีร์วิสุทธิมรรคนับเป็น
คัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาที่สำคัญยิ่งคัมภีร์หนึ่ง การนำเนื้อหาจากคัมภีร์ดังกล่าวมาเขียนเป็น
ภาพจิตรกรรมปรากฏตั้งแต่สมัยอยุธยา ธนบุรี และรัตนโกสินทร์ ทั้งจิตรกรรมในสมุดภาพสมัย
อยุธยา จิตรกรรมฝาผนังที่วิหารทิศตะวันออกของวัดพระเชตุพนและที่หลังบานประตูหอไตรวัด
ระฆังโฆสิตาราม จิตรกรรมเรื่องอสุภกัมมัฏฐานได้รับความนิยมมากที่สุดในสมัยรัชกาลที่ 4         
โดยมีต้นแบบอยู่ที ่จิตรกรรมในพระอุโบสถวัดโสมนัสวิหาร (พัสวีสิริ เปรมกุลนันท์, 2552)         



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 67 

ภาพจิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถวัดเทวราชกุญชร วรวิหารเขียนภาพการปลงอสุภกัมมัฏฐาน 
10 ไว้ครบถ้วนเรียงลำดับภาพตั้งแต่ด้านซ้ายของพระประธานวนตามเข็มนาฬิกาไปสุดที่ผนัง
ด้านขวามือของพระประธาน แต่ละภาพเขียนเป็นพระภิกษุสงฆ์กำลังยืนพิจารณาซากศพแต่ละ
ประเภทและชักผ้าบังสุกุล มีฉากหลังเป็นป่าและทิวทัศน์ธรรมชาติ เช่น ภูเขา แม่น้ำ เป็นต้น 
การเขียนภาพมีระยะใกล้ - ไกล เห็นได้จากต้นไม้ที่อยู่ระยะใกล้จะมีขนาดใหญ่ ต้นไม้ที่อยู่
ระยะไกลจะมีขนาดเล็ก เทคนิคการวาดต้นไม้ใช้แปรงจุ่มสีแต้มเป็นแถบเพ่ือให้เป็นรูปพุ่มไม้โดย
ไม่ต้องตัดเส้นให้เห็นเป็นใบไม้ ส่วนจีวรของพระภิกษุมีริ้วรอยยับตามธรรมชาติ มีเทคนิคการตัด
เส้นจีวรโดยการแรเงา แต่ลักษณะใบหน้าและร่างกายของพระภิกษุยังคงเขียนตามแบบโบราณ 
โดยตัดเส้นวงโค้งของใบหน้าแบบตัวพระ – นาง (พัสวีสิริ เปรมกุลนันท์, 2552) 
 
จิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถวัดเทวราชกุญชร วรวิหาร 
  1) วินีลกอสุภ คือร่างผีอันมีสีต่าง ๆ คือสีแดงสีขาวสีเขียวเจือกัน มีสีอันแดงในที่อันมี
เนื้อมาก มีสีขาวในที่ประกอบด้วยหนอง มีสีอันเขียวโดยมากปกคลุมไปด้วยผ้าสาฎกอันเขียว 
อาศัยที่มีสีเขียวโดยมากจึงชื่อว่า วินีลกอสุภ เหมาะกับผู้ที่มีความกำหนัดยินดีโดยผิวพรรณ 
เพราะในอสุภนี้ส่อแสดงให้เห็นว่าผิวพรรณนี้ต้องถึงวิปริตเขียวมอหม่นหมองไปโดยธรรมดา            
2) หตวิกขิตตกอสุภ คือซากผีอันบุคคลผู้เป็นเวรสับฟันด้วยเครื่องศาสตราวุธในอังคาพยพใหญ่
น้อย ให้เป็นริ้วเป็นรอยดังกากบาท อสุภดังกล่าวนี้เหมาะกับผู้กำหนัดยินดีในสรีรสมบัติที่ติดต่อ
พร้อมเพรียง เพราะในอสุภนี้ส่อแสดงให้เห็นว่าความติดต่อกายนี้ ต้องหลุดลุ่ยแตกหักไปโดย
ธรรมดา 3) โลหิตอสุภ คือร่างผีอันแปดเปื้อนด้วยโลหิตอันไหลเอิบออกจากสรีรประเทศนั้น ๆ 
เหมาะกับผู้ที่มีความกำหนัดยินดีโดยความงามกาย ที่บุคคลตกแต่งด้วยเครื่องประดับต่าง ๆ 
เพราะในอสุภนี้ส่อแสดงให้เห็นว่ากายที่ประดับให้งามนี้เป็นปฏิกูลแปดเปื้อนด้วยน้ำเลือด            
โดยธรรมดา 4) วิกขิตตกอสุภ คือซากผีอันบุคคลทิ้งไว้ให้ตกเรี่ยรายอยู่ในที่นั้น ๆ มืออยู่ข้าง 1             
เท้าอยู่ข้าง 1 ศีรษะอยู่ข้าง 1 เหมาะกับผู้ที่กำหนัดยินดีโดยลีลาอาการกิริยาเยื้องกรายยกย่อง
แห่งอวัยวะน้อยใหญ่ เพราะในอสุภนี้ส่อแสดงให้เห็นว่าอวัยวะน้อยใหญ่แยกกันโดยธรรมดา             
5) อัฏฐิกอสุภ คือซากผีมีแต่ร่างกระดูกทั้งสิ้นแลมีอยู่แต่กระดูกอันเดียวก็ได้ชื่ออัฏฐิกอสุภ 
เหมาะกับผู้มักกำหนัดยินดีโดยกระดูกฟันสมบูรณ์ เพราะในอสุภนี้ ส่อแสดงให้เห็นว่ากระดูกฟัน
นี้เป็นปฏิกูลต้องหลุดถอนไปโดยธรรมดา 6) วิปุพพกอสุภ คือร่างผีอันมีน้ำเหลืองแลหนองอัน
ไหลออกมาในที่อันปริแลเปื่อยออกพังนั้น เหมาะกับผู้กำหนัดยินดีโดยสรีระอันปรนปรุงทาบทา
ด้วยเครื่องหอม เพราะในอสุภนี้ส่อแสดงให้เห็นว่าเครื่องหอมที่ทาบทาในกายนี้ ต้องถึงวิปริต
เครื่องหอมกลับไปเป็นกลิ่นเหม็นโดยธรรมดา 7) อุทธุมาตกอสุภ คือร่างกายผีอันพองขึ้นโดย
ลำดับจำเดิมแต่วันสิ้นแห่งชีวิตพองบวมขึ้นบริบูรณ์ไปด้วยลม เหมาะกับผู้ที ่กำหนัดยินดีใน
ทรวดทรงสัณฐาน เพราะในอสุภนี้ส่อแสดงให้เห็นว่าสรีรสัณฐานนี้ต้องถึงความวิปริตพองขึ้น
โดยธรรมดา 8) ปุฬุวกอสุภ คือร่างผีอันเต็มบริบูรณ์ด้วยกิมิชาติหมู่หนอนเบียนบ่อนคลานอยู่



68 | Vol.8 No.5 (May 2021)                            ปีที่ 8 ฉบับที่ 5 เดือนพฤษภาคม 2564 

ทั่วสรีรประเทศต่าง ๆ เหมาะกับผู้ที่กำหนัดยินดีโดยความที่ถือว่ากายเป็นของแห่งเราแท้ เพราะ
ในอสุภนี ้ส่อแสดงว่ากายไม่เป็นของตน เป็นของสาธารณ์ทั่วไปแก่หมู ่หนอนทั้งหลายโดย
ธรรมดา 9) วิกขายิตกอสุภ คือซากผีอันสัตว์ทั้ง ปวงเป็นต้นว่า สุนัขบ้านสุนัขจิ้งจอกกัดทึ้งยื้อ
แย่งโดยอาการต่าง ๆ เหมาะกับ ผู้ที่กำหนัดยินดีโดยแท่งเนื้อที่เป็นปัจจัยแก่กิเลสอันแรงกล้า
เพราะในอสุภนี ้ส ่อแสดงให้เห็นว ่าแท่งเนื ้อเหล ่านี ้ต ้องถึงความวิปริตไปโดยธรรมดา                 
10) วิจฉิททกอสุภ คือร่างผีอันขาดเป็น 2 ท่อนท่ามกลาง มีกายขจัดขจายจากกัน เหมาะกับ             
ผู้ที่กำหนัดยินดีโดยท่อนกายอันเป็นแท่งทึบ เพราะในอสุภนี้ส่อแสดงให้เห็นว่าภายในกายนี้    
เป็นโพรงช่องอยู่เป็นธรรมดา (พระพุทธโฆสเถระ, 2562) 
 
เร่ืองทุกข์ของภิกษุ 30 รูป 
  ภิกษุ 30 รูป อีกกลุ ่มหนึ ่ง เรียนกัมมัฏฐานในสำนักของพระผู ้มีพระภาคเจ้าแล้ว         
จำพรรษาในวัดป่า ทำกติกากันว่า ผู้มีอายุ เราควรทำสมณธรรม ตลอดคืนในยามทั้งสาม                
เราไม่ควรมายังสำนักของกันและกัน แล้วต่างคนต่างอยู่. เมื่อภิกษุเหล่านั้นทำสมณธรรม             
ตอนใกล้รุ่งก็โงกหลับ เสือตัวหนึ่งก็มาจับภิกษุไปกินทีละรูป ๆ. ภิกษุไร ๆ ก็มิได้เปล่งแม้วาจาว่า 
เสือคาบผมแล้ว.ภิกษุถูกเสือกินไป 15 รูป ด้วยอาการอย่างนี้ ถึงวันอุโบสถ ภิกษุที่เหลือก็ถามว่า
ท่านอยู่ที่ไหน และรู้เรื่องแล้วก็กล่าวว่า ถูกเสือคาบควรบอกว่า บัดนี้เราถูกเสือคาบไป ๆ แล้ว           
ก็อยู่กันต่อไป. ต่อมาเสือก็จับภิกษุหนุ่มรูปหนึ่งโดยนัยก่อน. ภิกษุหนุ่มก็ร้องว่า เสือขอรับ            
ภิกษุทั้งหลายก็ถือไม้เท้า และคบเพลิงติดตามหมายว่าจะให้มันปล่อยเสือก็ขึ้นไปยังเขาขาด   
ทางที่ภิกษุทั้งหลายไปไม่ได้ เริ่มกินภิกษุนั้นตั้งแต่นิ้วเท้า. ภิกษุทั้งหลายนอกนั้น ก็ได้แต่กล่าว
ว่าสัปบุรุษ พระสูตรและอรรถกถาแปล ทีฆนิกาย มหาวรรค เล่มที่ 2 ภาคที่ 2 บัดนี้กิจที่พวก
เราจะต้องทำไม่มี ขึ้นชื่อว่าความวิเศษของภิกษุทั้งหลายย่อมปรากฏในฐานะเช่นนี้ ภิกษุหนุ่ม
นั้น นอนอยู่ในปากเสือ ข่มเวทนาเจ็บปวด แล้วเจริญวิปัสสนา ตอนเสือกินถึงข้อเท้า เป็นพระ
โสดาบันตอนกินไปถึงหัวเข่าเป็นพระสกทาคามี ตอนเสือกินไปถึงท้องเป็นพระอนาคามี ตอน
เสือกินไปยังไม่ถึงหัวใจ ก็บรรลุพระอรหัตพร้อมด้วยปฏิสัมภิทา จึงเปล่งอุทาน ดังนี้ว่า สีลวา 
วตฺตสมฺปนฺโน ปญฺญวา สุสมาหิโต มุหุตฺตํ ปมาทมนฺวาย พฺยคฺเฆ โน รุทฺธมานโส ปญฺชรสฺมึ โส 
คเหตฺวา สิลาย อุปรี กโต กามํ ขาทตุ มํ พฺยคฺโฆ อฏฺฐิยา จ นฺหารุสฺส จ  กิเลเส เขปยิสฺสามิ         
ผุสิสฺสามิ วิมุตฺติยํ (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2530) 

เรามีศีล ถึงพร้อมด้วยวัตร มีปัญญามีใจมั่นคงดีแล้ว อาศัยความประมาท ครู่หนึ่ง ทั้งที่
มีใจไม่คิดร้ายในเสือมันก็จับไว้ในกรงเล็บ พาไปไว้บนก้อนหิน เสือจงกินเราถึงกระดูกและเอ็นก็
ตามที เราจักทำกิเลสให้สิ้นไป จักสัมผัสวิมุตติ ดังนี้  

ภาพเสือกัดพระภิกษุจากคัมภีร์สุมังคลวิลาสินีนี ้ สื ่อความถึงมรณัสสติในอารักข
กัมมัฏฐาน 4 ที่พระภิกษุในเรื่องกำลังเจริญวิปัสสนาระลึกเกี่ยวกับความตายที่กำลังบังเกิดแก่
ตน สอดคล้องกับพระราชนิพนธ์ในพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว ที่กล่าวถึงการเจริญ



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 69 

มรณัสสติไว้ตอนหนึ่งว่า “...อธุวํ โข เม ชีวิตํ ชีวิตของเราไม่ยั่งยืน ธุวํ มรณํ เอกํสิกํ ความตาย
ยั่งยืน เป็นไปส่วนเดียว อวสฺสํ มรณํ เอกํสิกํ ความตายแน่เป็นไปส่วนเดียว อวสฺสํ มยา มริตพฺพํ 
เราคงตายแน่ เราจะพึงตายแน่ มรณปริโยสานํ มรณํ อนตีโต ชีวิตของเรามีความตายเป็นที่สุด 
ไม่ล ่วงพ้นความตายไปได้ มรณปริโยสานํ เม ช ีว ิต ํ  ช ีว ิตของเรามีความตายเป็นทีสุด 
มรณปฏิพทฺธํ เม ชีวิตํ ชีวิตของเราเนื่องด้วยความตาย มรณธมฺโมมฺหิ มรณํ อนตีโต เราเป็น           
ผู้มีความตายเป็นธรรมดา ไม่ล่วงความตายไปได้ มรณํ ภวิสฺสติ ความตายจักมี...” ภาพท้ายสุดที่
อยู ่ต่อจากเรื ่องอสุภกัมมัฏฐานอยู่ด้านขวาของพระประธาน เป็นพระภิกษุนั่งอยู่กลางป่า
สันนิษฐานว่าอาจเป็นพระที่มาเจริญวิปัสสนากลางป่าก่อนที่จะถูกเสือกัด เนื่องจากด้านขวามือ
ของภาพมีเสือกำลังลงมาจากภูเขาและจ้องมาทางพระภิกษุ (พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้า
เจ้าอยู่หัว, 2547) 
 
บานประตูและหน้าต่างพระอุโบสถ 
  ด้านนอกเขียนลายรดน้ำเป็นรูปพรรณพฤกษาที่ขึ้นแทรกบนโขดหิน ด้านล่างภาพเขียน
รูปมงคลหัตถี (3 ช้าง) เพื่อสื่อถึงพระนาม “กุญชร” อันเป็นพระนามเดิมของกรมพระพิทักษ
เทเวศร์ ต้นราชสกุลกุญชรซึ่งทรงเป็นพระบรมวงศ์ผู้ใหญ่ที่ปฏิสังขรณ์พระอารามนี้ และบาน
หน้าต่างด้านในเป็นภาพจิตรกรรมรูปเครื่องตั้งของจีน (พระโสภณ มหาอำมาตย์ตรี พระยา
โชฎึกราชเศรษฐี (ผ่อง โชติพุกกณะ) เจ้ากรมท่าซ้ายกระทรวงมหาดไทย , 247) ได้แก่ เทียน
พร้อมเชิงเทียน แจกัน กระถาง ชุดน้ำชา ถ้วยชามีฝา ชามใส่ผลไม้ กล้องยาสูบ ส่วนที่บาน
แผละทั้งประตูและหน้าต่างวาดเป็น กอบัวในแจกันขนาดใหญ่การวาดภาพเครื่องตั้งของจีนเป็น
รูปแบบที่นิยมและสืบทอดจากงานศิลปกรรมในสมัยรัชกาลที่ 3 สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ 
กรมพระยาดำรงราชานุภาพทรงพระนิพนธ์เกี ่ยวกับที่มาของจิตรกรรมที่วาดเครื่องตั้งจีนไว้  
(สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอกรมพระยาดำรงราชานุภาพ, 247) ดังนี้ 

 
  “แต่ตามเรื่องตำนานปรากฏว่าเมื่อในรัชชกาลที่ 2 พระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้า
นภาลัยทรงสร้างสวนขวาที่ในพระบรมมหาราชวัง (ตรงบริเวณสวนศิวาลัยบัดนี ้) ครั ้งนั้น 
ประจวบเวลาราชทูตไทยออกไปเมืองปักกิ่ง ไปได้เครื่องตั้งแต่ง เรือนอย่างจีนเข้ามาจัดแต่ง   
พระตำหนักท่ีในสวนขวา เป็นเหตุให้ เกิดนิยมกันขึ้นเป็นทีแรกว่าเป็นของงามน่าดู ถึงเอาไปผูก
เป็น ลายเขียนผนังโบสถ์ แต่คิดดัดแปลงไปให้เป็นเครื่องพุทธบูชา...” 
 
ภาพเทพชุมนุม 
  อยู่เหนือช่องประตูและหน้าต่าง เป็นภาพเทวดาทรงเครื่องอย่างกษัตริย์ เหาะเป็นหมู่
ท่ามกลางก้อนเมฆ มีอากัปกิริยาที่ต่างกัน เช่น พนมมือไหว้ ถือช่อดอกไม้ ถือดอกบัว ถือเครื่อง



70 | Vol.8 No.5 (May 2021)                            ปีที่ 8 ฉบับที่ 5 เดือนพฤษภาคม 2564 

ดนตรี แต่ละองค์มีท่าเหาะแบบนาฏลักษณ์ และลักษณะของท้องฟ้านั ้นมีลักษณะสีคราม                
มีก ้อนเมฆน้อยใหญ่ที ่ทำให้เกิดมิต ิในระยะใกล้ ไกล ลักษณะเช่นนี ้ เป ็นพระราชนิยม              
ในรัชกาลที่ 4 ที่ต่างจากภาพเทพชุมนุมในสมัยก่อนหน้าที่มักจะทำเป็นเทวดาพนมมือเรียงแถว
อย่างเป็นระเบียบ (พัสวีสิริ เปรมกุลนันท์, 2554) ภาพเทพชุมนุมแสดงเหตุการณ์ที่บรรดา
เทวดามาร่วมสักการะพระพุทธองค์ ในที ่นี ้ค ือพระประธานปางมารวิชัยในพระอุโบสถ 
สอดคล้องกับเนื้อความในคัมภีร์พระปฐมสมโพธิกถาที่กล่าวว่าเมื่อพระโพธิสัตว์ทรงชนะมาร             
ก็มีเทวดา “...หมู่เทพบุตรแลพรหมทั้งหลายก็ออกจากพิมานแห่งตน ๆ เกลื่อนกล่นกันมา              
มีหัตถ์ถือประทีปสุคนธบุปผาธวัชปฎากต่าง ๆ มาแวดล้อมพร้อมกันอุโฆษถวายชัยแก่พระมหา
บุรุษว่า ชัยชำนะมีแก่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าผู้ทรงสิริสวัสดี ปราชัยมีแก่มารผู้ปรารถนาบาปธรรม
...”  และเมื่อทรงตรัสรู้อนุตรสัมมาสัมโพธิญาณเทพเจ้าทั ้งหลายก็มาเฝ้าอีกครั้งหนึ ่งโดย                 
“...เทพยเจ้าทั้งหลายนิมิตสุขุมกายเท่าอณูปรมาณูลงประชุมกันอยู่ในที่มีประมาณเท่านั้นถึง   
10 องค์บ้าง 20 องค์บ้าง 30 องค์บ้างตราบเท่าถึง 1000 องค์ 10000 องค์ 100000 องค์จนถึง
แสนโกฎิองค์ก็มีเปนอันมากหมู่เทพยดาทั้งหลายอันมาแต่หมื ่นจักรวาฬ ประดิษถานเตม
จักรวาลอันนี้เพื่อจะทัศนาบูชาภิวันทนชุลี พระผู้ทรงภาคย์มากเหลือล้น...” (สมเด็จพระมหา
สมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส, 2537) 
 
เอกสารอ้างอิง 
กรมสมเด็จพระปรมานุชิตชิโนรส. (2505). พระปฐมสมโพธิกถา. กรุงเทพมหานคร: กรมการ

ศาสนา. 
ปฏิสังขรณ์วัดเทวราชกุญชร. (2458). ราชกิจจานุเบกษา เล่ม 32 หน้า 1433 (26 กันยายน 

พ.ศ. 2458).  
ประยูร อุลุชาฏะ. (2530). พจนานุกรมศิลปะ. (พิมพ์ครั้งที่ 3 โดย น.ณ ปากน้ำ (นามแฝง) ). 

กรุงเทพมหานคร: ศูนย์การพิมพ์พลชัย. 
ประเสริฐ ศีลรัตนา. (2526). จิตรกรรม. กรุงเทพมหานคร: โอเดียนสโตร์. 
พระเจ้าวรวงศ์เธอ กรมหลวงชินวรสิริวัฒน์. (2543). สุวรรณสามชาดก. (พิมพ์ครั ้งที ่ 3). 

กรุงเทพมหานคร: อักษรเจริญทัศน์. 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช). (2548). ราชบัณฑิต พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสน์

ชุดคำวัด. กรุงเทพมหานคร: วัดราชโอรสาราม. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2543). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ์ครั้งที่ 

9). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
  . (2551). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์ (ชำระ เพิ่มเติม ช่วงที่ 1). (พิมพ์

ครั้งที่ 12). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 71 

พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู ่หัว. (2547). ประชุมพระราชนิพนธ์ภาษาไทย ใน
พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว. กรุงเทพมหานคร: มหาเถรสมาคม. 

พระพุทธโฆสเถระ. (2562). พระว ิส ุทธ ิมรรค เล ่มเด ียวจบ , แปลโดยวงศ์ ชาญบาลี. 
กรุงเทพมหานคร: เลี่ยงเซียงจงเจริญ. 

พระมหานิยม อุตฺตโม. (2523). หลักสูตรย่อบาลีไวยากรณ์. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ เลี่ยง
เชียง. 

พระมหาสมใจ ปญฺญาทีโป. (2526). พระพุทธัปปิยะ, ปทรูปสิทฺธิ. กรุงเทพมหานคร: เฉลิมชาญ
การพิมพ์. 

พระมหาสมปอง มุทิโต. (2545). มูลนิรุตติ กัจจายนสูตร ธาตวานุกรม. (พิมพ์ครั ้งที ่ 3). 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ ธรรมสภา. 

พระโสภณ มหาอำมาตย์ตรี พระยาโชฎึกราชเศรษฐี (ผ่อง โชติพุกกณะ) เจ้ากรมท่าซ้าย
กระทรวงมหาดไทย. (247). อักษรกิจพิมพ์ช่วยในงานยืนชิงช้า. กรุงเทพมหานคร: 
กระทรวงมหาดไทย. 

พัสวีสิริ เปรมกุลนันท์. (2552). จิตรกรรมฝาผนัง: พระราชประสงค์รัชกาลที่ 4 เรื่องจริยวัตร
สงฆ์. ใน วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาประวัต ิศาสตร์ศิลปะ. 
มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

พัสวีสิริ เปรมกุลนันท์. (2554). ภาพเทวดาในรัชกาลที่ 4: ความสืบเนื่องทางงานช่าง. ใน 
ประมวลผลงานด้านประวัติศาสตร์ศิลปะของ ศาสตราจารย์ ดร. สันติ เล็กสุขุม 
ภาควิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ คณะโบราณคดี. มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2530). พระสูตรและอรรถกถาแปล ทีฆนิกาย มหาวรรค เล่มที่ 2 ภาค
ที่ 2. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์แห่งมหามกุฏราชวิทยาลัย. 

ว ิก ิพ ี เด ีย สาราน ุกรมเสร ี .  (2563) .  อส ุภ .  เร ียกใช ้ เม ื ่อ 18 มกราคม 2563 จาก 
https://th.wikipedia.org/wiki/ 

วิไลเลขา ถาวรธนสาร. (2545). ชนชั้นนำไทยกับการรับวัฒนธรรมตะวันตก. กรุงเทพมหานคร: 
เมืองโบราณ. 

สน ุ ก ก ู ร ู .  ( 2 5 56 ) .  จ ิ ต ร ก ร รม ไทย .  เ ร ี ย ก ใ ช ้ เ ม ื ่ อ  1 8  มกร าคม  2563  จ าก 
https://guru.sanook.com/2313/ 

สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอกรมพระยาดำรงราชานุภาพ. (247). อธิบายเครื ่องบูชา. 
พระนครศรีอยุธยา: โสภณพิพรรฒธนากร. 

สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส. (2537). ปฐมสมโพธิ (ภาษาบาลี) ฉบับ
คัดลอกจากคัมภีร์ใบลานอักษรขอม. กรุงเทพมหานคร: คณะสงฆ์วัดพระเชตุพนวิมลมัง
คลารามวรมหาวิหาร. 



72 | Vol.8 No.5 (May 2021)                            ปีที่ 8 ฉบับที่ 5 เดือนพฤษภาคม 2564 

สุปราณี พณิชยพงศ์. (2556). ร่องรอยธรรมกายในคัมภีร์จตุรารักขา. ใน รายงานการวิจัย. 
สถาบันวิจัยนานาชาติธรรมชัย (DIRI). 

สุภีร์ ทุมทอง. (2555). มรณสติในพระไตรปิฎก. กรุงเทพมหานคร: ห้างหุ้นส่วนจำกัดภาพพิมพ์. 


