
บทความวิจยั 
 

ปปัญจธรรม : ปัญหาและแนวทางแก้ไขเชิงพุทธบูรณาการ* 
PAPAÑCA-DHAMMA : PROBLEMS AND SOLUTIONS IN INTEGRATED 

BUDDHIST PERSPECTIVE 
 

อัญชฎา พูลทัศฐาน 
Anchada Pulthasthan 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

E-mail: anchadapulthasthan@hotmail.com 

 
บทคัดย่อ  
  บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาหลักปปัญจธรรมตามแนวพระอภิธรรม         
2) ศึกษาวิเคราะห์สภาพปัญหาอันเกิดจากปปัญจธรรมและแนวทางแก้ไข 3) นำเสนอแนวทาง
แก้ไขปัญหาอันเกิดจากปปัญจธรรมเชิงพุทธบูรณาการ การวิจัยเป็นเชิงคุณภาพ มีวิธีดำเนินการ
วิจัยในรูปแบบเอกสารและภาคสนามโดยการสัมภาษณ์เชิงลึกนักวิชาการด้านพระพุทธศาสนา
จำนวน 6 รูป/คน และนำข้อมูลทั้งหมดมาวิเคราะห์ สังเคราะห์เพื่อนำเสนอในลักษณะการ
พรรณนา ผลการวิจัยพบว่า 1) ปปัญจธรรมฝ่ายพระอภิธรรมเป็นกิเลสในกลุ่มโลติกเจตสิก 3 
ประกอบด้วย ตัณหา มานะ ทิฏฐิ มีสภาพธรรมสัมพันธ์อิงอาศัยกันและเป็นรากฐานของปัญหา 
2) สภาพปัญหาอันเกิดจากปปัญจธรรม ได้แก่ การบริโภคท่ีมากเกินความพอดีและหนี้ครัวเรือน 
การแข่งขันแสวงหาอำนาจและการใช้อำนาจสร้างความรุนแรง ทั้งความรุนแรงเชิงปัจเจกและ
ความรุนแรงเชิงโครงสร้าง ความเห็นผิดในสภาพปัญหาดังกล่าว 3) นำเสนอรูปแบบการแก้ไข
ปัญหาเชิงพุทธบูรณาการด้วย E – F - Q Model ดังนี้ 3.1) การแก้ไขปัญหาอันเกิดจากตัณหา 
ด้วยหลักดุลยภาพแห่งชีวิต โดยการลดให้พอดี (มัญตัญญุตา) ใช้อย่างพอเพียง (ทิฏฐธัมมิกัตถะ) 
ดูแลด้วยปัญญา (สติสัมปชัญญะ) และควบคุมด้วยศีล (ศีล 5) พัฒนาความต้องการด้วยหลัก
ฉันทะ และการตระหนักรู้ประโยชน์และโทษ 3.2) การแก้ไขปัญหาอันเกิดจากมานะ ด้วยหลัก
ภราดรภาพแห่งสังคม ทั้งระดับมโนธรรมและจริยธรรมตามหลักสาราณียธรรม 6 คือ เมตตา
กายกรรม เมตตาวจีกรรม เมตตามโนกรรม สาธารณโภคี สีลสามัญญตา และทิฏฐิสามัญญตา 
หลักขันติธรรม การตระหนักรู ้ประโยชน์และโทษ 3.3) การแก้ไขปัญหาอันเกิดจากทิฏฐิ         
ด้วยหลักคุณภาพแห่งชีวิต คือ การตระหนักรู้และเข้าใจตนเองแนวพุทธด้วยกระบวนการสร้าง
สัมมาทิฏฐิ 

 
* Received 28 February 2021; Revised 11 March 2021; Accepted 25 March 2021 



172 | Vol.8 No.4 (April 2021)                             ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 เดือนเมษายน 2564 

คำสำคัญ: ปปัญจธรรม, พุทธบูรณาการ, หนี้ครัวเรือน 
 
Abstract  
  The objectives of this research article were to 1) study the principle of 
Papañcadhamma in light of Abhidhamma, 2) study the state of problems 
caused by Papañcadhamma and its solution, and 3) propose the integrated 
Buddhist solution to the problems caused by Papañcadhamma. This is a 
qualitative research done by studying documents and field research by in - 
depth interview of six Buddhist scholars and then the analysis and synthesis of 
its contents were made by descriptive methodology. The research results were 
found that: 1) according to Abhidhamma, Papañcadhamma belongs to the 
unwholesome mental properties, which comprises of three mental factors: 
craving, conceit and wrong view; they are conditioned by one another and 
thereby causing problems, 2) the states of problem caused by such craving refer 
to the over - consumption and household debt, the competitiveness for power 
and the exercise of such power to mercilessly brings about the violence, be it 
individual or structural violence, the wrong view on such problems, and 3) in 
the Buddhist integrated formation for solving problems caused by such craving 
based on E - F - Q Model, it was proposed by this research as follows: 3.1) the 
problem caused by craving should be solved through the principle of the 
principle Equilibrium of life, the moderation (Mattaññutã),gain for this life 
(Diṭṭhadhammikattha), wisdom (Satisampajañña), and precept (Sĩla). Apart from 
that it should be developed by the process of inspiration and awareness of its 
advantage and disadvantage, 3.2) what is caused by conceit should be solved 
through the Buddhist social fraternity, mental and ethical principles, namely, six 
kinds of conciliation, being amiable in deeds, words, thought, sharing any lawful 
gain with virtuous fellows, keeping without blemish the rules of conduct along 
with one’s fellows, and being endowed with right views along with one’s 
fellows where the realization of the advantage and disadvantage could be 
actualized, and 3.3) the problems caused by wrong view should be solved 
through the principle of the Quality of life whereby the awareness and self  - 
realization in accordance with the Buddhist principles based on the building of 
right view.  



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                            Journal of MCU Nakhondhat | 173 

Keywords: Papañcadhamma, Buddhist Integration, Household Debt 
 
บทนำ  
  ปรากฏการณ์ของปัญหาและความขัดแย้งต่าง ๆ ทั่วทุกมุมโลกขณะนี้ ล้วนเกิดขึ้นจาก
สภาพจิตใจของมนุษย์ที่มีความชั่วร้ายแฝงอยู่ในความรู้สึกนึกคิด และปรุงแต่งความคิดให้แสดง
พฤติกรรมนำไปสู่ความยุ่งยากเดือดร้อนและความทุกข์ซึ่งเรียกว่า “กิเลส” ที่คอยสั่งการอยู่
เบื้องหลังของปัญหาทุกอย่างในโลกนี้เกิดขึ้นจากกิเลส 3 ตัว คือ ตัณหา มานะ ทิฏฐิ เรียกกิเลส
ชุดนี้ว่า “ปปัญจธรรม” คอยกำกับบงการมนุษย์ให้แสดงบทบาทต่าง  ๆ ในลักษณะที่ทำให้
เรื ่องราวต่าง ๆ ยุ ่งยาก เยิ ่นเย้อ ยืดเยื ้อ เรื ้อรัง บานปลาย ขยายขอบเขต วุ ่นวายสับสน             

(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2556) 
  ตัณหาจะแสดงบทบาทการแสวงหา ความทะยานอยาก หวงแหน ความอยากได้เพ่ือ
สนองตัวเอง หากกิเลสประเภทนี้รุนแรงก็จะกลายเป็นความขัดแย้ง ในที่สุดก็จะทำลายล้างกัน 
มานะเป็นความถือตัว มีความยึดถือเกี่ยวกับตัวตน แล้วขยายเอาจิตของตนออกไปเทียบเคียง
ตัวเองกับบุคคลอื่น เกิดการเปรียบเทียบแข่งขัน จะแสดงออกถึงความใฝ่อำนาจต้องการ       
เป็นใหญ่เหนือผู ้อื ่น ส่วนทิฏฐินั ้นเป็นกิเลสที ่แสดงออกในความยึดติดความคิด ความเห็น     
ความเชื่อ ลัทธิ ศาสนา ค่านิยม อุดมการณ์ต่าง ๆ ที่ยึดถือไว้จนไม่ยอมรับฟังความคิดเห็นใด ๆ      
จากคนอื่น  
  ปปัญจธรรมจึงเป็นรากฐานของความทุกข์และเป็นสาเหตุที่ทำให้สัตว์ทั้งหลายต้อง
วนเวียนติดอยู่ในสังสารวัฏอย่างไม่รู้จักสิ้นสุดตราบใดที่ยังมีกิเลสเป็นเหตุปัจจัย แนวคิดเก่ียวกับ
กระบวนการของชีวิตและความตายในพุทธศาสนาเถรวาท กล่าวว่า ชีวิตอันประกอบด้วยกาย
กับจิต มีสภาพเกิดดับแปรเปลี่ยนสืบต่อกันไปเรื่อย ๆ ตามเงื ่อนไขของเหตุปัจจัย ถ้าจิตยัง
ประกอบด้วยกิเลส กิเลสนั้นก็จะเป็นเหตุให้เมื่อจิตดับลงในภพปัจจุบัน ก็ต้องเกิดภพใหม่สืบ
ต่อเนื ่องจากภพเดิม ไม่ม ีการดับสูญ ในคัมภี ร ์ฝ ่ายพระอภิธรรม อรรถกถาอัฏฐสาลินี             
พระพุทธโฆสาจารย์ ได้กล่าวถึงตัณหาเป็นกิเลสนำเกิดในภพใหม่และเป็นสาเหตุแห่งทุกข์ว่า 
“ตัณหานี้เป็นเหตุเกิดในภพใหม่ สหรคตด้วยความกำหนัดยินดี” (อภิ.วิ.อ.(ไทย) 1/233)      
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และ “ธรรมชาติใดเป็นมูลแห่งวัฏฏทุกข์ เพราะเหตุนั้น 
ธรรมชาตินั้นชื่อว่าเป็นมูลเหตุแห่งทุกข์ (ทุกฺขมูลํ) ธรรมชาติใดเป็นเหตุเกิดของทุกข์นั้นนั่นแหละ 
เพราะเหตุนั้น ธรรมชาตินั้นชื่อว่าเป็นเหตุแห่งทุกข์ (ทุกฺขนิทานํ)” (อภิ.วิ.อ.(ไทย) 1/703)      
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
  บทบาทของปปัญจธรรมฝ่ายตัณหา ก่อให้เกิดสภาพปัญหาในสังคมไทยปัจจุบันที่
เกี ่ยวข้องกับความต้องการบริโภค จนกลายเป็นส่วนหนึ่งของวิถีชีวิตที่หยุดไม่ได้ เพราะถูก
กระตุ้นอย่างต่อเนื่องรุนแรงด้วยสิ่งเร้าทางเทคโนโลยีการสื่อสาร รวมทั้งนโยบายภาครัฐที่มุ่งเน้น
กระตุ้นเศรษฐกิจจากการส่งเสริมการบริโภค กลยุทธ์การตลาดของธุรกิจ ระบบสินเชื่อสถาบัน



174 | Vol.8 No.4 (April 2021)                             ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 เดือนเมษายน 2564 

การเงินและธนาคาร ล้วนเป็นปัจจัยเอื้อต่อความต้องการภายใน เพราะจิตใจมนุษย์มักโน้มเอียง
ที่จะเพลิดเพลินจากการเสพติดบริโภคเพื่อมุ่งหาความสุขส่วนตัวเป็นหลัก เมื่อบุคคลในสังคม    
ถูกกระตุ้นให้มีส่วนร่วมในพฤติกรรมเพื่อให้บรรลุค่านิยมการบริโภค มีจุดหมายของชีวิตอยู่ที่
การหาสิ ่งเสพให้มากที ่ส ุดเพ่ือจะมีความสุขได้อย่างเต็มที ่ จึงใช้ช ีว ิตบนการเบียดเบียน             
มุ่งแสวงหาผลประโยชน์ แย่งชิงเอารัดเอาเปรียบ ประเด็นปัญหาการบริโภคที่เกิดจากปัจจัย
ภายในและภายนอก แบ่งเป็น 2 ประการ คือ 1) ปัญหาการบริโภคที่มากเกินความพอดี 
เกี่ยวข้องกับการแสวงหาวัตถุสิ่งเสพ (พระไพศาล วิสาโล, 2561) และแสวงหาประโยชน์เพ่ือ
สนองความต้องการให้เกิดความพึงพอใจสูงสุด (สุนันทา เรียงแหลม, 2551) ก่อให้เกิดปัญหา
ต่อเนื่องจากพฤติกรรมการเสพติดบริโภค คือ 2) ปัญหาการบริโภคที่ก่อให้เกิดหนี้ครัวเรือน     
ซึ่งจากการศึกษาเกี่ยวกับหนี้ครัวเรือนไทย ชี้ให้เห็นข้อเท็จจริงว่า ครัวเรือนไทยมีอัตราการออม
ลดลง เป็นหนี้สูง เป็นหนี้กันเร็วและเป็นหนี้นานตลอดชั่วชีวิต (สรา ชื่นโชคสันต์, 2562)  
  บทบาทของปปัญจธรรมฝ่ายมานะ ก่อให้เกิดสภาพปัญหาที่เกี ่ยวกับการแข่งขัน       
เป็นการตอบสนองทางด้านจิตใจที่ลึกอยู่ในระดับจิตใต้สำนึก เพื่อให้ตนเองมั่นใจว่าชีวิตฉัน
มั่นคงกว่า ปลอดภัยกว่า ประสบความสำเร็จมากกว่า จึงต้องดิ้นรนแข่งขันเปรียบเทียบกับคน
อ่ืน (ไกรสิทธิ์ นฤขัตพิชัย, 2553) ทัศนะดังกล่าวสอดคล้องกับทฤษฎีความต้องการของมนุษย์ 5 
ระดับ (Schultz, P. D. & Schultz, E. S., 2009) คือ 1) ความต้องการทางร่างกาย 
(Physiological Needs) เป็นความต้องการพื้นฐานของมนุษย์ เช่น ความหิว ความต้องการ   
ทางเพศ เป็นต้น 2) ความต้องการความมั่นคงปลอดภัย (Safety and Security Needs)          
ความต้องการขั้นนี้จะแสดงพฤติกรรมด้วยการตั้งใจทำงาน เก็บเงิน การแข่งขัน 3) ความ
ต้องการความเป็นเจ้าของและความรัก (Love and Belonging Needs) มนุษย์เมื่อเข้าไปอยู่ใน
กลุ่มใดก็ต้องการให้ตนเป็นที่รักและยอมรับในกลุ่มที่ตนอยู่ 4) ความต้องการได้รับการยกย่อง
จากผู ้อื ่น (Self – Esteem Needs) บุคคลที่มีความต้องการในขั ้นนี้จะพยายามแสวงหา
ตำแหน่ง เกียรติยศ ชื่อเสียง ฐานะการเงินและอำนาจให้แก่ตนเอง ความต้องการในขั้นนี้ถ้า
ได้รับจะก่อให้เกิดความภาคถูมิใจรู้สึกถึงคุณค่าในตนเอง และ 5) ความต้องการที่จะเข้าใจ
ตนเองและความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ (Self – Actualization Needs) เป็นความต้องการใน
ระดับสูงสุดของมนุษย์ที่ต้องการบรรลุศักยภาพหรือความสมบูรณ์ของตนเอง มีความเข้าใจ
ตนเองอย่างแท้จริง  
  หลักคำสอนพระพุทธศาสนาเถรวาทได้กล่าวถึงหลักธรรมหนึ่งชื่อว่า “โลกธรรม 8” 
โดยแสดงนัยของธรรมชาติความต้องการ ความพอใจของมนุษย์เมื่อได้รับโลกธรรมฝ่ายดี คือ 
ลาภ ยศ สรรเสริญ สุข และเสียใจผิดหวังเมื่อชีวิตต้องเผชิญโลกธรรมฝ่ายตรงข้าม ซึ่งเป็น
ธรรมชาติของชีวิต ความพอใจในสภาวะ 4 อย่าง เมื่อขยายขอบเขตไปสู่ความสัมพันธ์เชิงการ
แข่งขันเปรียบเทียบ (มานะ) ทำให้เกิดความถือตัว 4 นัย ส่วนโลกธรรมฝ่ายตรงข้ามนั้น เป็นสิ่งที่



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                            Journal of MCU Nakhondhat | 175 

ทุกคนไม่อยากได้ ไม่ต้องการให้เกิดขึ้นแก่ตน ก็จัดเป็นความถือตัว 4 นัยเช่นเดียวกัน (สิทธิพร 
อารมณ์สุขโข, 2561) 
  ในงานวิจัยนี้ ผู้วิจัยต้องการศึกษาการได้มาซึ่งยศศักดิ์ ตำแหน่ง เพราะนำมาซึ่งอำนาจ 
จัดว่าเป็นความถือตัวของมนุษย์ที่มีการปฏิสัมพันธ์ระหว่างกันหรือที่เรียกว่า “การกระทำ
ระหว่างกันทางสังคม” (Social Interaction) ทั้งทางตรงและทางอ้อม เมื่อยศศักดิ์และตำแหน่ง
เป็นเครื่องกำหนดขอบเขตอำนาจ จึงกลายเป็นเครื่องมือของผู้ใช้อำนาจ สามารถสร้างพลังใน
การเปลี่ยนแปลงสถานการณ์ให้คุณประโยชน์หรือโทษกับผู้อื่นและสังคมได้อย่างกว้างขวาง      
(จิตติมา อานสกุลเจริญ, 2558) 
  สภาพปัญหาสำคัญในสังคมไทยที่เกี่ยวข้องกับการแสวงหาอำนาจและการปฏิบัติต่อ
อำนาจจากผู ้ถืออำนาจชนชั้นปกครองและข้าราชการทหาร โดยสร้างความรุนแรงอย่าง    
อยุติธรรมในสังคมไทย ทั้งความรุนแรงเชิงปัจเจก (Individual Violence) เช่น การฆ่า ทรมาน 
ข่มขู่ คุกคาม กลั่นแกล้ง และความรุนแรงเชิงโครงสร้าง (Strutural Violence) เช่น การปิดกั้น
โอกาส การเอารัดเอาเปรียบ เป็นต้น (ศรีสมภพ จิตร์ภิรมย์ศรี, 2563) ล้วนเป็นความรุนแรงที่
อยู่กับสังคมไทยมายาวนาน 
   บทบาทของปปัญจธรรมฝ่ายทิฏฐินั้น เกี่ยวข้องกับความคิด ความเห็น ความเชื่อใด      
ที่เป็นไปตามกระแสหลัก ถือเป็นมโนกรรมร่วมของสังคม เป็นเครื่องชี้นำความคิดและกำหนด
ทิศทางพฤติกรรมทางกายวาจาของสมาชิกสังคมนั้นให้โน้มเอียงไปอย่างเดียวกันกลายเป็น 
“กรรมร่วมของสังคม” (Social Collective Action) (พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิกโร, 2544) 
สภาพปัญหาที่ครอบงำมนุษย์ทั ้งด้านการเสพบริโภคและแสวงหาวัตถุอันเกิดจากตัณหา        
การแสวงหาอำนาจและการใช้อำนาจของผู้ที่มีตำแหน่งยศศักดิ์ทางการเมืองการปกครองอัน
เกิดจากมานะนั้น ล้วนเป็นพฤติกรรมของปัจเจกบุคคลที่มีภาวะนามธรรมอย่างใดอย่างหนึ่ง
กำกับบงการอยู่เบื ้องหลังเสมอ ในทางพระพุทธศาสนา เรียกว่า “ทิฏฐิ” คือ ความเห็นผิด       
ทั้งความเห็นผิดว่ามีตัวตน (ทิฏฐิสามัญ) แล้วเอาตัวเองเป็นศูนย์กลางทุกอย่างเพ่ือตอบสนองให้
เกิดความสุขความพอใจตามกระแสหลักของโลก (ทิฏฐิพิเศษ) (พระปลัดวิสุทธิ์ คุตตชโย, 2555) 
ก่อให้เกิดปัญหา คือ 1) ความเห็นผิดจากการเสพติดบริโภคและแสวงหาวัตถุ เพราะมีความเห็น
ผิดว่ายิ่งบริโภคมากยิ่งมีความสุขมาก และ 2) ความเห็นผิดจากการแสวงหาอำนาจและการใช้
อำนาจสร้างความรุนแรงอย่างไม่ชอบธรรมว่าเป็นความสุข 
  จากสภาพปัญหาและความสำคัญดังกล่าวข้างต้น จึงเป็นที่มาของงานวิจัยเพ่ือศึกษาถึง
สภาพปัญหาในสังคมไทยปัจจุบันอันเกิดจากปปัญจธรรมและแนวทางแก้ไขปัญหาเชิงพุทธ
บูรณาการ ซึ ่งผลการวิจัยนี ้จะเป็นประโยชน์ทำให้เกิดความเข้าใจความหมาย ลักษณะ 
กระบวนการความสัมพันธ์ของเหตุปัจจัย บทบาทและความสำคัญของปปัญจธรรมตามแนวพระ
อภิธรรม ทำให้ตระหนักถึงบทบาทปปัญจธรรมที่มีต่อสภาพปัญหาชีวิตและสังคมในปัจจุบัน 



176 | Vol.8 No.4 (April 2021)                             ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 เดือนเมษายน 2564 

สามารถนำแนวทางการประยุกต์หลักพุทธธรรมทางพระพุทธศาสนาเพื่อใช้แก้ไขปัญหาชีวิต      
ในระดับปัจเจกและสังคม 
  วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
  1. เพ่ือศึกษาหลักปปัญจธรรมตามแนวพระอภิธรรม 
  2. เพ่ือศึกษาวิเคราะห์สภาพปัญหาอันเกิดจากปปัญจธรรมและแนวทางแก้ไข 
  3. เพ่ือนำเสนอแนวทางแก้ไขปัญหาอันเกิดจากปปัญจธรรมเชิงพุทธบูรณาการ 

 
วิธีดำเนินการวิจัย 
  การวิจัยนี้ใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Reserch) จากการวิจัยเชิง
เอกสาร (Documentary Research) และการสัมภาษณ์เชิงลึก (In - Dept Interview) 
นักวิชาการด้านพระพุทธศาสนา 
  ผู้วิจัยได้ดำเนินขั้นตอนการวิจัย ดังนี้ 
   1. ศึกษาเอกสารโดยรวบรวมข้อมูลจากแหล่งข้อมูลต่าง ๆ ได้แก่ คัมภีร์
พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2500, พระไตรปิฎกภาษาไทย 
ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539, คัมภีร์อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2535, คัมภีร์อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พ.ศ. 2553, คัมภีร์ฎีกาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย รวมถึงเอกสารงานวิจัย 
บทความงานวิชาการ สื่ออิเล็กทรอนิกส์ และเอกสารอื่น ๆ ที่เก่ียวข้อง 
   2. การส ัมภาษณ์เช ิงล ึก ( In - Dept Interview) น ักว ิชาการด ้าน
พระพุทธศาสนาจำนวน 6 รูป/คน ประกอบด้วยฝ่ายบรรพชิต 2 รูป ฝ่ายคฤหัสถ์ 4 ท่าน       
โดยคัดเลือกผู้ที่มีความรู้ด้านพระพุทธศาสนาและมีความสนใจเกี่ยวกับปัญหาทางสังคม 
   3. เครื ่องมือที ่ใช้ในการวิจัยประกอบด้วยแบบคำถามสัมภาษณ์เช ิงลึก 
ออกแบบเพื ่อการเก็บข้อมูลภาคสนาม และผ่านการตรวจเครื่องมือวิจัยโดยผู ้ทรงคุณวุฒิ           
3 รูป/คน 
   4. การเก็บรวบรวมข้อมูลที่ปรากฏในพระไตรปิฎก เอกสารงานวิจัย บทความ
ทางวิชาการ หนังสือ และจากคำให้สัมภาษณ์เชิงลึกของนักวิชาการด้านพระพุทธศาสนาด้วย
การถอดเทป เรียบเรียงและบันทึก 
   5. รวบรวมข้อมูลจากแหล่งข้อมูลที่ได้ข้างต้นทั้งหมดนี้ ทำการสังเคราะห์ 
วิเคราะห์เพื่อหาแนวทางการแก้ไขให้สอดคล้องกับสภาพปัญหาชีวิตระดับปัจเจกและสังคมไทย
ตามหลักพระพุทธศาสนา โดยบูรณาการองค์ความรู้และนำเสนอรูปแบบการแก้ไขปัญหาและ
แนวทางการดำเนินชีวิตเชิงพุทธบูรณาการ 
 
 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                            Journal of MCU Nakhondhat | 177 

ผลการวิจัย 
  ผลการวิจัยนี้ได้ค้นพบประเด็นที่ตอบวัตถุประสงค์การวิจัย ดังนี้ 
   1. ปปัญจธรรมในพระอภิธรรม หมายถึง กลุ่มโลติกเจตสิก 3 ได้แก่ โลภะ 
ทิฏฐิ มานะ เป็นกิเลส สังขารเจตสิกฝ่ายชั่ว แสดงสภาพธรรมโดยเฉพาะแตกต่างกัน ประกอบ
กับอกุศลจิต คือ โลภมูลจิต 8 ดวงที่มีองค์ประกอบเจตสิกแตกต่างกัน ความแตกต่างนี้เป็น
เงื่อนไขสำคัญท่ีทำให้จิตแต่ละดวงแสดงสภาวะของจิตแตกต่างกัน ดังนั้น เจตสิกจึงเป็นรากฐาน
แสดงคุณค่าทางจริยธรรม 
   ความเป็นไปของสภาวะจิตเก ิดข ึ ้นตามวงจรปฏิจจสมุปบาทอันเป็น
กระบวนการธรรมชาติเหตุปัจจัยของชีวิตที่มีความสัมพันธ์เกี่ยวเนื่องเป็นเหตุและผล แสดงการ
เคลื่อนไหวเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลาไม่คงที่หรือกล่าวว่าเป็นวิถีชีวิตมนุษย์ที่ดำเนินอยู่เป็น
ประจำในแต่ละวัน ต้องเกี่ยวข้องปฏิสัมพันธ์ด้วยการรับรู้และตอบสนองต่อโลกและชีวิตอยู่
ตลอดเวลา อันเป็นกระบวนธรรมของชีวิตที ่มีสภาวะจิตเกิดขึ ้นอยู ่เบื ้องหลังและกำหนด
พฤติกรรมกายวาจาของบุคคล ชีวิตมนุษย์จึงล้วนตกอยู่ในกระบวนการเกิดทุกข์และปัญหา    
โดยปปัญจธรรมแสดงบทบาทชักนำการเกิดทุกข์ 2 ลักษณะ ดังนี้ 
    1.1 บทบาทชักนำการเกิดวงจรทุกข์ในชีวิตประจำวัน 
    ในการดำเนินชีวิตประจำวันต้องมีปฏิสัมพันธ์กับปรากฎการณ์ชีวิต
และโลก แบ่งออกเป็น 2 ส่วน คือ 1.การรับรู้บริสุทธิ์และแปลความหมาย อาศัยการเชื่อมต่อกับ
โลกด้วยเครื่องมือกายและใจ 6 ช่องทาง คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ รับรู้อารมณ์ 6 คือ รูปที่ได้
เห็น เสียงที่ได้ยิน กลิ่นที่ได้ดม รสที่ได้กิน สัมผัสที่ได้ถูกกาย และความรู้สึกนึกคิดทางใจ        
เมื่ออารมณ์นั้น ๆ ถูกรับรู้ด้วยช่องทางรับรู้ย่อมทำให้จิตเกิดขึ้น กระบวนการที่ต่อเนื่องจากการ
รับรู้บริสุทธิ์เป็นหน้าที่ของสัญญาเจตสิกทำหน้าที่ในการแปลความหมายของอารมณ์ที ่มา
ปรากฏ และ 2. การตอบสนองอารมณ์กระทำต่อโลกและชีวิต ภายหลังจากได้รับการแปล
ความหมาย ความรู้สึกนี้อาจเป็นไปได้ คือ ชอบ ไม่ชอบ เฉย ๆ และไม่ว่าความรู้สึกแบบใด
เกิดขึ้น เวทนาก็จะส่งต่อให้จิตเพื่อตอบสนองต่อไป เวทนาจึงเป็นเจตสิกสำคัญที่มีอิทธิพลต่อ
การแสดงบทบาทของปปัญจธรรม ขั้นตอนนี้เป็นกลไกสำคัญของการสร้างโลกแห่งการปรุงแต่ง
และทำให้เกิดปัญหาต่าง ๆ ติดตามมา เมื่อการรับรู้บริสุทธิ์ถูกแปลความหมายด้วยสัญญาใน
ขั้นตอนนี้ เรียกว่า ปปัญจสัญญา เป็นสัญญาเนื่องจากการปรุงแต่งอารมณ์ตามอำนาจกิเลส
ปปัญจธรรมและชักนำการแสดงพฤติกรรมตอบโต้ต่อโลกและชีวิต เมื่อกระทำแล้วย่อมเกิดผล
หรือวิบาก เป็นวงจรชีวิตที ่เรียกว่า วัฏฏะ 3 คือ กิเลส กรรม วิบาก หมุนวนเวียนอยู ่ใน
ชีวิตประจำวัน 
    1.2 บทบาทชักนำการเกิดวงจรทุกข์ข้ามภพข้ามชาติ 
    การหมุนวนด้วยความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัยนี้ยังทำให้เกิดวิบากขา้ม
ภพข้ามชาติด้วยการเกิดใหม่ แก่ เจ็บ ตาย ในภพภูมิต่าง ๆ ต่อไปอย่างไม่มีที่สิ้นสุด เป็นสภาพที่



178 | Vol.8 No.4 (April 2021)                             ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 เดือนเมษายน 2564 

ตกอยู่ในกระแสกระบวนการเชิงเหตุปัจจัยที่มีได้ตามเหตุปัจจัยและดับได้ เมื่อหมดเหตุปัจจัย 
ไม่ได้หยุดนิ่งคงที่ในภพใดภพหนึ่งอย่างเที่ยงแท้ แต่เปลี่ยนแปลงตามเหตุปัจจัยของกิเลสและ
กรรมซึ่งเป็นเงื่อนไขขับเคลื่อนให้ภพภูมิของสัตว์ทั้งหลายเปลี่ยนแปลงไป ปปัญจธรรมจึงเป็น
รากฐานแห่งความทุกข์และปัญหาทั้งหมดของชีวิต และเป็นสาเหตุหลักที่ทำให้สัตว์ทั้งหลาย
ต้องเนิ่นช้าวนเวียนเกิดตายอยู่ในสังสารวัฏ 
   2. วิเคราะห์สภาพปัญหาอันเกิดจากปปัญจธรรมและแนวทางแก้ไข 
    2.1 ผู้วิจัยได้ทำการศึกษาสภาพปัญหาสำคัญในสังคมไทยอันเกิดจาก
ปปัญจธรรม สรุปดังนี้ 
     2.1.1 สภาพปัญหาอันเกิดจากตัณหา 2 ประเด็น ได้แก่  
      2.1.1.1 ปัญหาการบริโภคที่มากเกินความพอดี 
การแสวงหาวัตถุสิ่งเสพและการแสวงหาผลประโยชน์เพื่อสนองความต้องการให้เกิดความพึง
พอใจสูงสุด มีพฤติกรรมการบริโภคเพื่อแลกกับความสุขสบาย หลงใหลยึดติดและตกในอำนาจ
วัตถุและบริโภคนิยม จนกลายเป็นส่วนหนึ่งของวิถีชีวิตที่หยุดไม่ได้ 
      2.1.1.2 ปัญหาการบริโภคที่ก่อให้เกิดหนี้ครัวเรือน 
ตัณหาที่มากเกินความพอดีทำให้เกิดวงจรลัทธิบริโภคนิยมที่ไม่สิ้นสุด นำไปสู่การเพ่ิมระดับการ
ก่อหนี้ให้สูงขึ้น ประเด็นปัญหาดังกล่าวนี ้กำลังถูกยกระดับให้มีความสำคัญต่อสังคมและ
เศรษฐกิจไทยในยุคปัจจุบัน เพราะหนี้ที่อยู่ในระดับสูงสะท้อนถึงความเปราะบางทางการเงิน
ของครัวเรือน ขาดภูมิคุ้มกันและอยู่ในสถานะที่อ่อนไหวต่อความผันผวนทางเศรษฐกิจมาก
เกินไป 
     2.1.2 สภาพปัญหาอันเกิดจากมานะ 2 ประเด็น ได้แก่  
      2.1.2.1 การแข่งขันแสวงหาอำนาจ เพื่อตอบสนอง
ความต้องการทางด้านจิตใจ 
      2.1.2.2 การใช้อำนาจสร้างความรุนแรงในสังคมไทย
อย่างอคติไร้ความยุติธรรมจากผู้ถืออำนาจชนชั้นปกครอง ข้าราชการ นักการเมือง ก่อให้เกิด
ปัญหาความรุนแรงเชิงปัจเจก (Individual Violence) และความรุนแรงเชิงโครงสร้าง (Strutural 
Violence) ปรากฏในสังคมไทยมายาวนาน 
     2.1.3 สภาพปัญหาอันเกิดจากทิฏฐิ เกี่ยวข้องกับความคิด
ความเห็นที่ชี้นำสังคมไทยต่อวัตถุนิยมและบริโภคนิยม การแสวงหาและใช้อำนาจสร้างความ
รุนแรงของผู้ที่มีตำแหน่งยศศักดิ์ทางการเมืองการปกครอง ก่อให้เกิดสภาพปัญหาอันมีสาเหตุ
แท้จริงภายในจิตใจจากภาวะซ่อนเร้นของความเห็นผิดที่ชี้นำพฤติกรรม ซึ่งผู้วิจัยแบ่งความเห็น
ผิดออกเป็น 2 ด้านตามสภาวะกิเลสตัณหาและมานะ ดังนี้ 
      2.1.3.1 ความเห็นผิดจากการเสพบริโภคและ
แสวงหาวัตถ ุ



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                            Journal of MCU Nakhondhat | 179 

      2.1.3.2 ความเห็นผิดจากการแสวงหาและการใช้
อำนาจสร้างความรุนแรง ปัญหาอันเกิดจากตัณหาและมานะนั้น แท้จริงแล้วสาเหตุเบื้องหลัง 
คือ ความเห็นความเชื ่อตามกระแสความสุขหลักของสังคมที่ผิดพลาด ชี ้นำความคิดและ
พฤติกรรมของคนในสังคมไปในทิศทางเดียวกัน มองความสุขจบอยู่ที ่การเสพบริโภควัตถุ       
การแสวงหาอำนาจและการใช้อำนาจ เพ่ือสนองตนเองให้เกิดความสุขความพอใจสูงสุด 
    2.2 แนวทางการแก้ไขปัญหาอันเกิดจากปปัญจธรรม สรุปได้ดังนี้ 
     2.2.1 หลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง (ภรณี ลีนุตพงษ์, 
2556) คือ การพัฒนาที่ตั้งอยู่บนพื้นฐานทางสายกลาง โดยคำนึงถึงความพอประมาณ ความมี
เหตุผล การสร้างภูมิคุ้มกันที่ดีในตัวพอสมควรต่อการได้รับผลกระทบใด ๆ อันเกิดจากการ
เปลี ่ยนแปลงทั ้งภายนอกและภายในได้อย่างทันท่วงที หลักการดังกล่าวนี ้อยู ่บนเงื ่อนไข           
3 ประการ คือ 1) เงื่อนไขคุณธรรม เสริมสร้างพื้นฐานจิตใจของคนในชาติให้มีความซื่อสัตย์
สุจริต รู้รักสามัคคี ไม่โลภ ไม่ตระหนี่ และรู้จักแบ่งปันผู้อ่ืน 2) เงื่อนไขหลักวิชา อาศัยความรอบ
รู้ รอบคอบ และระมัดระวังอย่างยิ่ง ในการนำวิชาการต่าง ๆ มาใช้วางแผนและดำเนินการทุก
ขั้นตอน 3) เงื่อนไขชีวิต ดำเนินชีวิตด้วยความอดทน มีความเพียร มีสติ และปัญญา บริหาร
จัดการการใช้ชีวิต โดยใช้หลักวิชาและคุณธรรมเป็นแนวทางพ้ืนฐาน 
     2.2.2 มาตรการและแนวทางการแก้ไขของภาครัฐเกี่ยวกับ
หนี้ครัวเรือนโดยการส่งเสริมความรู ้ การวางแผนและวินัยทางการเงินที ่ด ีแก่ประชาชน           
ให้ระมัดระวังการใช้จ่ายไม่ให้จ่ายเงินเกินตัว การกำกับดูแลให้เกิดการเป็นหนี้อย่างเหมาะสมทั้ง
ในด้านผู้ก่อหนี้และสถาบันการเงินผู้ปล่อยกู้ โดยธนาคารแห่งประเทศไทยได้มีการดำเนินการ
ต่าง ๆ เพื่อกำกับดูแลการปล่อยสินเชื่อหลายประเภท การช่วยเหลือลูกหนี้ที ่ติดอยู่ในวงจร
หนี้สินพ้นตัวเพื่อบรรเทาความเดือดร้อนที่ได้รับและปรับโครงสร้างหนี้  ตลอดถึงการสร้าง       
ความเข้มแข็งให้แก่ผู้บริโภคเพ่ือทำให้ประเทศไทยพัฒนาสู่สังคมการบริโภคอย่างยั่งยืน 
     2.2.3 แนวค ิดหล ักส ิทธ ิมน ุษยชน ร ัฐธรรมน ูญแห่ง
ราชอาณาจักรไทยฉบับปัจจุบัน พ.ศ. 2560 ได้ระบุถึงการคุ้มครองสิทธิมนุษยชนไว้หลายมาตรา 
เช่น ในมาตรา 4 ระบุว่า “ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ สิทธิ เสรีภาพ และความเสมอภาคของ
บุคคล ย่อมได้รับความคุ้มครองตามรัฐธรรมนูญนี้” และ ในหมวดที่ 3 ซึ่งเป็นหมวดสิทธิและ
เสรีภาพของปวงชนชาวไทย มาตราที่ 25 ถึง 49 ยังได้บรรยายขอบเขตของสิทธิและเสรีภาพ
ของประชาชนไว้ในหลายด้านด้วยกัน เช่น ความยุติธรรมทางอาญา การศึกษา การไม่เลือก
ปฏิบัติ เสรีภาพในการแสดงออก การไม่ก้าวก่ายชีวิตส่วนตัว และข้าวของเครื่องใช้ส่วนตัว เป็น
ต้น นอกจากนี้ รัฐบาลยังได้จัดทำแผนสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ ฉบับแรกในปี พ.ศ. 2551 ปัจจุบัน
เป็นฉบับที่ 4 (พ.ศ. 2562 - 2566) มีเป้าหมาย คือ สังคมไทยเป็นสังคมที่ส่งเสริมสิทธิเสรีภาพ
และความเท่าเทียม โดยคำนึงถึงศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ ขับเคลื่อนสิทธิมนุษยชนอย่างบูรณา
การทั ้งภาครัฐ ภาคธุรกิจและภาคประชาสังคม เพื ่อนำไปสู ่ส ังคมที ่พัฒนาอย่างยั ่งยืน             

http://click.senate.go.th/wp-content/uploads/2017/06/%E0%B8%A3%E0%B8%B1%E0%B8%90%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%99%E0%B8%B9%E0%B8%8D-2560.pdf
http://click.senate.go.th/wp-content/uploads/2017/06/%E0%B8%A3%E0%B8%B1%E0%B8%90%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%99%E0%B8%B9%E0%B8%8D-2560.pdf


180 | Vol.8 No.4 (April 2021)                             ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 เดือนเมษายน 2564 

โดยให้ทุกภาคส่วนนำไปใช้ในการส่งเสริม ปกป้อง แก้ไขปัญหาการละเมิดสิทธิมนุษยชนใน
ภาพรวมของประเทศ และคุ้มครองสิทธิมนุษยชนในประเทศไทยเพ่ือนำไปสู่สังคมที่พัฒนาอย่าง
ยั่งยืนและสามารถพัฒนาก้าวหน้าทัดเทียมระดับสากล 
     2.2.4 การจัดการความขัดแย้งเพื ่อบรรเทาความรุนแรงใน
สังคม ปรากฎรูปแบบจัดการความขัดแย้งแบบสันติวิธีตามแนวทางต่อไปนี้ 1) การประนีประนอม 
เป็นวิธีที่บุคคลทั้ง 2 ฝ่ายที่มีความขัดแย้ง สามารถตกลงกันได้โดยวิธีต่างฝ่ายต่างต้องยอมลดความ
ต้องการของตนบางส่วน 2) การไกล่เกลี ่ย การโน้มน้าว เป็นการแก้ไขปัญหาความขัดแย้ง          
แบบสันติวิธีในกรณีที่คู่กรณีไม่สามารถหาข้อยุติร่วมกันได้ จึงต้องอาศัยบุคคลที่สามที่ทั้งสองฝ่าย
ยอมรับเข้ามามีส่วนร่วมในการเจรจาเพื่อหาข้อตกลงหรือหาทางออกให้กับปัญหาความขัดแย้ง
ร่วมกัน 3) การร่วมมือ โดยให้ทุกฝ่ายมีส่วนร่วมแก้ปัญหา จัดการประชุม ปรึกษารับฟัง         
ความคิดเห็น โดยทั่วไปการแก้ไขความขัดแย้งด้วยการเผชิญหน้าเป็นวิธีที ่มีประสิทธิภาพ       
มากที่สุด 4) การนั่งลงเจรจา เป็นวิธีหนึ่งที่ทุกฝ่ายที่เกี่ยวข้องกับความขัดแย้งมีความยินยอม   
ตกลงที่จะร่วมมือกันแก้ไขปัญหา โดยนั่งคุยแลกเปลี่ยนข้อคิดเห็น 5) การปรองดองตกลงกัน
ด้วยไมตรีจิต ถือเป็นส่วนหนึ่งของการสร้างสรรค์สันติภาพเชิงบวก 
     2.2.5 แนวคิดจิตวิเคราะห์ของซิกมันด์ ฟรอยด์ เป็นแนวคิด
ทฤษฎีเกี ่ยวกับการรู ้จ ักตนเองที่ กล ่าวถึงความเข้าใจจากความหมายของคําว ่า “ตน”              
เชิงจิตวิทยา รวมไปถึงแนวทางการรู้จักและมองเห็นตนเอง เพื่อที่จะสามารถพัฒนาตนเอง ได้
ต่อไป และแนวคิดความต้องการของมาสโลว์ (Maslow’s Hierarchy Needs) เพ่ือความเข้าใจ
ตนเองและโลกอย่างถ่องแท ้(Self actualization) ประกอบด้วยลักษณะที่จะช่วยให้การดำเนิน
ชีว ิตเป็นไปอย่างมีความสุข สามารถเข้าใจสภาพความเป็นจริง ยอมรับตนเองและผู ้อ่ืน 
วิเคราะห์ปัญหาได้และแก้ไขได้ตรงจุด 
   3. หลักพุทธธรรมที่ใช้ในการแก้ไขปัญหาอันเกิดจากปปัญจธรรม มีดังนี้ 
    3.1 หลักพุทธธรรมเพื่อการแก้ไขปัญหาอันเกิดจากตัณหา  
     หลักมัญตัญญุตา ในฐานะธรรมสำหรับการบริหารความ
ต้องการบริโภคได้อย่างพอเหมาะ ลดความทะยานอยาก ความต้องการบริโภคส่วนเกินของ
ตัวเอง แล้วทดแทนเพิ่มความต้องการคุณภาพชีวิตอันเป็นความสุขด้านจิตใจ มีความพึงพอใจใน
ขอบเขตของความสุข อ ันเป ็นจ ุดที ่ความสุขทางด้านจ ิตใจและว ัตถ ุเข ้าส ู ่ความพอดี             
(มัชฌิมปฏิปทา) 
     หลักทิฏฐธัมมิกัตถะ ในฐานะธรรมสำหรับเป็นแนวทางชีวิต
แบบการพึ ่งพาตนเองสอดคล้องกับหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง ที ่มุ ่งเน้นความรู ้จัก
พอประมาณ ความมีเหตุผลในการดำรงชีวิต การบริหารจัดการชีวิตซึ่งเกี่ยวข้องกับวิธีการได้
ทรัพย์มาด้วยความขยันหมั่นเพียร ประกอบอาชีพโดยสุจริต ไม่เบียดเบียนเอารัดเอาเปรียบ       
รู้เข้าใจการใช้จ่ายทรัพย์ (อุฏฐานสัมปทา) และการรักษาทรัพย์ (อารักขสัมปทา) เพื่อให้รายได้



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                            Journal of MCU Nakhondhat | 181 

มากกว่ารายจ่าย ไม่มีหนี้สิน สามารถออมเงินนั้นไว้ให้เพิ่มพูนขึ้นได้ รู้จักคบหาคนดีมีคุณธรรม
เพื่อเกื้อกูลความก้าวหน้าของชีวิต (กัลยาณมิตตตา) คฤหัสถ์ผู ้ครองเรือนแม้จะยังมีความ
ต้องการแสวงหาทรัพย์และใช้จ่ายทรัพย์ แต่หากได้ใช้ตัณหาให้มีความพอใจอย่างพอเพียง    
เลี้ยงชีวิตอย่างพอดี (สมชีวิตา) ก็ย่อมก่อให้เกิดความสุขจากทรัพย์นั้นได้อย่างไม่เป็นโทษ 
     หลักฉันทะ ในฐานะธรรมเพื่อการพัฒนาความต้องการของ
ชีวิต การใช้ฉันทะขับเคลื่อนการบริโภคแทนตัณหา สามารถลดทอนและเสริมสร้างความสมดุล
ของการบร ิโภคให้เก ิดข ึ ้นได้  โดยการนำฉันทะเข ้ามาตัดวงจรพฤติกรรมเสพบริโภค                 
ที่มากเกินพอดี จะช่วยให้การบริโภคมีความพอดีเหมาะสมเป็นประโยชน์แก่ชีวิต 
     หลักสติสัมปชัญญะ ในฐานะธรรมสำหรับการบริโภคอย่าง
มีสติสัมปชัญญะ รู้เท่าทันอารมณ์ต่าง ๆ ที่เข้ามากระทบและชักจูงจิตใจให้เกิดตัณหา ตระหนัก
รู้ถึงคุณประโยชน์และโทษจากการบริโภคที่มากเกินพอดี  และคิดด้วยปัญญาหาทางออกจาก
ปัญหาโดยการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมการเสพติดบริโภค 
    3.2 หลักพุทธธรรมเพื่อการแก้ไขปัญหาอันเกิดจากมานะ 
     หลักสาราณียธรรม 6 ในฐานะธรรมที่ใช้สร้างเสริมการ
ปฏิสัมพันธ์กับสังคมด้วยพฤติกรรมทางกาย วาจา ใจ เพื ่อการอยู ่ร ่วมกันอย่างสงบสุข            
เป็นเครื่องมือในการจัดการความขัดแย้งอยางสันติ ปราศจากความรุนแรงทั้งทางตรงและทางอ
อม โดยแบ่งหลักสาราณียธรรม 2 ระดับ ดังนี้ 
      3.2.1 ภราดรภาพ - ระดับมโนธรรม 
      เป็นจุดเริ่มต้นการปฏิบัติทางจิตใจต่อกันด้วยเมตตา
มโนกรรม อันเป็นหลักคุณธรรมทางจิตใจที่สำคัญในพระพุทธศาสนา ช่วยลดทอนความสัมพันธ์
ระหว่างบุคคลเชิงอำนาจ เป็นการเชื ่อมความสัมพันธ์ในระดับจิตใจเบื ้องต้น ด้วยการ
เปลี่ยนแปลงความคิดชั่วร้ายในจิตใจ คิดพยาบาท (พยาปาทสังกัปปะ) และคิดเบียดเบียน 
(วิหิงสาสังกัปปะ) ให้เป็นความคิดปรารถนาดี หวังดีต่อกัน คิดให้อภัย (อพยาปาทสังกัปปะ) 
และคิดอยากช่วยเหลือ เกื้อกูลกันในลักษณะความสัมพันธ์แบบพ่ีน้อง (อวิหิงสาสังกัปปะ) 
      3.2.2 ภราดรภาพ – ระดับจริยธรรม 
      เป็นการปฏิบัติต ่อกันระหว่างบุคคลกับบุคคล
เสริมสร้างปฏิสัมพันธ์ตามหลักปฏิบัติต่อกันด้วยความเป็นพี่เป็นน้อง  มุ่งให้เกิดความรักใคร่ 
เมตตา ปรองดอง สมัครสมาน สามัคคี ตามหลักการปฏิบัติในข้อธรรมนั้น  ๆ เพื ่อให้เกิด
คุณประโยชน์แก่กัน เป็นการสร้างสังคมภราดรภาพแนวพุทธ ด้วยหลักปฏิบัติต่อกันในสังคม
ด้วยหลักเมตตาวจีกรรม เมตตากายกรรม สาธารณโภคี สีลสามัญญตา และทิฏฐิสามัญญตา 
    3.3 หลักพุทธธรรมเพื่อการแก้ไขปัญหาอันเกิดจากทิฏฐิ 
     3.3.1. หลักปรโตโฆสะที ่ด ีงาม เสียงจากภายนอก หรือ 
อิทธิพลจากภายนอก เป็นข้อมูลที่ถูกต้อง 



182 | Vol.8 No.4 (April 2021)                             ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 เดือนเมษายน 2564 

ดีงาม เช่น คำพูด การแนะนำ คำชี ้แจง สนทนาซักถาม คำโฆษณา กระแสข่าว ข้อเขียน 
ประสบการณ์จากอดีตของตัวเอง ผลที่ได้รับจากการกระทำทั้งด้านดีและไม่ดี สุขภาพร่างกายที่
ส่งสัญญาณเตือนอย่างผิดปกติ ภาวะจิตใจ ความโกรธ ความเครียด ความกังวล เป็นต้น ที่เตือน
ให้รู้ถึงการปรับสภาพจิตใจให้เหมาะสม 
     3.3.2 หลักโยนิโสมนสิการ การคิดตามแนวทางปัญญาตาม
หลักการพระพุทธศาสนา เช่น หลักคุณโทษและทางออก คุณค่าแท้ - คุณค่าเทียม สืบสาวหา
เหตุปัจจัย เร้าคุณธรรม เป็นต้น ด้วยกระบวนการความคิดอย่างมีการวิเคราะห์ที่เป็นระบบ คิด
อย่างมีเหตุผล รู้จักพิจารณาสิ่งทั้งหลายตามสภาวะความเป็นจริง โยนิโสมนสิการเป็นปัจจัย
กระตุ้นการเรียนรู้จากภายใน เพื่อพัฒนาปัญญาของตนเองให้มีสัมมาทิฏฐิ คือการมีความรู้ 
ความเข้าใจ ความคิดเห็น ค่านิยมที่ถูกต้องดีงาม สามารถเกื้อกูลแก่ชีวิตตนเอง ครอบครัว และ
สังคม 
 
อภิปรายผล 
  จากการศึกษาเรื ่อง “ปปัญจธรรม: ปัญหาและแนวทางแก้ไขเชิงพุทธบูรณาการ”      
สรุปประเด็นสำคัญที่ผู้วิจัยได้นำมาอภิปราย ดังนี้ 
   1. ผลการศึกษาปปัญจธรรมตามแนวพระอภิธรรม พบว่าไม่ปรากฏชื ่อ 
“ปปัญจธรรม” และไม่ได้อธิบายไว้โดยตรง แต่กล่าวไว้โดยนัยอ้อมด้วยการยกเอากิเลสทั้ง 3 
คือ ตัณหา มานะ ทิฏฐิ ในกลุ่มโลติกเจตสิก 3 เป็นเจตสิกฝ่ายชั่ว อันเป็นสภาพธรรมที่เกิด
ร่วมกันในโลภมูลจิต 8 แสดงบทบาทสัมพันธ์อิงอาศัยกันและเป็นรากฐานของปัญหาชีวิต
และสังคม จึงเป็นสาเหตุที ่ทำให้ชีวิตต้องเนิ่นช้าในสังสารวัฎ ซึ ่งมีความสอดคล้องกับ
การศึกษาในงานวิจัยเรื่อง “การศึกษาปปัญจธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท” ที่กล่าวถึง 
“ปปัญจธรรม” คือ ธรรมอันเป็นเครื่องเนิ่นช้า (ธรรมวลี ศรีแช่ม, 2553) 
   2. สภาพปัญหาสำคัญในสังคมไทยที่ผู้วิจัยสนใจและนำมาศึกษาวิเคราะห์
โดยแยกออกเป็น 3 ด้านตามสภาวะตัณหา มานะ ทิฏฐิ เพื่อแสดงให้เห็นบทบาทกิเลส
ปปัญจธรรมที่มีอิทธิพลต่อปัญหานั้น ๆ ได้แก่ ตัณหาแสดงสภาพปัญหาการบริโภคที่มากเกิน
ความพอดีและก่อให้เกิดปัญหาหนี้ครัวเรือน ประเด็นความโลภหรือตัณหาที่ก่อให้เกิดปัญหา
การบริโภคในสังคมปัจจุบัน พบว่ามีความคล้ายคลึงกับงานวิจัยเรื ่อง “ การศึกษาวิธ ี          
การแก้ปัญหาเรื่องความโลภในสังคมปัจจุบันตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท” (สุนันทา 
เรียงแหลม, 2551) ส่วนมานะแสดงสภาพปัญหาการแข่งขันแสวงหาอำนาจและใช้อำนาจ
สร้างความรุนแรงในสังคมไทย และทิฏฐิเป็นความเห็นผิดที่ซ่อนเร้นในสภาพปัญหาต่าง  ๆ 
เหล่านั้น ซึ่งแนวทางการแก้ไขปัญหาในปัจจุบัน ภาครัฐได้นำหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง 
คือ การพัฒนาที่ตั ้งอยู่บนพื้นฐานทางสายกลาง โดยคำนึงถึงความพอประมาณ ความมี
เหตุผล การสร้างภูมิคุ้มกันที่ดี  และมีมาตรการแก้ไขปัญหาหนี้ครัวเรือนโดยการส่งเสริม



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                            Journal of MCU Nakhondhat | 183 

ความรู้ การวางแผนและวินัยทางการเงินที่ดีแก่ประชาชน ด้านการบรรเทาความรุนแรงใน
สังคมด้วยการนำแนวคิดหลักสิทธิมนุษยชนที่ปรากฎในรัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย
ฉบับปัจจุบัน พ.ศ. 2560 และจัดทำแผนสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ ฉบับที่ 4 (พ.ศ. 2562 - 
2566) มีเป้าหมาย คือ สังคมไทยเป็นสังคมที่ส่งเสริมสิทธิเสรีภาพและความเท่าเทียม โดย
คำนึงถึงศักดิ ์ศรีความเป็นมนุษย์ ขับเคลื ่อนสิทธิมนุษยชนอย่างบูรณาการทั ้งภาครัฐ          
ภาคธุรกิจและภาคประชาสังคม เพื่อนำไปสู่สังคมที่พัฒนาอย่างยั่งยืน  โดยให้ทุกภาคส่วน
นำไปใช้ในการส่งเสริม ปกป้อง แก้ไขปัญหาการละเมิดสิทธิมนุษยชนในภาพรวมของ
ประเทศ และคุ้มครองสิทธิมนุษยชนในประเทศไทยเพ่ือนำไปสู่สังคมที่พัฒนาอย่างยั่งยืนและ
สามารถพัฒนาก้าวหน้าทัดเทียมระดับสากล รวมทั้งสังคมยังมีแนวทางจัดการความขัดแย้ง
เพื ่อบรรเทาความรุนแรง เช่น การประนีประนอม การโน้มน้าว การไกล่เกลี่ย เป็นต้น          
ส่วนแนวทางการแก้ไขด้านทิฏฐิ อันเป็นความเห็นผิดในสภาพปัญหานั้น  ๆ ด้วยการสร้าง
ความตระหนักรู้และเข้าใจตนเอง เพ่ือช่วยให้ชีวิตดำเนินไปอย่างมีความสุข  
   3. ผลการวิจัยสามารถสรุปแนวทางการแก้ไขปัญหาอันเกิดจากปปัญจธรรม
เชิงพุทธบูรณาการ มีรายละเอียดโดยลำดับ ดังนี้ 
    3.1 การบริหารและพัฒนาความต้องการ (ตัณหา) คือ 1) ลดให้
พอดี (มัญตัญญุตา) เป็นหลักการบริโภคให้มีความพอดี สอดคล้องกับหลักปรัชญาเศรษฐกิจ
พอเพียง คือ ความพอประมาณ ปรับเปลี่ยนพฤติกรรมการใช้จ่าย ลดความต้องการบริโภค
ส่วนเกินของตัวเองลง ไม่ก่อหนี ้เพื ่อการบริโภคตามอย่างคนรวย 2) ใช้อย่างพอเพียง 
(ทิฏฐธัมมิกัตถะ) เกี่ยวกับการหาทรัพย์มาด้วยความขยันและสุจริต ใช้จ่ายทรัพย์เลี้ยงชีวิต
แต่พอดี คบหาคนดีมีคุณธรรมเพ่ือเกื้อกูลความก้าวหน้าของชีวิต แนวทางดังกล่าวสอดคล้อง
กับทัศนะคำให้สัมภาษณ์ของ รศ. ดร.สุเชาว์ พลอยชุม กล่าวว่า “การบริหารตัณหา นำมาใช้
อย่างสร้างสรรค์ ต้องนำหลักประโยชน์ปัจจุบัน 4 มาใช้ คือ หลักทิฏฐธัมมิกัตถะ” 3) ดูแล
ด้วยปัญญา (สติสัมปชัญญะ) การบริโภคให้มีความพอดีนั้น ต้องมีปัญญาเห็นโทษ จึงนำไปสู่
ประโยชน์ และ 4) ควบคุมด้วยศีล (ศีล 5) เพื่อการดำเนินชีวิตที่ปราศจากการเบียดเบียน
ผู้อื่น และการพัฒนาความต้องการ คือ การพยายามเพิ่มแรงจูงใจด้านฉันทะซึ่งเป็นความ
ต้องการที่เป็นกุศลขึ้นมาทดแทนตัณหา เพื่อขับเคลื่อนชีวิตมุ่งสู่ความดี งาม จึงสอดคล้องกับ
เงื่อนไขคุณธรรมตามหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง เพราะช่วยเสริมสร้างพื้นฐานจิตใจของ
คนให้มีความซื่อสัตย์สุจริต รู้รักสามัคคี ไม่โลภ ไม่ตระหนี่ และรู้จักแบ่งปันผู้อื่น (สุเชาว์ 
พลอยชุม, 2563) 
    3.2 หลักภราดรภาพ เป็นหลักจริยธรรมสากลที่วางอยู่บนพื้นฐาน
ของการยอมรับ “สัจภาพของมนุษย์” ทั้งใน “มิติปัจเจกภาพ” และ “มิติความเป็นสมาชิก
ของมนุษยชาติ” หลักสิทธิ เสรีภาพ ภราดรภาพ ความเสมอภาค ความยุติธรรม เป็น
หลักการปกป้องผลประโยชน์ของมนุษย์ทุกคนอย่างเท่าเทียมในฐานะเป็นมนุษย์ (บุญธรรม 

http://click.senate.go.th/wp-content/uploads/2017/06/%E0%B8%A3%E0%B8%B1%E0%B8%90%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%99%E0%B8%B9%E0%B8%8D-2560.pdf
http://click.senate.go.th/wp-content/uploads/2017/06/%E0%B8%A3%E0%B8%B1%E0%B8%90%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%99%E0%B8%B9%E0%B8%8D-2560.pdf


184 | Vol.8 No.4 (April 2021)                             ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 เดือนเมษายน 2564 

พูนทรัพย์, 2533) หลักสาราณียธรรม 6 เป็นทั้งหลักปฏิบัติทางมโนธรรมและจริยธรรม        
เพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข มีความสอดคล้องกับภราดรภาพตามหลักสากลที่มองถึง            
ความเสมอภาคของบุคคลในความสัมพันธ์ท ี ่ม ีความเกื ้อกูลกัน ในฐานะเป็นมนุษย ์               
ไม่ใช่ความสัมพันธ์เชิงอำนาจ จึงจัดเป็นหลักภราดรภาพแนวพุทธ มุ่งมองทั้งระดับมโนธรรม
และจริยธรรม เริ่มต้นด้วยการปฏิบัติทางจิตใจต่อกันตามหลักเมตตามโนกรรม มีความรัก 
ความเมตตา คิดและปรารถนาดีต่อกัน ปฏิสัมพันธ์ด้วยกายและวาจาฉันพี ่น้อง มีการ
ประสานร่วมมือกัน แสดงออกถึงสิทธิ เสรีภาพ ความเสมอภาค ปรับความคิดเห็นถูกต้อง
ร่วมกัน พร้อมด้วยหลักพุทธธรรมที่เกื ้อหนุน ได้แก่ หลักขันติธรรม เป็ นคุณธรรมที่มี
ความสำคัญและเสริมสร้างประสิทธิภาพเพื่อให้บรรลุถึงจุดมุ่งหมายการอยู่ร่วมกันในสังคม
อย่างสันติสุข 
    3.3 การตระหนักรู้และเข้าใจตนเองแนวพุทธ เพื่อเปลี่ยนแปลง
พฤติกรรม เป็นกระบวนการรู้จักและมองเห็นตนเองได้ตรงต่อความเป็นจริงและทำใจยอมรับ
ภาพที่แท้จริงของตนได้ จะช่วยให้บุคคลสามารถเปลี่ยนพฤติกรรมภายนอกโดยการเปลี่ยน
ความคิด การตีความ การตั้งข้อสันนิษฐาน หรือการเปลี่ยนตัวแปรทางความรู้ความเข้าใจเสีย
ใหม่ สามารถกำหนดพฤติกรรมของตนเองได้อย่างเหมาะสมและดำเนินชีวิตร่วมกับมนุษย์ใน
สังคมอย่างมีความสุข โดยใช้หลักการเปลี่ยนแปลงทางปัญญา เพ่ือปรับพ้ืนฐานแห่งความคิด 
ความเชื่อ และค่านิยมจากความคิดยึดติดความสุขที่เรียกว่า กามุปาทาน อิงกับการเสพติด
บริโภค การแสวงหาวัตถุ การแสวงหาอำนาจและใช้อำนาจเป็นเครื่องมือของความสุข แล้ว
เสริมสร้างค่านิยมความดี ความถูกต้องด้วยกระบวนการสร้างความตระหนักรู้เข้าใจในตนเอง
แนวพุทธหรือหลักสัมมาทิฏฐิ (ที .ม. (ไทย) 10/402/335) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) ประกอบด้วย หลักปรโตโฆสะที่ดี การปรับเปลี่ยนจากปัจจัยภายใน เช่น การสังเกต
ประสบการณ์อดีตของตัวเอง สภาวะจิต และปัจจัยภายนอก เช่น มีผู้แนะนำสั่งสอนที่ดี  การ
รับฟังจากผู ้เป็นกัลยาณมิตร และหลักโยนิโสมนสิการ การเสริมสร้างความฉลาด ทาง
ความคิด ด้วยการคิดตามแนวทางปัญญาตามหลักการคิดทางพระพุทธศาสนา 
 
องค์ความรู้ใหม่ 
  ผู้วิจัยได้นำเสนอรูปแบบที่เป็นองค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย เรียกว่า E - F - Q Model 
ประกอบด้วย 3 รูปแบบ เพ่ือเป็นแนวทางการแก้ไขปัญหาอันเกิดจากปปัญจธรรม ดังนี้ 
 
 
 
 
 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                            Journal of MCU Nakhondhat | 185 

 
ดุลยภาพแห่งชีวิต E Q U I L I B R I U M of Life – Model 

 
ภาพที่ 1 แสดงหลักดุลยภาพแห่งชีวิต (Equilibrium of Life) 

 
  รูปแบบที่ 1 ดุลยภาพแห่งชีวิต (Equilibrium of life) โดยนำหลักพุทธธรรม
เพื่อการลดทอนและการสร้างเสริม ใช้การตระหนักรู้ประโยชน์และโทษด้วยปัญญา เพื่อตัด
วงจรการบริโภคและการก่อหนี้ และดำเนินต่อไปในขั้นการพัฒนาชีวิตด้านคุณค่าทางจิตใจ 
ประกอบด้วย 2 ขั้นตอน คือ 1) การบริหารความต้องการ สร้างดุลยภาพการบริโภคด้วยการ
ลดทอนการบริโภคที่เกินความจำเป็นพื้นฐานของชีวิต ด้วยหลักมัญตัญญุตา เพื่อให้เกิดการ
บริโภคที่เหมาะสม และหลักทิฏฐธัมมิกัตถะ เพื่อการดำเนินชีวิตอย่างพอเพียง โดยนำหลัก
สติสัมปชัญญะมาใช้ดูแลการบริโภคอย่างเหมาะสม พร้อมทั้งหลักศีล 5 ควบคุมเพื่อมิให้
เบียดเบียนเอารัดเอาเปรียบผู้อื่น จากนั้นจึงยกระดับความต้องการจากระดับพื้นฐานเข้าสู่
ขั้นตอนที่ 2) การพัฒนาความต้องการ (ตัณหา) เข้าสู่ความต้องการที่ดี (ฉันทะ) เพื่อการ
พัฒนาคุณธรรมที่ดีงามด้านจิตใจต่อไป 

 
 
 
 
 
 



186 | Vol.8 No.4 (April 2021)                             ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 เดือนเมษายน 2564 

 
ภราดรภาพแห่งสังคม F R A T E R N I T Y of Society – Model 

 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 2 แสดงหลักภราดรภาพแห่งสังคม (Fraternity of Society) 
 

  รูปแบบที่ 2 ภราดรภาพแห่งสังคม (Fraternity of Society) โดยนำหลักสา
ราณียธรรม 6ประกอบกับหลักขันติธรรม และหลักสัมมาทิฏฐิในฐานะธรรมเพ่ือการตระหนัก
รู้คุณประโยชน์และโทษ เพื่อใช้เกื้อหนุนหลักสาราณียธรรมให้มั่นคงและสามารถพัฒนาได้
ต่อไป แบ่งออกได้ 2 ด้าน คือ 1) ภราดรภาพระดับมโนธรรม ด้วยหลักเมตตามโนกรรมซึ่ง
เป็นหลักปฏิบัติภายในจิตใจเบื้องต้นให้เกิดความรัก ความเมตตากันฉันพี่น้อง จากนั้ นจึง
ยกระดับพฤติกรรมทางกายและวาจา เพื่อเสริมสร้างปฏิสัมพันธ์ที่ดีระหว่างกันในสังคม          
2) ภราดรภาพระดับจริยธรรม ด้วยหลักเมตตากายกรรม เมตตาวจีกรรม และนำหลัก       
สาธารณโภคี สร้างจิตสำนึกสาธารณะ รู ้จักแบ่งปันและช่วยเหลือเกื ้อกูลกัน มุ ่งความ
ประพฤติสุจริตเสมอกันด้วยหลักสีลสามัญญตา รวมถึงการปรับความคิดเห็นอย่างถูกต้อง
ร่วมกันให้เป็นไปในแนวทางเดียวกันตามหลักทิฏฐิสามัญญตา เพื่อลดปัญหาความขัดแย้ง 
สามารถอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างสันติสุข  
 
 
 
 
 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                            Journal of MCU Nakhondhat | 187 

 
คุณภาพแห่งชีวิต O U A L I T Y of Life – Model 

 

 
 

ภาพที่ 3 แสดงหลักคุณภาพแห่งชีวิต (Quality of Life) 
 

  รูปแบบที่ 3 คุณภาพแห่งชีวิต (Quality of Life) ต้องเริ่มต้นด้วยความเห็นถูกต้อง
ตรงตามความจริง (สัมมาทิฏฐิ) ใช้ปัญญาในการขับเคลื่อนพัฒนาคุณภาพชีวิต ให้เกิดการเรียนรู้
และแนวปฏิบัติอย่างมีประสิทธิภาพ (Effienciency) เพื่อการเข้าถึงความรู้นั้น ๆ อย่างแท้จริง 
จนก่อให้เกิดปัญญาชอบ (สัมมาทิฏฐิ) มีความเห็นถูกต้องในธรรมชาติแห่งสภาวธรรมทั้งหลาย 
แบ่งออกได้ 2 ระดับ คือ 1) สัมมาทิฏฐิ - ภาคการเรียนรู้ เพ่ือการตระหนักรู้เข้าใจตนเองซึ่งต้อง
ผ่านกระบวนการความพร้อมแห่งปัจจัย 2 ประการ คือ ปรโตโฆสะที่ดีงาม และ โยนิโสมนสิการ 
และ 2) สัมมาทิฏฐิ - ภาคฝึกหัด เพื ่อเปลี ่ยนแปลงพฤติกรรมที่ไม่ปกติของบุคคลอันเป็น
พฤติกรรมความเคยชิน เป็นพฤติกรรมซึ่งเกิดจากการเรียนรู้ที่ไม่ถูกต้อง ให้สามารถปฏิสัมพนัธ์
กับบุคคลอื่นได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยมีเป้าหมายเพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิตให้มีความสุขอย่าง
แท้จริง ไม่ยึดติดเพียงความสุขด้านวัตถุและการบริโภค หรือการแสวงหาและใช้อำนาจเท่านั้น  
แต่สามารถเพิ่มประสิทธิภาพยกระดับการพัฒนาสุขภาวะองค์รวม 4 ด้านให้แก่ชีวิต ได้แก่        
1) สุขภาวะด้านร่างกาย 2) สุขภาวะด้านสังคม 3) สุขภาวะด้านจิตใจ และ 4) สุขภาวะด้าน
ปัญญา 
 
สรุป/ข้อเสนอแนะ 
  ปปัญจธรรมในฝ่ายพระอภิธรรม คือ กลุ่มกิเลสโลติกเจตสิก 3 คือ ตัณหา มานะ ทิฏฐิ 
เป็นกิเลสสังขารเจตสิกฝ่ายชั่ว แสดงสภาพธรรมแตกต่างกัน สภาวะของจิตจะเป็นอย่างไร



188 | Vol.8 No.4 (April 2021)                             ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 เดือนเมษายน 2564 

ขึ้นกับองค์ประกอบเจตสิกฝ่ายดีฝ่ายชั่ว เจตสิกจึงเป็นรากฐานแสดงคุณค่าทางจริยธรรม เพราะ
กำหนดพฤติกรรมกายวาจาของบุคคล ชีวิตมนุษย์จึงล้วนตกอยู่ในกระบวนการเกิดทุกข์แ ละ
ปัญหา สภาพปัญหาต่าง ๆ อันเกิดจากปปัญจธรรม แตกต่างกันตามสภาวะของกิเลสฝ่ายนั้น ๆ 
โดยตัณหาจะแสดงบทบาทการเสพติดบริโภค ทำให้การบริโภคมากเกินความพอดี และ
ก่อให้เกิดหนี้ครัวเรือน มานะจะแสดงบทบาทการถืออำนาจและใช้อำนาจสร้างความรุนแรงใน
สังคม และทิฏฐิความเห็นผิดเป็นนามธรรมที่แฝงเร้นในสภาพปัญหาทั้งหมด แนวคิด ทฤษฎี 
และแนวทางปฏิบัติเพื่อการแก้ไขปัญหาดังกล่าวนั้น ได้นำหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงและ
มาตรการการแก้ปัญหาหนี้ครัวเรือน เพื่อปรับเปลี่ยนพฤติกรรมการบริโภคและการใช้ชีวิตให้
พอเพียง ด้านปัญหาการถืออำนาจและสร้างความรุนแรงจากผู ้ใช้อำนาจนั ้น ภาครัฐได้            
นำแนวทางหลักสิทธิมนุษยชนที่ได้กำหนดในรัฐธรรมนูญ ฉบับปัจจุบัน (พ.ศ. 2560) พร้อมทั้ง
ดำเนินการตามแผนสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ ฉบับที ่ 4 (พ.ศ. 2562 – 2566) มีเป้าหมาย          
คือ สังคมไทยเป็นสังคมที่ส่งเสริมสิทธิเสรีภาพและความเท่าเทียม โดยคำนึงถึงศักดิ์ศรีความ
เป็นมนุษย์ นอกจากนั้นปัญหาความรุนแรงในสังคมยังได้รับการบรรเทาตามแนวทางสันติวิธี 
เช่น การประนีประนอม การไกล่เกลี่ย การโน้มน้าว การร่วมมือ เป็นต้น ด้านปัญหาอันเกิด
จากทิฏฐิที่มองสภาพปัญหาอันเกิดจากตัณหาและมานะนั้นเป็นความสุข แก้ไขด้วยการสร้าง
ความตระหนักรู้เข้าใจตนเองและสามารถยกระดับพัฒนาความสุขที่ยั่งยืน  หลักพุทธธรรมที่
นำมาใช้ในการแก้ไขปัญหานั้น จำเป็นต้องให้สอดคล้องกับสภาพปัญหาที่แตกต่างกันตาม
สภาวะกิเลสของปปัญจธรรม หลักพุทธธรรมเพื่อสร้างดุลยภาพการบริโภคให้มีความพอดี 
ประกอบด้วย มัญตัญญุตา ทิฏฐธัมมิกัตถะ สติสัมปชัญญะ ศีล 5 และฉันทะ หลักพุทธธรรมเพ่ือ
บรรเทาปัญหาความรุนแรงจากความสัมพันธ์เชิงอำนาจ เพ่ือความสงบสุขของสังคม คือ หลักสา
ราณียธรรม 6 และขันติธรรม และการแก้ไขทิฏฐิความเห็นผิดด้วยการตระหนักรู้เข้าใจตนเอง
แนวพุทธประกอบด้วย หลักปรโตโฆสะ และ หลักโยนิโสมนสิการ แนวทางการแก้ไขปัญหาอัน
เกิดจากปปัญจธรรมเชิงพุทธบูรณาการนั้น ผู้วิจัยได้นำเสนอรูปแบบการแก้ไขปัญหาอันเกิดจาก
ตัณหา มานะ ทิฏฐิ มีชื่อเรียกว่า E - F - Q Model คือ ดุลยภาพแห่งชีวิต (Equilibrium of 
Life) ภราดรภาพแห่งสังคม (Fraternity of Society) และ คุณภาพแห่งชีวิต (Quality of 
Life) สำหรับข้อเสนอแนะจากการวิจัยประกอบด้วย 1) ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย ได้แก่                 
1.1) หน่วยงานภาครัฐควรผลักดันนโยบายด้านการออมของครัวเรือน รณรงค์และกระตุ้นวินัย
การใช้จ่ายและการออม สร้างการตระหนักรู้ถึงภัยอันตรายของการบริโภคที่ก่อให้เกิดหนี้
ครัวเรือน พร้อมทั้งส่งเสริมความรู้ “ดุลยภาพแห่งชีวิต” ตามหลักพุทธธรรม เพื่อลดปัญหาหนี้
ครัวเรือนและปัญหาลูกโซ่อื่น ๆ ที่กระทบต่อสังคมในวงกว้าง 1.2) องค์กรภาครัฐควรให้การ
สนับสนุนจัดอบรมหลักสูตรผู้นำด้านการปกครอง นักการเมือง ข้าราชการ โดยมุ่งส่งเสริมให้
เกิดความเข้าใจและตระหนักถึงความสำคัญของการแก้ปัญหาความรุนแรงในสังคมด้วยหลัก
พุทธธรรม เพื ่อให้ผู ้นำปฏิบัติเป็นแบบอย่างที ่ด ี และสร้างชุดความรู ้หลักพุทธธรรมต่อ



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                            Journal of MCU Nakhondhat | 189 

ผู้ใต้บังคับบัญชา รณรงค์ลดความรุนแรง และประเมินผล 2) ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งตอ่ไป 
มีดังนี้ 2.1) ศึกษาประเด็นสภาพปัญหาสำคัญอื่น ๆ ในสังคมไทยอันเกิดจากปปัญจธรรม          
2.2) ศึกษามุ่งเน้นภาคปฏิบัติเพื่อการละและบรรเทากิเลสปปัญจธรรม 2.3) ศึกษาเชิงลึก        
ถึงบทบาทปปัญจธรรมที่มีต่อสภาพปัญหาหนึ่ง ๆ เพ่ือให้เข้าใจการทำงานท่ีอิงอาศัยสัมพันธ์กัน 
 
เอกสารอ้างอิง 
จิตติมา อานสกุลเจริญ. (2558). ชนชั้นและยุคสมัยการเมืองการปกครอง. วารสารวิทยาศาสตร์

และเทคโนโลยี คณะพยาบาลศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 24(4), 60-73. 
ศรีสมภพ จิตร์ภิรมย์ศรี. (2563). สัญญาณอันตราย: ความรุนแรงเชิงโครงสร้างสู่ความรุนแรง

เช ิ งว ัฒนธรรมของส ั งคมไทย .  เ ร ี ยกใช ้ เม ื ่ อ  20 พฤษภาคม 2563 จาก 
https://www.the101.world/structural-and-cultural-violence/ 

สรา ชื่นโชคสันต์. (2562). 8 ข้อเท็จจริง ปัญหาการเงินของครัวเรือนไทย ธนาคารแห่งประเทศ
ไทย .  เ ร ี ยก ใช ้ เ ม ื ่ อ  10  กรกฎาคม 2563  จาก  https: / /www.bot.or. th/ 
Thai/ResearchAndPublications/articles/Pages/Article_30Oct2019.aspx 

ธรรมวลี ศรีแช่ม. (2553). การศึกษาปปัญจธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท. ใน วิทยานิพนธ์
พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

ไกรสิทธิ์ นฤขัตพิชัย. (2553). จิตแพทย์แนะวิธีอยู่อย่างเข้มแข็งในสังคมที่แข่งขัน , สำนักงาน
กองทุนสนับสนุนการสร้างเสริมสุขภาพ. เรียกใช้เมื ่อ 15 กรกฎาคม 2563 จาก 
https://www.thairath.co.th/lifestyle/woman/56905 

บุญธรรม พ ูนทร ัพย ์ .  (2533). ศ ีลธรรมก ับส ิทธ ิมน ุษยชนในพุทธปร ัชญาเถรวาท. 
กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

พระปลัดวิสุทธิ ์ คุตตชโย. (2555). คู ่มือการศึกษาพระอภิธรรมชั ้นจูฬอาภิธรรมมิกะตรี. 
กรุงเทพมหานคร: หจก.ทิพย์วิสุทธิ์. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2556). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. กรุงเทพมหานคร: 
สำนักพิมพ์แพ็ทแอนด์โฮม. 

พระไพศาล วิสาโล. (2561). เศรษฐศาสตร์แนวพุทธ วิถีบริโภคเพ่ือความสุขท่ียั่งยืน. BOT พระ
สยาม MAGAZINE, 7(1), 25-31. 

พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิกโร. (2544). ทิฏฐิ : ความเห็นความเชื่อที่ชี ้นำชีวิตและสังคม. ใน 
วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาพุทธศาสนศึกษา. มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

ภรณี ลีนุตพงษ์. (2556). ปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียงกับการพัฒนาประเทศ , หลักสูตรหลัก
นิติธรรมเพื่อประชาธิปไตย รุ่นที่ 1 ปี 2556 วิทยาลัยรัฐธรรมนูญ สำนักงานศาล



190 | Vol.8 No.4 (April 2021)                             ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 เดือนเมษายน 2564 

ร ั ฐธรรมน ูญ .  เ ร ี ยกใช ้ เม ื ่ อ  20 กรกฎาคม 2563 จาก https: / / institute. 
constitutionalcourt.or.th/occ_web/ewt_dl_link.php?nid=1238 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สุเชาว์ พลอยชุม. (16 มีนาคม 2563). หลักธรรมประยุกต์ใช้ในการแก้ไขปัญหาที่มีสาเหตุจาก
ปปัญจธรรม. (อัญชฎา พูลทัศฐาน, ผู้สัมภาษณ์) 

สิทธิพร อารมณ์สุขโข. (2561). การบูรณาการหลักพระพุทธศาสนากับศาสตร์บริหารจัดการ
ชีวิตในสังคมไทย. ใน ดุษฎีนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สุนันทา เรียงแหลม. (2551). การศึกษาวิธีการแก้ปัญหาเรื่องความโลภในสังคมปัจจุบันตาม
หลักพระพุทธศาสนาเถรวาท. ใน ว ิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขา
พระพุทธศาสนา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

Schultz, P. D. & Schultz, E. S. (2009). Theories of Personalities. Ten Edition. United 
State of America: ISBN. 

 
 
 


