
กัลยาณมิตรกับการพัฒนาคุณภาพชีวิต 
ตามแนวทางพระพุทธศาสนา* 

THE KALYANAMITTA WITH THE DEVELOPMENT OF  
THE QUALITY OF LIFE IN ACCORDING TO BUDDHISM 

 
ยุทธนา พูนเกิดมะเริง 

Yutthana Poonkirtmarirng 
พระสิทธิศักด์ิ พรมสิทธิ์ 

Phra Sitthisak Promsit 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 
E-mail: yuttana.poon@mcu.ac.th 

 
บทคัดย่อ 
  การศึกษาวิจัยเรื ่องกัลยาณมิตรกับการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพุทธศาสนา               
โดยบทความฉบับนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ คือ 1.เพื่อศึกษาหลักการคบกัลยาณมิตรในพุทธศาสนา
เถรวาท 2.เพื่อศึกษาการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวทางพุทธศาสนา และ 3.เพ่ือศึกษาการคบ
กัลยาณมิตรเพ่ือการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพุทธศาสนา ซึ่งเป็นการวิจัยเชิงเอกสาร โดยนำ
ข้อมูลที่ศึกษามาสรุปผลได้ดังต่อไปนี้ ผลการวิจัย พบว่า การคบกัลยาณมิตรในพุทธศาสนาเถร
วาท คำว่า กัลยาณมิตรมีตามนัยแห่งสิงคาลกสูตรมี 2 ประเภท คือ มิตรแท้กับมิตรเทียม                 
การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวทางพระพุทธศาสนามีจุดมุ่งหมายดังนี้ 1) จุดมุ่งหมายเพ่ือ
ประโยชน์ในโลก (กามโลก) นี้ เพื่อทำให้เกิดความเจริญมั่นคง ทำให้เป็นคนไม่ประมาทในการ
ดำเนินชีวิตและทำให้เป็นแบบอย่างที่ดีแก่คนอ่ืนได้ในโลกปัจจุบัน 2) จุดมุ่งหมายเพ่ือประโยชน์
ในโลกหน้า (รูปโลก) คือการพัฒนาให้มีธรรม ที่เรียกว่าอินทรีย์ 5 ได้แก่ ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ
และปัญญา 3) จุดมุ่งหมายเพื ่อประโยชน์สูงสุด (อรูปโลก) คือการทำลายกิเลส ซึ่งมนุษย์
สามารถพัฒนาตนเองให้ถึงขั้นทำลายกิเลสได้ด้วยวิธีการการพัฒนาตนเองให้มีจิตใจเข้มแข็งเพ่ือ
ทำลายกิเลสอันเป็นสิ่งที่ทำใจให้เศร้าหมองจากความชั่ว การรู้จักคบกัลยาณมิตรเพ่ือการพัฒนา
คุณภาพชีวิตตามแนวพุทธศาสนาได้แบ่งด้านต่าง ๆ ดังนี้ คือ 1) ด้านชีวิตประจำวัน ด้วยการ
แนะนำให้มีความขยันหมั่นเพียร ไม่เกียจคร้านการทำงานต่าง ๆ 2) ด้านสังคม ช่วยเหลือกัน
และกันไม่สร้างปัญหาให้แก่ชุมชนและผู้ที่เกี่ยวข้องด้วย 3) ด้านศีลธรรม แนะนำให้มีธรรม คือ 
ศรัทธา วิร ิยะ สติ สมาธิและปัญญา อันเป็นหลักปฏิบัติทางใจให้ถึงความหลุดพ้น และ                 

 
* Received 18 June 2020; Revised 25 July 2020; Accepted 7 October 2020 



198 | Vol.7 No.10 (October 2020)                      ปีที่ 7 ฉบับที่ 10 เดือนตุลาคม 2563 

4) ด้านการศึกษา คือ กัลยาณมิตรจะแนะนำให้พบสิ่งดีมีประโยชน์เพื่อให้ประสบความสำเร็จใน
การดำรงชีวิตทางโลกิยวิสัย  
คำสำคัญ: กัลยาณมิตร, การพัฒนา, คุณภาพชีวิต 
 
Abstract 
  The Objectives of this research article were to Buddhism are 1. To study 
the principles of the Kalyanamitta in Theravada Buddhism 2. To study the 
development of the quality of life in accordance with the Buddhist 3.To study 
the Kalyanamitta for the development of quality of life in accordance with 
Buddhism which a documentary data to the summarized as follows: The results 
of research follows as: The principles of the Kalyanamitta in Theravada Buddhism. 
The Kalyanamitta in Singalasutta means true and false friends. The development 
of the quality of life in accordance with the Buddhist aims 1) Aim for the benefit 
in the world of sense - desire (Kamaloka)  for created stability make it a non - 
negligent way of life and make a good model for others 2) Aim for the benefit in 
the world of form (Rupaloka)  for developing has a dharma as the controlling 
faculty (Indriya 5) are the confidence (Saddha), effort (Viriya), mindfulness (Sati), 
concentration (Samadhi) and wisdom (Panna) 3) Aim for the benefit in the 
formless world (Arupaloka)  is a destruction of sensuality in which humans can 
develop themselves to the point of destroying sensuality with methods of self - 
development to have strong minds. The Kalyanamitta for the development of 
quality of life in accordance with Buddhism has divided as follows: 1) About diary 
life; with consult to be a diligent and do not ignore any tasks, 2)  About society; 
help each other and do not be a trouble for community and the relevance. 3) 
About morality; advise the dhamma are faith, effort, mindfulness, mediation and 
wisdom there are the practice principle for disengagement and 4)  About 
education; the virtuous will advise good things for achievement.  In worldly is 
mean progress in worlds and also advice the benefits for this life and next life 
till nirvana. 
Keywords: The Kalyanamitta, Development, The Quality of Life 
 
 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                            Journal of MCU Nakhondhat | 199 

บทนำ 
  มนุษย์เป็นสัตว์สังคมจำเป็นต้องอยู่ร่วมกันเป็นหมู่คณะ เพื่อดำรงวิถีชีวิตความเป็น
มนุษย์ เมื่ออยู่ร่วมกันเป็นหมู่คณะต้องสื่อสารติดต่อและมีความเกี่ยวข้องซึ่งกันและกันในฐานะ
ระดับต่าง ๆ เช่น ในฐานะบิดามารดากับบุตร มิตรกับมิตร และคนที่รู้จักกันในสังคม เป็นต้น 
เมื่อมีความ เกี่ยวข้องกันเช่นนี้ ต่างก็มีความคิดเห็นหรือทิฏฐิเป็นของตนเองในการสื่อสาร               
คบหาสมาคม เป็นที่ประจักษ์โดยทั่วไป ตามข้อมูลข่าวทั่วทุกมุมโลกที่ปรากฏเป็นปัญหาความ
ขัดแย้งภายในสังคมปัจจุบันคงเกิดจากหลายปัจจัย เชื ่อแน่ว่าหนึ ่งในปัจจัยเหล่านั ้น คือ                  
การถือเอาตามทิฐิของตนเองเป็นใหญ่ และบุคคลอีกจำพวกคือ พวกคนพาล ซึ่งมีคำกล่าวที่ว่า 
“การไม ่คบคนพาล การคบบัณฑิต และการบ ูชาคนที ่ควร บ ูชา น ี ่ เป ็นอ ุดมมงคล”                    
“คบคนเช่นใด ก็เป็นคนเช่นนั้น” “ผู้ใด แม้มิได้ทำความชั่ว แต่เกลือกกลั้ว กับผู้ทำบาป ผู้นั้น
ย่อมพลอยถูกระแวงใน กรรมชั่ว และเสื่อมเสียชื่อเสียงยิ่ง ๆ ขึ้น” (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. 
ปยุตฺโต), 2551) และยังมีงานวิจัยที่กล่างถึงผลกระทบที่เกิดจากการคบปาปมิตรหรือคนที่เรา
ควรคบหา ที่จะทำให้เสียประโยชน์ในชีวิตปัจจุบัน ไม่มีความพร้อมคือการดำเนินชีวิตและการ 
พัฒนาที่เป็นไปโดยไม่ถูกต้องหลักศีลธรรมของพระพุทธศาสนา แล้วยังกล่าวถึงปัจจัยภายนอกที่
มีผลต่อการดำเนินชีวิตของเราด้วย (บุญมี แท่นแก้ว, 2542); (วิไลรัตน์ พฤกษาภิรมย์, 2547)  
  กัลยาณมิตรจึงมีความสำคัญเพราะจะคอยแนะนำการดำเนินชีวิตที่ถูกต้อง เพื่อให้เกิด
การดำเนินชีวิตที่ดีงามประสบผลดีและเกิดความสุขพระพุทธตรัสให้เรา เลือกคบบัณฑิตและละ
เว้นคนพาลเสีย และการบูชาคนที่ควรบูชาจัดเป็นมงคลอย่างยิ่ง (ขุ.ขุ. 25/6/3) (มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) มิตรภาพในพุทธปรัชญา หมายถึง ความเป็นเพื่อนที่รักใคร่คุ้นกัน                 
มีไมตรีจิตต่อกัน อาจจะร่วมสุขร่วมทุกข์ด้วยหรือไม่ก็ได้ มี 2 ประเภท คือ 1) มิตรเทียม                   
2) มิตรแท้ ส่วนคำว่า “กัลยาณมิตร” หมายถึง มิตรแท้ ที่มีความหมาย ในหลักคุณธรรม                
ความดีต่าง ๆ ที ่บุคคลมีและแสดงออกต่อผู ้อื ่น ส่วนมิตรภาพในทัศนะของ อาริสโตเติล 
หมายถึง คุณธรรมอย่างหนึ่งที่จำเป็นสำหรับมนุษย์ในการดำเนินชีวิต หรือทางแห่ง ความ
ยุติธรรมเพื่อสร้างสังคมให้เกิดสันติสุขมี 3 ประเภท คือ มิตรภาพเพื่อผลประโยชน์ มิตรภาพ
เพ่ือความสำราญ และมิตรภาพเพ่ือความดี (พระมหารัศมี ชุติโก(ด้วงได้), 2547) กัลยาณมิตรจึง
จะเป็นแบบอย่างที่ดีในการประพฤติปฏิบัติตนเป็นและการดำเนินชีวิตในสังคมให้อยู่อย่างเป็น
สุขได้ ซึ่งปัจจุบันนับว่ากัลยาณมิตรจะมีน้อยลงมากขึ้นทุกที จะเห็นว่าจากข่าวสารที่เกิดขึ้น
ปัจจุบัน คนพาลมีมากขึ้น บัณฑิตมีน้อยลง โดยเฉพาะมีการกระทำความชั่ว คิดชั่ว พูดชั่วของ
คนพาลมีแนวโน้มมากขึ้นเรื่อย ๆ หากปล่อยไว้โดยไม่รีบหาทางป้องกันหรือไม่ได้รับการแก้ไข
อย่างถูกต้องโดยเร็ว คนพาลก็จะสร้างปัญหาแก่สังคมมากขึ้นในอนาคตและจะยากต่อการแก้ไข
อย่างแน่นอน  



200 | Vol.7 No.10 (October 2020)                      ปีที่ 7 ฉบับที่ 10 เดือนตุลาคม 2563 

  ดังนั้น การคบหาสมาคมกับกัลยาณมิตรหรือบัณฑิตจะนำความเจริญมาสู่ตนเองในด้าน
ต่าง ๆ อย่างไร เพื่อการพัฒนาชีวิตให้ดีขึ้นได้อย่างไร ทำไมจึงต้องคบหากัลยาณมิตร  ผู้วิจัยจึง
สนใจที ่จะศึกษาการคบกัลยาณมิตรเพื ่อพัฒนาคุณภาพชีว ิตในสังคมไทย ทั ้งทางด้าน
ชีวิตประจำวัน ด้านการศึกษา ด้านสังคม ด้านศีลธรรมและด้านเศรษฐกิจว่ามีอย่างไรบ้าง และ
ผลของการคบกัลยาณมิตรสามารถพัฒนาคุณภาพชีวิตของตนพร้อมทั้งส่งผลในการแก้ไขปัญหา
สังคมได้อย่างไร 

  วัตถุประสงคข์องการวิจัย 
  1. เพ่ือศึกษาหลักการคบกัลยาณมิตรในพุทธศาสนาเถรวาท 
  2. เพ่ือศึกษาการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวทางพุทธศาสนา 
  3. เพ่ือศึกษาการคบกัลยาณมิตรเพ่ือการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวพุทธศาสนา 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
  การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) โดยค้นคว้าทาง
เอกสารตามลำดับ รวบรวมข้อมูลแล้วค้นคว้านำมาเรียบเรียงย่อความ จากข้อมูลที่เชื่อถือได้ 
ข้อมูลปฐมภูมิ คือ พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย และค้นคว้าข้อมูล
ทุติยภูมิจากหนังสือ บทความ งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง โดยนำข้อมูลมาศึกษาเกี่ยวกับความสัมพนัธ์
ของการคบกัลยาณมิตรกับการพัฒนาคุณภาพชีว ิตมาประกอบแล้วนำเสนอผลงานวิจัย 
อภิปรายผล สรุปผลและข้อเสนอแนะที่ได้จากการศึกษาวิจัยต่อไป 
  ขอบเขตของการวิจัย 
 1. ขอบเขตด้านเนื้อหา มุ่งศึกษาตามกรอบวัตถุประสงค์ของการวิจัย คือ เพื่อศึกษา
หลักการคบกัลยาณมิตรในพระพุทธศาสนาเถรวาท การพัฒนาคุณภาพชีวิตในพระพุทธสาสนา
เถรวาทและความสัมพันธ์ระหว่างการคบกัลยาณมิตรกับพัฒนาคุณภาพชีว ิตตามแนว
พระพุทธศาสนาปัจจุบัน 
  2. ขอบเขตด้านเอกสาร ศึกษาค้นคว้าจากหลักฐานข้อมูลเอกสาร คือ เอกสารขั้นปฐม
ภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับ มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 และ เอกสาร
ขั ้นทุติยภูมิ ได้แก่ อรรถกถา ตำราวิชาการ บทความวิชาการ สารนิพนธ์ ว ิทยานิพนธ์                      
สื่อออนไลน์และงานวิจัยที่เก่ียวข้องกับงานวิจัยนี้ 
 
ผลการวิจัย 
  จากการศึกษากัลยาณมิตรกับการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวทางพระพุทธศาสนามี
ผลการวิจัย คือ  



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                            Journal of MCU Nakhondhat | 201 

  1. การคบกัลยาณมิตรในพุทธศาสนาเถรวาท คำว่า กัลยาณมิตร คือ มิตรที ่ดี                         
มีน้ำใจดีงาม เอื้อเฟื้อเกื้อกูลประโยชน์ตนและประโยชน์มิตร เป็นผู้ยินดีในกุศลธรรม มี สุจริต
ธรรม เป็นต้น บุคคลผู้ช่วยชี้แนะบอกกล่าว สั่งสอนในทางที่เป็นกุศล กัลยาณมิตรรวมไปถึง
บุคคลผู้อยู่ใกล้ชิดก็จัดเป็นกัลยาณมิตรแท้ มีลักษณะที่ดีน้ำใจ มีไมตรีมีเยื่อใยดี มีน้ำใจเอื้อเฟ้ือ 
หวังดีและปรารถนาดีต่อกัน พระพุทธองค์ทรงให้ความสำคัญในการคบหา การเสวนาคนดีที่เป็น
กัลยาณมิตร พฤติกรรมที่เรียกว่า การคบ พอสรุปได้ 3 ประการ คือ 1) การร่วมมือ หมายถึง 
การตกลงใจร่วมกัน เช่น ร่วมกิน ร่วมนอน ร่วมงาน ร่วมพรรค ร่วมพวก ร่วมสุข ร่วมทุกข ์และ
ร่วมคิด เป็นต้น 2) การรับ หมายถึง รับเป็นเพื่อน รับเป็นนาย รับเป็นลูกน้อง รับเป็นสามี               
รับเป็นภรรยา รับเป็นผู้อุดหนุน และรับเป็นอื่น ๆ 3) การให้ หมายถึง ให้ความไว้วางใจ ให้
ความสนับสนุนทุกอย่าง เช่น ให้ยศ ให้ตำแหน่ง ให้คําชมเชย ให้คะแนนเสียง ให้เกียรติ ที่สุด
แม้แตก่ารปรบมอื ในสังคมมนุษย์ พระพุทธองค์ทรงตรัสเน้นไปที่ประโยชน์สูงสุดสำหรับการคบ
ค้าสมาคมกับกัลยาณมิตร ที่คอยให้คำแนะนำช่วยเหลือต้องรู้หลักการและวิธีการเลือกคบมิตรที่
ดีที ่สามารถแนะนำให้หลุดจากทางแห่งความเสื ่อมชักเข้าสู ่ทางที ่ดีและถูกต้องตามหลัก
พระพุทธศาสนา กัลยาณมิตรมีตามนัยแห่งสิงคลกสูตร มี 2 ประเภท คือ มิตรแท้กับมิตรเทียม 
มิตรแท้ คือ บุคคลที่เป็นกัลยาณมิตร 4 ประเภท คือ มิตรมีอุปการะ มิตรร่วมสุขร่วมทุกข์                
มิตรแนะนำประโยชน์ มิตรมีความรักใคร่ และในขัคควิสาณสุตตนิทเทส กัลยาณมิตรมี 2 
ประเภท คือ อาคาริกมิตรกัลยาณมิตร ทางโลกเป็นมิตรที่ดี คอยให้คำแนะนำ ช่วยเหลือเป็นที่
พึ่งในเรื่องทั่วไปในทางโลก เช่น ให้คำปรึกษาเรื่องความรู้วิชาการทางโลก และ อนาคาริกมิตร
หรือกัลยาณมิตรทางธรรม อันได้แก่ภิกษุ สามเณร รวมไปถึงนักบวชในพุทธศาสนาท่านอื่น  ๆ 
ถ้าบุคคลเลือกคบกัลยาณมิตรจะนำความสุขความเจริญมาสู่ตนและสังคมทั้งในโลกนี้และโลก
หน้าจนถึงพระนิพพาน กัลยาณชน ผู้ประพฤติ กัลยาณธรรมเป็นปกติ นอกจากจะได้ชื่อว่าเป็น
กัลยาณชนแล้ว ชีวิตของผู้นั ้นย่อมสงบสุข ไม่มีเวรภัย ไม่มีศัตรูโดยตรงคือ เว้นจากฆ่าสัตว์                
เว้นจากลักทรัพย์ เว้นจากพูดเท็จ เว้นจากดื่มสุราเมารัย และ ประพฤติพรหมจรรย์ คือเว้นจาก
กาเมถุนธรรม โดยอ้อมได้แก่ เบญจศีลเบญจธรรม ซึ่งเป็นหลักปฏิบัติเบื้องต้น ของมนุษย์ ที่ทำ
ให้เป็นมนุษยโ์ดยสมบูรณ์ และทำให้มนุษยต่์างจากสัตว์โลกประเภทอ่ืน กัลยาณมิตรที่ดีต้องเป็น 
กัลยาณมิตรที่ไม่เป็นมิจฉาทิฎฐิ (บุญมี แท่นแก้ว, 2542) คือ เห็นผิดหรือไม่คิด ที่จะทำอะไรผิด 
ๆ ทำแต่สิ่งที่ถูกต้องเสมอเมื่อทำผิดถูกกล่าวตักเตือนก็ไม่ถือโทษโกรธเคืองยอมรับความคิดเห็น
คนอื่น ให้เกียรติผู้อื ่นเสมอไม่ถือตัวว่าเก่งหรือไม่อวดดีดื ้อรั ้นและคิดเสมอว่าผู้แนะนําหรือ
ตักเตือนเสมือนเป็นผู้ ชี้บอกขุมทรัพย์และยินดีปรับปรุงแก่ไขยอมรับระเบียบวินัยกฎข้อบังคับ
แม้แต่ขนบธรรมเนียม ประเพณีของสังคมนั้น ๆ เพราะระเบียบวินัยข้อบังคับเหล่านี้เป็นเกณฑ์
ของสังคม ทั้งทางโลกและทาง ธรรมที่จะต้องร่วมกันปฏิบัติเพื่อความเจริญของสังคมโดยรวม 



202 | Vol.7 No.10 (October 2020)                      ปีที่ 7 ฉบับที่ 10 เดือนตุลาคม 2563 

  2. การพัฒนาคุณภาพชีวิต คือ เพื่อให้เกิดคุณงามความดี การพูดดี การกระทำความดี 
และคิดดีทั้งนี้ก็เพื่อสร้างสมคุณงามความดีต่าง ๆ ให้งอกงามไพบูลย์ สร้างความเจริญก้าวหน้า
ให้กับชีวิตตลอดจนถึงการทำมาหาเลี้ยงชีพ และยังได้เอ้ืออำนวยแก่การทำกิจต่าง ๆ ที่ดียิ่ง ๆ 
ขึ้นไปพร้อมกันนั้นก็ยังเป็นการฝึกอบรมชีวิตด้านกาย และวาจาใจ ของบุคคล ให้มีความพร้อม
ยิ่งขึ้น โดยเฉพาะอย่างยิ่งเน้นถึงความสัมพันธ์กับสภาพแวดล้อมทางสังคม คือ การอยู่ร่วมกัน
ด้วยดีระหว่างมนุษย์ด้วยกัน ในสภาพที่เก้ือกูลกัน สมาชิกแต่ละคนนอกจากจะสามารถดำรงตน
อยู่ได้ด้วยดีแล้ว ยังมีโอกาสที่จะกระทำสิ่งดีงามหรือเข้าถึงสิ่งมีค่าสูงขึ้นไปอีกด้วย การเกื้อกูลซึ่ง
กันและกัน ทำให้สังคมเกิดความสันติสุขมีความเจริญในทุกด้าน ในทางพระพุทธศาสนาชีวิต
ต้องพัฒนา คือ การพัฒนากายกับการพัฒนาจิต พัฒนาให้กายมีคุณภาพในการประกอบ
กิจกรรมต่าง ๆ ในการประกอบสัมมาอาชีพเพื่อการดำรงชีวิตและพัฒนาคุณภาพใจ คือ ให้มี
จิตใจที่เข้มแข็งอดทน มีคุณธรรมให้อยู่ในโลกอย่างมีความสุขดังนั้นจึงกล่าวได้ว่าการพัฒนา
คุณภาพชีวิต จึงมีประโยชน์ที่จะพัฒนาคุณภาพชีวิตของตนเองในด้านร่างกาย จิตใจ และสังคม 
ให้ประสบความเจริญก้าวหน้าในชีวิต มีสภาพชีวิตที่เป็นคุณปราศจากโทษ ย่อมส่งผลต่อการ
พัฒนาสังคมและประเทศชาติในทุก ๆ ด้าน ทำให้ปรับปรุงตนเองให้ดีขึ้นเพื่อยกระดับคุณภาพ
ชีวิตให้มีคุณภาพสูงขึ ้นมีความสุขมีความสมบูรณ์ทั ้งด้านสุขภาพได้แก่ สุขภาพกาย และ
สุขภาพจิต ด้านสังคม ได้แก่ วัฒนธรรมขนบธรรมเนียม ประเพณี และด้านเศรษฐกิจ ได้แก่ การ
ประกอบอาชีพ คือมีรายได้สามารถเลี้ยงตนเอง และครอบครัว เป็นต้น ดังนั้นการพัฒนา
คุณภาพชีวิตจึงมีส่วนสำคัญมากที่สุดเพราะทำให้บุคคลสามารถดำรงตนเองให้เป็นประโยชน์ทั้ง
ต่อตนเอง และสังคม รู้จักการช่วยเหลือซึ่งกันและกัน และไม่ทำตนให้เป็นภาระที่ก่อให้เกิด
ปัญหาสังคม โดยมีจุดมุ่งหมายที่สามารถสรุปดังนี้  1) จุดมุ่งหมายเพื่อประโยชน์ในโลกนี้                 
(กามโลก) เพื่อทำให้เกิดความเจริญมั่นคงทั้งต่อตนเอง ครอบครัว และสังคม ทำให้เป็นคนไม่
ประมาทในการดำเนินชีวิตทำให้สร้างฐานะได้อย่างมั่นคง เหมาะสม และทำให้เป็นแบบอย่างที่
ดีแก่คนอื่นได้ในโลกปัจจุบันนี้อีกด้วย 1.1) เพื่อให้ชีวิตมีความเจริญก้าวหน้า 1.2) เพื่อสนอง
ความต้องการพื้นฐานของมนุษย์ทางกายภาพ แบ่งออกเป็น 3 ด้าน คือ ด้านร่างกาย หมายถึง 
ความต้องการปัจจัย 4 ด้านสังคม หมายถึง ความปรารถนาสร้างหลักฐานชองครอบครัว 
หลักฐานในหมู่คณะ ด้านจิตใจหรือด้านศาสนา หมายถึง ความจำเป็นต้องมีศีล คือ การละเว้น
จากความชั่ว และมีธรรม คือ การประพฤติปฏิบัติที่ดีงาม อันเป็นรากฐานของกิจการทั้งปวง  
1.3) เพื่อการพัฒนาความประพฤติ ให้มีความประพฤติดีขึ ้นให้กลายเป็นคนมีระเบียบวินัย                 
มีความสุจริตทางกายวาจาและการประกอบสัมมาอาชีพ ในระดับการพัฒนาศีล เว้นการพูดเท็จ 
เว้นการพูดส่อเสียด เว้นจากพูดคำหยาบคาย เว้นการพูดเพ้อเจ้อ เหลวไหล ให้มีธรรมคือพรหม
วิหารธรรม เมตตา กรุณา มุทิตาและอุเบกขาธรรม ให้มีกุศลธรรมในจิตใจ 2) จุดมุ่งหมายเพื่อ
ประโยชน์ในโลกหน้า (รูปโลก) คือการพัฒนาให้มีธรรม ที่เรียกว่าอินทรีย์ 5 ได้แก่ ศรัทธา 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                            Journal of MCU Nakhondhat | 203 

วิริยะ สติ สมาธิและปัญญา การพัฒนาตนเองให้มีศรัทธา คือ ให้มีความเชื่อ เชื่ออย่างมีเหตุผล 
มั่นใจในความจริง ความดีของสิ่งที่นับถือปฏิบัติอยู่นั้น เชื่อว่าสัตว์โลกทั้งปวงเป็นกรรมเป็นของ
ตนเอง ใครทำกรรมดีก็ได้รับผลดี ใครทำกรรมชั่วก็จะได้รับผลชั่วแห่งกรรมนั้น ให้มีความ
พากเพียร เป็นความเพียรเพื่อละอกุศลธรรม และเจริญกุศลธรรมให้สมบูรณ์พร้อม มีความแข็ง
ขันมุ่งมั่นทำงานอย่างต่อเนื่องให้มี ความระลึกได้ การมีสติในตัวที่ดี  ดังนั้น เมื่อมีผู้มีอินทรีย์ 5 
ประการแล้วย่อมกระทำแต่กรรมดี อันจะส่งผลให้ไปเกิดในภพภูมิที่ดีในโลกหน้า จึงนับว่าเป็น
การพัฒนามีจุดมุ่งหมายถึงโลกหน้านั่นเอง 3) จุดมุ่งหมายเพื่อประโยชน์สูงสุด (อรูปโลก) คือ 
การทำลายกิเลส ซึ่งมนุษย์สามารถพัฒนาตนเองให้ถึงขั้นทำลายกิเลสได้ด้วยวิธีการการพัฒนา
ตนเองให้มีจิตใจเข้มแข็งเพื่อทำลายกิเลสอันเป็นสิ่งที่ทำใจให้เศร้าหมองความชั่วที่แฝงอยู่ใน
ความรู้สึกนึกคิดทำให้จิตใจ ขุ่นมัวไม่บริสุทธิ์ และเป็นเครื่องปรุงแต่งความคิดให้ทำกรรมซึ่ง
นำไปสู่ปัญหาความยุ่งยากเดือดร้อนและความทุกข์ สรุปความได้ว่า เป้าหมายของการพัฒนา 
คือ เพ่ือประโยชน์ในโลกนี้ คือ การประพฤติปฏิบัติในทางที่ดีงาม มีมารยาทสังคมทางกาย วาจา 
และใจประกอบด้วยกุศลธรรมงดเว้นอกุศลธรรมทั้งหลาย ฝึกหัดปฏิบัติตนให้มีคุณธรรมคือ 
เมตตา กรุณา มุ่งหวังประโยชน์ต่อสรรพสัตว์ เพื่อประโยชน์ในโลกหน้าโดยการพัฒนาชีวิตใหม้ี
ศีล เพื่อการเกิดในภพภูมิที ่ดีและเพื่อประโยชน์อย่างสูงสุด คือ เป็นการขจัดทำลายเหล่า
กิเลสาสวะทั้งปวงออกจากจิตใจ คือ พระนิพพาน นั่นเอง 
  3. การคบกัลยาณมิตรกับการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวทางพระพุทธศาสนา พบว่า 
กัลยาณมิตรจะหนุนนำให้เรามีความเจริญด้านต่าง ๆ คือ 1) ด้านชีวิตประจำวัน การคบหา
สมาคมกับกัลยาณมิตรนั้น เป็นเหตุให้ชีวิตดำเนินไปสู่ความเจริญรุ่งเรืองทั้งหน้าที่การงาน 
ตำแหน่ง ชื่อเสียง ดำเนินชีวิตที่ถูกต้อง การครองตนให้ดีตามหลักธรรมในสิงคาลกสูตรเรื่อง             
ทิศ 6 คือ ทิศเบื้องหน้า คือ บิดามารดา ทิศเบื้องขวา คือ ครูอาจารย์ ทิศเบื้องหลัง คือ สามี 
ภรรยา ทิศเบื ้องซ้าย ทิศเบื ้องต่ำ คือ บ่าว เจ้านายหรือนายจ้าง และทิศเบื ้องบน ได้แก่                
สมณพราหมณ์ ดังนั้น ผู้หวังความเจริญพึงปฏิบัติต่อทิศเหล่านี้ตามคำแนะนำของกัลยาณมิตร               
ควรรักษาศีล มีความประพฤติเจียมตัว อ่อนน้อมถ่อมตน ย่อมได้ยศ มีความขยันหมั่นเพียร             
ไม่เกียจคร้าน ย่อมไม่หวั่นไหวในอันตรายเพราะการสงเคราะห์แสวงหามิตรที่ดี 2) ด้านสังคม 
การคบกัลยาณมิตรจะชักนำเข้าสู่ทางชีวิตที่ดีงาม แนะนำทางที่ถูกต้องแล้วก็จะทำให้บุคคลเริ่ม
รู้จัก เริ่มมีความเข้าใจหรือความเห็นทางที่ถูกต้อง การคบกัลยาณมิตรมีส่วนช่วยทำให้สังคม
สงบสุขเพราะคนไม่เบียดเบียนกันด้านต่าง ๆ 3) ด้านศีลธรรมการคบกัลยาณมิตรนั้นทำให้
ศีลธรรมเกิดขึ้นและเจริญขึ้นภายในจิตใจเพราะกัลยาณมิตรจะนำพาให้มีการรักษาศีล 5 ศีล 8 
ศีล 10 หรือศีล 227 เป็นต้น จะชักนำให้ทำกุศลกรรม คือ กรรมดีมีคุณ มีประโยชน์เกื้อกูล แก่
ตนและสังคม 4) ด้านการศึกษา การคบคบกัลยาณมิตรนั้นทำให้มีความเจริญด้านการศึกษา 
ด้วยการแนะนำสั ่งสอน อบรม พัฒนายกระดับทางจิตใจ กรณีตัวอย่างพระสารีบุตรเป็น



204 | Vol.7 No.10 (October 2020)                      ปีที่ 7 ฉบับที่ 10 เดือนตุลาคม 2563 

กัลยาณมิตรต่อศิษย์ คือ พระโลสกะ ที่ท่านนำมาบวชเณรและสงเคราะห์ช่วยเหลือทุกด้านจน
บรรลุพระอรหันต์ในที่สุดและเรื่องบัณฑิตสามเณรอายุ 7 ขวบบวชมาแล้วได้พระพระเถระแสดง
ความเป็นกัลยาณมิตร แบบต่อตัว คอยตอบคำถามโดยไม่เบื่อหน่ายจนสามเณรได้บรรลุพระ
อรหันต์  
 
อภิปรายผล  
 การคบกัลยาณมิตรเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตามแนวทางพระพุทธศาสนา พบว่า                   
การพัฒนา คือ การทำให้ดีขึ้น เจริญขึ้น เป็นการพัฒนาทางด้านวัตถุและทางด้านจิตใจมนุษย์
เป็นสัตว์ที่สามารถพัฒนาให้ดีได้จนสามารถเข้าสู่นิพพาน การคบกัลยาณมิตรเพื่อการพัฒนา
คุณภาพชีวิตตามแนวทางพระพุทธศาสนา พบว่า  
 1. ด้านชีวิตประจำวัน การอยู่ในสังคมการเลือกคบคนเป็นสิ่งสำคัญในการดำเนินชีวิต 
เพราะการคบคนถือเป็นการกำหนดอนาคตของตนเอง ความเป็นไปในอนาคตจะรุ่งโรจน์หรือ
ตกต่ำ การคบกัลยาณมิตรย่อมเป็นเหตุให้บุคคลถึงความเจริญรุ่งเรืองต่อการเลี้ยงชีพ เพราะคน
กัลยาณมิตร ย่อมไม่แนะนำในทางเสียหาย ป้องกันมิตรผู้ประมาท และยังไม่ชักนำไปในทาง
เสียหาย ไม่แนะนำให้ทำความชั่ว แต่แนะนำให้ทำแต่ความดี คือ กายสุจริต วาจาสุจริต มโน
สุจริต เจริญด้วยศีลและธรรม แนะนำให้มีความขยันหมั่นเพียร ไม่เกียจคร้านการทำงานต่าง  ๆ 
อันเป็นเครื ่องนำไปสู ่ความสำเร็จในการเลี ้ยงชีพและดำเนินชีวิตของมนุษย์ ดัง ในงาน
วิทยานิพนธ์เรื่อง “การศึกษาเชิงวิเคราะห์สถานภาพ คุณสมบัติ และบทบาท ของพระ โสดาบัน
ในพระพุทธศาสนาเถรวาท” พระมหารุ่ง ปญฺฺญาวุฑฺโฒ (แรกชํานาญ) ได้กล่าวถึงการสมาคม
ด้วยกับสัตบุรุษ และ เว้นจากการเสวนากับอสัตบุรุษ อันได้แก่ คนพาล ซึ่งเป็นเหตุปิดกั้นไม่ให้
บรรลุธรรม เพราะคน พาล ย่อมตัดเสียซึ่งประโยชน์ทั้งสอง เป็นไปเพ่ือความเสื่อม ย่อมมีอบาย
และทุคติเป็นที่ไปในเบื้องหน้านํา บุคคลให้ออกห่างความเป็นอริยะและการบรรลุธรรมเพราะ
การคบคนพาลนํามาซึ่งความทุกข์ฝ่ายเดียว (พระมหารุ่ง ปญฺญาวุฑฺโฒ(แรกชํานาญ), 2547) 
  2. ด้านสังคม การคบหากัลยาณมิตรนั้นสามารถพัฒนาคุณภาพชีวิตในด้านสังคมและ
วัฒนธรรม มีการแสดงออกในทางที่สร้างสรรค์ในทางดีชอบช่วยเหลือกันและกันไม่สร้างปัญหา
ให้แก่ชุมชนและผู้ที่เกี่ยวข้องด้วย ซึ่งในวิทยานิพนธ์เรื่อง “การคบมิตรในพระพุทธศาสนา” 
พระมหาทองพูล สติสมฺปนฺโน (เสือเขียว) ได้สรุปไว้ว่า มิตรในทางพุทธศาสนามีความหมาย 3 
ประการ คือ หนึ่งความหมายตามศัพท์ มิตร หมายถึง ผู้มีความเมตตา เพราะคําว่า มิตตะ มีราก
ศัพท์เดียวกับเมตตา มีความรักใคร่ สนิทสนมกัน สุขหรือทุกข์ก็ไม่ทิ้งกัน คบกันด้วยจิตใจที่
บริสุทธิ์ สองความหมายที่คนทั่วไปเข้าใจ มีหลายคําคือ มิตร เกลอ สหาย หมายถึง เพ่ือน เกลอ
หรือสหาย ผู้ที ่ทำอะไรถูกใจตน ผู้ที ่คบกันนานเท่าใดก็ยังมีความรักต่อกันไม่ เปลี่ยนแปลง                  
ผู้ที ่คบกันโดยไม่เลือกชาติ ศาสนา เพศ หรือชั ้นวรรณะ เป็นต้น สามความหมายขยาย                       



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                            Journal of MCU Nakhondhat | 205 

เป็นความหมาย ที่ไม่เกี ่ยวข้องด้วยตัวบุคคล แต่ขยายไปถึงการสื่อสารข้อมูล สิ่งแวดล้อม                 
องคค์วามรู้ต่าง ๆ เป็นต้น ที่ คนจะต้องเก่ียวขอ้ง ศึกษาเรียนรู้ในชีวิตประจำวัน ถา้เลือกสื่อหรือ
อยู่ใน สิ ่งแวดล้อมที่ไม่ดี จะทำให้ตนเองเสื่อมเสียได้ง่าย แต่ถ้าเลือกสิ ่งที่ดีก็จะทำให้ชีวิต
พัฒนาการไป ในทางท่ีดีได้ (พระมหาทองพูล สติสมฺปนฺโน (เสือเขียว), 2547) 
 3. ด้านศีลธรรม การคบหากัลยาณมิตรมีผลต่อการพัฒนาคุณค่าชีวิตทางจิตใจ ผู้ที่เป็น
กัลยาณชน จะทำให้เรามีโอกาสได้ปฏิบัติธรรม ได้ถูกชักจูงไปในทางที่ถูกต้องไม่ว่าจะทำ จะพูด
หรือจะคิด ก็มักจะโน้มเอียงไปทางกุศลธรรม ห่างไกลจากอกุศลธรรม ดังในงานวิทยานิพนธ์
เร ื ่อง “ความเป็นกัลยาณมิตรของผู้ประเมิน ภายนอกตาม ความคิดเห็นของผู้ บร ิหาร
สถานศึกษา สังกัดกรุงเทพฯ” วิไลรัตน์ พฤกษาภิรมย์ ได้กล่าวถึงผลกระทบที่เกิดจากการคบ
ปาปมิตร หรือคน ที่เรา ควรคบหา ที่จะทำให้เสียประโยชน์ในชีวิตปัจจุบัน ไม่มีความพร้อม คือ 
การดำเนินชีวิตและการพัฒนา ที่เป็นไปโดยไม่ถูกต้องหลักศีลธรรมของพระพุทธศาสนาแล้วยัง
กล่าวถึงปัจจัยภายนอก ที่มีผลต่อการดำเนินชีวิตของเราอีกด้วย (วิไลรัตน์ พฤกษาภิรมย์ , 
2547) 
  4. ด้านการศึกษา การคบกัลยาณมิตรจะแนะนำให้เจริญด้วยการศึกษาหาความรู้เพ่ือ
ทำให้ประสบความสำเร็จในการดำรงชีวิตและความเจริญในการทำงาน ดังบุคคลตัวอย่าง คือ 
พระสารีบุตรเถระมีบทบาท และผลงานด้านการเผยแผ่ เป็นที่แพร่หลาย ได้รับการยกย่องให้
เป็นธรรมเสนาบดี พอสรุปได้  2 ลักษณะ (พระกิตติศักดิ ์ ยโสธโร (แก้วเหลา) , 2539)                        
คือ ก. บทบาทโดยตรง บทบาทส่วนนี้ท่านเผยแผ่พระพุทธศาสนา โดยให้คำแนะนำ ปรึกษา 
สนทนา ตอบปัญหาธรรมและการแสดงธรรมเป็นต้น โดยเฉพาะกับหลักธรรมที่ท่านรับฟัง 
โดยตรง จากพระพุทธเจ้า ประกอบกับปัญญาที่เฉลียวฉลาดของท่าน แล้วนําไปถ่ายทอดแก่
พุทธ บริษัทและ บุคคลทั่วไปด้วยวิธีการต่าง ๆ เช่น วิธีอรรถาธิบาย วิธีอธิบายขยายข้อความ 
วิธี เปรียบเทียบ ด้วยวิธีวิเคราะห์ ด้วยการย้อนถาม และด้วยการปฏิเสธ ข. บทบาทโดยอ้อม 
บทบาทในส่วนนี้คือ การที่ท่านได้ทูลถาม ถึงเรื่องที่เกิดขึ้นใน พระพุทธศาสนาถึงเรื่องที่เป็น
สาเหตุให้บุคคลเป็นมหาบุรุษ เรื ่องเกี ่ยวกับการ แตกแยกของลัทธิ เรื ่องการประพฤติไม่
เหมาะสมของภิกษุ แล้วทูลขอให้ทำการสังคายนาพระธรรม วินัย (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺ
โต), 2543) 
  ผลการคบกัลยาณมิตรนั้น จัดเป็นความดีเป็นมงคล เพราะทำให้ได้รับยกย่องจากสังคม 
เป็นเหตุนำไปสู่ความสุขความเจริญในชีวิต รู้จักรักษาตนและมีคนคุ้มครอง เป็นที่รักแก่ชน
ทั้งหลายปราศจากภัยคือความสะดุ้งกลัวด้านจิตใจปราศจากอุปัทวะ คือ อันตรายที่เกิดขึ้นจาก
ความฟุ ้งซ่าน ปราศจากอุปสัค คือความท้อแท้ ความเดือดร้อน ความติดขัดในอารมณ์                      
มีสัมมาทิฏฐิและมีสติไม่ประมาทในชีวิต ยึดศีลธรรม จริยธรรมในการดำเนินชีวิต และไม่สร้าง
ปัญหาความ เดือดร้อน 



206 | Vol.7 No.10 (October 2020)                      ปีที่ 7 ฉบับที่ 10 เดือนตุลาคม 2563 

สรุป/ข้อเสนอแนะ  
  กัลยาณมิตรกับการพัฒนาคุณภาพชีวิตนั้นจะหนุนนำให้เรามีความเจริญด้านต่าง ๆ คือ
1) ด้านชีวิตประจำวัน การคบหาสมาคมกับกัลยาณมิตรนั้นเป็นเหตุให้ชีวิตดำเนินไปสู่ความ
เจริญรุ ่ง เร ืองทั ้งหน้าที ่การงานตำแหน่งชื ่อเสียง ดำเนินชีว ิตที ่ถ ูกต้อง ครองตนให้ดี                        
ตามหลักธรรมในสิงคาลกสูตรเรื ่องทิศ 6 คือทิศเบื้องหน้าบิดามารดา มีอุปการคุณแก่บุตร                 
ทิศเบื้องขวา ครูอาจารย์ สอนให้ศิษย์ตั ้งใจศึกษาเล่าเรียน ทิศเบื้องหลัง คือ สามี ภรรยา                
ต้องมีความรัก ยกย่องให้เกียรติกันและกัน ทิศเบื้องซ้าย มิตรที่ดีจริงใจ เมื่อตนมีความสุข สบาย
ก็ควรสงเคราะห์มิตรบ้างตามสมควร ทิศเบื้องต่ำ คือ บ่าว เจ้านายหรือนายจ้าง ควรสงเคราะห์
อนุเคราะห์ให้มีความเป็นอยู่ตามฐานะแห่งตน และทิศเบื้องบน ได้แก่สมณพราหมณ์ผู้มีศลีวัตร
ที่ดีงาม ควรอุปถัมภ์ตามสมควร ดังนั้น ผู้หวังความเจริญพึงปฏิบัติต่อทิศเหล่านี้ตามคำแนะนำ
ของกัลยาณมิตร ควรทำตนให้ถึงพร้อมด้วยศีล มีความประพฤติเจียมตนไม่ดื ้อกระด้าง                
บุคคลเช่นนั้นย่อมได้ยศ มีความขยันหมั่นเพียร ไม่เกียจคร้าน ย่อมไม่หวั่นไหวในอันตรายเพราะ
การสงเคราะห์แสวงหามิตรที่ดี 2) ด้านสังคม การคบกัลยาณมิตรจะชักนำเข้าสู่ทางชีวิตที่ดีงาม 
การไปสู่จุดหมายของพระพุทธศาสนาได้นั้นก็ต้องอาศัยความมีกัลยาณมิตรเป็นสำคัญเพราะว่า
เมื่อมีกัลยาณมิตรมีผู้ที่ชี้แนะนำทางที่ถูกต้องแล้วก็จะทำให้บุคคลเริ่มรู้จัก เริ่มมีความเข้าใจหรือ
ความเห็นทางที่ถูกต้อง การคบกัลยาณมิตรมีส่วนช่วยทำให้สังคมสงบสุขเพราะคนไม่เบียดเบียน
กันด้านต่าง ๆ 2.1) สังคมของคฤหัสถ์ หรือ อุบาสกอุบาสิกาในฐานะเป็นชาวพุทธ กัลยาณมิตร
จะชี้แนวทาง แนะนำให้เคารพกกฏกติกาของสังคมเพราะสังคม แต่ละสังคมมีกฎระเบียบ     
กติกา ขนบ ประเพณีที่แตกต่างกัน มีผลต่อการพัฒนาสังคมมนุษย์ในด้านต่าง  ๆ ให้เกิดความ
สงบสุข จากการทำ หน้าที่กัลยาณมิตร จึงเป็นประโยชน์ที่จะนำไปสู่ความดี นำหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนามาเป็นแนวปฏิบัติ คือ สัจจะ ความซื ่อตรง ความซื ่อสัตย์ต่อกัน ทมะ                  
การรู้จักข่มจิตข่มใจ เพื่อการฝึกฝนปรับปรุงตน ขันติ ความอดทน เข้มแข็งของจิตใจ อดทนต่อ
ความยากลำบาก และจาคะ การสละความเห็นแก่ตัว โดย แบ่งปันให้แก่ผู ้ที ่สมควรได้รับ                
2.2) สังคมบรรพชิต คือ สังคมของพระภิกษุในธรรมวินัย การคบกัลยาณมิตรทำให้สังคมของ
บรรพชิตพัฒนาขึ้น ดังที่พระพุทธองค์ได้ตรัส เน้นไปที่ประโยชน์สูงสุด ซึ่งเหมาะสมกับภาวะของ
ผู ้ตั ้งใจ สละ และอุทิศตนเข้าบรรพชาอุปสมบทในพระพุทธศาสนา พระพุทธเจ้าทรงเป็น
กัลยาณมิตรของเหล่าบรรพชิต ด้วยการทรงบัญญัติพระวินัยให้เป็นหลักปฏิบัติเพื่อความสงบ
แห่งสังคมสงฆ์ 2.3) ด้านศีลธรรม การคบกัลยาณมิตรนั้นทำให้ศีลธรรมเกิดขึ้นและเจริญขึ้น
ภายในจิตใจเพราะกัลยาณมิตรจะนำพาให้มีการรักษาศีล 5 ศีล 8 ศีล 10 หรือศีล 227 เป็นต้น 
จะชักนำให้ทำกุศลกรรม คือ กรรมดีมีคุณ มีประโยชน์เกื้อกูล แก่ตนและสังคม เพราะเกิดจาก
มูลเหตุที่เป็นกุศล 3 ประการ ได้แก่ อโลภะ ไม่อยากได้ของคนอ่ืน อโทสะ ไม่คิดประทุษร้ายคน
อื่น และอโมหะ ไม่หลงไหลมัวเมาในโลกธรรมฝ่ายดีและไม่หวั่นไหวต่อโลกธรรมฝ่ายเสื่อม               



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                            Journal of MCU Nakhondhat | 207 

2.4) ด้านการศึกษา การคบคบกัลยาณมิตรนั้นทำให้มีความเจริญด้านการศึกษา ด้วยการ
แนะนำสั่งสอน อบรม พัฒนายกระดับทางจิตใจ กรณีตัวอย่างพระสารีบุตรเป็นกัลยาณมิตรต่อ
ศิษย์ คือ พระโลสกะที่ท่านนำมาบวชเณรและสงเคราะห์ช่วยเหลือทุกด้านจนบรรลุพระอรหันต์
ในที่สุด ดังนั้นการปฏิบัติตนในลักษณะเช่นนี้ของพระสารีบุตรถือเป็นการแสดงความเป็น
กัลยาณมิตรที่กระทำต่อลูกศิษย์แม้เป็นสามเณรนับว่าเป็นตัวอย่างของผู้เป็นกัลยาณมิตรต่อ
บุคคลทั้งหลายที่มีความเกี่ยวข้องกับตัวท่านเอง ดังนั้น การคบหากัลยาณมิตรทำมีความเจริญ
ในอาชีพ หน้าที ่การงาน ได้พัฒนากาย วาจาใจให้สูงขึ้นด้วยศีลธรรม อันจะมีผลให้ได้รับ
ความสุขสงบในโลกปัจจุบันและเมื่อตายไปแล้วผลของการทำกุศลนั้นจะส่งผลให้ได้ รับสุคติภูมิ
ในภพหน้าแม้ที่สุดการบรรลุธรรมขั้นอริยบุคคลขั้นใดขั้นหนึ่งมีพระโสดาบันเป็นต้นเพราะผล
ของการคบหากัลยาณมิตรสังคม คบหากัลยาณมิตรมีความเจริญในอาชีพ หน้าที่การงาน                 
ได้พัฒนากาย วาจาใจให้สูงขึ้นด้วยศีลธรรมอันจะมีผลให้ได้รับความสุขสงบในโลกปัจจุบัน และ
เมื่อตายไปแล้ว ผลของการทำกุศลนั้น จะส่งผลให้ได้รับสุคติภูมิในภพหน้า แม้ที่สุดการบรรลุ
ธรรมขั้นอริยบุคคลขั้นใดขั้นหนึ่ง มีพระโสดาบัน เป็นต้น เพราะผลของการคบหากัลยาณมิตรนี้
เอง ข้อเสนอแนะ ผู้วิจัยจึงเห็นว่าครั้งต่อไปควรทำวิจัยเรื่องเหล่านี้ 1) ศึกษาทัศนคติในการการ
คบมิตรของเยาวชนไทย 2) ศึกษาเปรียบเทียบบทบาทการทำหน้าที ่เป็นกัลยาณมิตรของ
ผู้บริหารในปัจจุบัน  
 
เอกสารอ้างอิง 
บุญมี แท่นแก้ว. (2542). ความจริงของชีวิต. กรุงเทพมหานคร: โอเดียนสโตร์. 
พระกิตติศักดิ์ ยโสธโร (แก้วเหลา). (2539). การศึกษาบทบาทของพระสารีบุตรเถระในการ  

เผยแผ่ พระพุทธศาสนา. ใน ว ิทยานิพนธ์พ ุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชา
พระพุทธศาสนา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2543). พุทธธรรมฉบับปรับปรุง. กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. 
กรุงเทพมหานคร: บริษัท เอส อาร์ พริ้นดิ้ง แมส โปรดักส์ จำกัด. 

พระมหาทองพูล สติสมฺปนฺโน (เสือเขียว). (2547). การคบมิตรในพระพุทธศาสนา. ใน 
วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหารัศมี ชุติโก (ด้วงได้). (2547). ศึกษาเปรียบเทียบมิตรภาพในพุทธปรัชญาเถรวาทกับ   
อริสโตเติล. ใน วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาปรัชญา. มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



208 | Vol.7 No.10 (October 2020)                      ปีที่ 7 ฉบับที่ 10 เดือนตุลาคม 2563 

พระมหารุ่ง ปญฺญาวุฑฺโฒ(แรกชํานาญ). (2547). การศึกษาเชิงวิเคราะห์สถานภาพคุณสมบัติ
และบทบาทของพระ โสดาบันในพระพุทธศาสนาเถรวาท. ใน วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร
มหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

วิไลรัตน์ พฤกษาภิรมย์. (2547). ความเป็นกัลยาณมิตรของผู้ประเมิน ภายนอกตามความ
คิดเห็นของผู้บริหารสถานศึกษา สังกัดกรุงเทพมหานคร. ใน วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร
มหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 

 
 


