
การสร้าง “สติ” ในการเปลี่ยนความคิดและพฤติกรรม 
นักโทษในต่างประเทศ* 

THE CREATION OF “MINDFULNESS” TO CHANGE THE MIND AND 
BEHAVIOR OF PRISONER ABROAD 

 
ธานี วรภัทร์ 

Thanee Vorapatr 
มหาวิทยาลัยรังสิต 

Rangsit University, Thailand 
E-mail: thanee_vor@hotmail.co.th 

 
บทคัดย่อ 
  “สติ” เป็นหลักธรรมในพุทธศาสนาที่ได้พิสูจน์แล้วว่า สามารถนำมาใช้แก้ไขความคิด 
จิตใจ ปัญญาและพฤติกรรม ให้กับนักโทษได้ เนื่องจากจากธรรมชาติของมนุษย์การกระทำ    
ทุกอย่างเริ่มที่ “ความคิด” การตัดสินใจก่ออาชญากรรมเป็นผลมาจากความคิดและความรู้ที่
เรียกว่า “ปัญญา” ของคนท่ีเชื่อว่าการกระทำนั้นให้ประโยชน์ต่อตนเองและเชื่อว่ามีโอกาสที่จะ
รอดพ้นจากกฎหมายได้ ความคิดของเขาจึงนำไปสู่ความเป็น “อาชญากร” ซึ่งเป็นความคิดที่
ขาดสติปัญญาในทางบวก ส่วนของ “ความคิด” และ “ความรู้เท่าทัน” สำหรับ “นักโทษ” คือ
บุคคลที่กระบวนการยุติธรรมทางอาญาได้พิสูจน์ความจริงแล้วว่าเป็นผู้กระทำความผิดจริง     
ถ้าได้มีโอกาสเข้ากระบวนการสร้าง “สติ” ก็จะสามารถแก้ไขเปลี่ยนแปลงความคิด จิตใจ 
ทัศนคติและพฤติกรรม ให้เป็นบุคคลที่เป็นพลเมืองดีของสังคมได้อีกครั้งหนึ่ ง จากการศึกษา
พบว่าในสหรัฐอเมริกา แคนาดาและญี่ปุ ่น จะใช้วิธีการฝึก “สติ”  กับนักโทษทำให้มีสมาธิ        
ได้ทบทวนตนเอง พิจารณาตนเอง การปรับความคิด จิตใจ พฤติกรรม ในกิจกรรมการเตรียม
ความพร้อมก่อนปล่อยนักโทษเพื่อ “คืนคนดีสู่สังคม” หลักธรรมในพุทธศาสนาที่มีการนำมาใช้
ได้แก่ สติ สัมปชัญญะ หิริ โอตตัปปะ ศีล อริยสัจ 4 และมรรค 8 เป็นต้น และใช้กระบวนการ
ตามหลักพุทธศาสนาให้มี “จิตใจ ชุดความคิด พฤติกรรม” ที่เป็นพลเมืองดีของสังคมได้อีกครั้ ง 
ทำให้เขาสามารถดำรงชีวิตใหม่ได้ดีกว่าที ่เคยเป็นมาและไม่กระทำความผิดซ้ำอีก ตาม
ข้อเท็จจริงดังกล่าวจึงมีข้อเสนอแนะให้นำหลักธรรมพุทธศาสนาโดยเฉพาะหลัก “สติ” และ 
“กระบวนการสร้างสติ” มาใช้กับนักโทษในประเทศไทย กล่าวคือ จัดทำหลักสูตรอบรมและมี
การติดตามประเมินผล สร้างตัวชี้วัด กำหนดคุณสมบัติวิทยากรเพื่อสร้างมาตรฐานการสร้าง

 
* Received 18 April 2020; Revised 15 June 2020; Accepted 2 July 2020 

mailto:thanee_Vor@hotmail.co.th


 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 31 

กระบวนการเรียนรู้และการนำไปใช้ให้บรรลุวัตถุประสงค์ในการแก้ไขฟื้นฟูนักโทษได้จริง และ
บรรลุเป้าหมายของการพัฒนานักโทษอย่างยั่งยืน  
คำสำคัญ: สติ, ความคิดและพฤติกรรม, ผู้ต้องขัง 
 
Abstract 
  The principle of “mindfulness” is the Dharma principle in the Lord 
Buddha’s medicine which has been proven to be effective in applying to correct 
the mind, believes that there is a chance and behavior For prisoners Since human 
nature, all actions start at the “idea” the decision to commit a crime is the result 
of addiction and knowledge known as “wit” of those who believe that the action 
benefits themselves and believes that there is a chance That can escape the law. 
He therefore leads to a “criminal”, which is lacking in the positive intelligence of 
the “Idea” and “knowledge” for “prisoner” is the person that the criminal justice 
system has proven. In truth, offender. If having the opportunity to go through the 
process of creating “mindfulness”, it can be changed to change the mind, 
attitude and behavior to be a good citizen of society again. 
 Studies have shown that in the United States, Canada, and Japan, the 
method of practicing “mindfulness” with prisoners leads to concentration. Have 
reviewed themselves, considered themselves, adapting their thoughts, behaviors 
in pre – release activities to release prisoners for “Return good people to society” 
and the use of Buddhist principles, such as mindfulness, reason, hiriy ottappa, 
precepts, Noble Truth 4, Makkah 8, etc. and using the Buddhist principles to 
create “mind, new mind set, behavior.” Who are good citizens of society again. 
There is a new life style that is better and does not make mistakes again. 
  According to the above facts, it is suggested to introduce the Buddhist 
Dharma, especially the “mindfulness” and “mindfulness processes” to prisoners 
in Thailand, that is, the government by the Department of Corrections. There 
should be a policy for creating “mindfulness” and “mindfulness processes” in 
prison. Training and evaluation, create speakers and organize learning processes. 
And implementation. To achieve the purpose of prisoner rehabilitation and 
actually achieve the actually achieve the goal of sustainable prisoner 
development.  



32 | Vol.7 No.8 (August 2020)                            ปีที่ 7 ฉบับที่ 8 เดือนสิงหาคม 2563 

Keywords: Mindfulness, Thinking and Behavior, Prisoner 
 
บทนำ 
  คำว่า “สติ” คือ ความระลึกได้นึกได้ สำนึกอยู ่ไม่เผลอ อัปปมาทะ คือ ความไม่
ประมาท คือ ความเป็นอยู่อย่างไม่ขาดสติ หรือความเพียรที่มีสติเป็นเครื่องเร่งเร้าและควบคุม 
ได้แก่ การดำเนินชีวิตโดยมีสติเป็นเครื่องกำกับความประพฤติปฏิบัติและการกระทำทุกอย่าง 
ระมัดระวังตัวไม่ยอมถลำลงไปในทางเสื่อม แต่ไม่ยอมพลาดโอกาสสำหรับความดีงามและความ
เจริญก้าวหน้า ตระหนักในสิ่งที่พึงทำและพึงละเว้น ใส่ใจสำนึกอยู่เสมอในหน้าที่อันจะต้อง
รับผิดชอบ ไม่ยอมปล่อยปละละเลย กระทำการด้วยความจริงจังรอบคอบ และรุดหน้าเรื่อยไป 
ข้อนี้เป็นองค์ประกอบภายในและเป็นฝ่ายสมาธิ (พระพรหมคุณาภรณ์. (ป.อ. ปยุต.โต), 2549) 
หลักธรรมที่คู ่กันมากับหลัก “สติ” คือ “สัมปชัญญะ” โดยทั่วไปมักใช้คำว่าการมี “สติ 
สัมปชัญญะ”  
  คำว่า “สัมปชัญญะ” คือ ความรู้ตัวทั่วพร้อม ความรู้ตระหนัก ความรู้ชัดเข้าใจชัด     
ซึ่งสิ่งที่นึกได้ มักมาคู่กับ สติ  (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุต.โต), 2535) หรือสัมปชัญญะ คือ 
ปัญญา ปัญญาคือความรอบรู้ ส่วนสัมปชัญญะคือความรู้ชัด รู้จริงที่นำมาแก้ไขปัญหาเฉพาะ
หน้าขณะนั้นได้ ถ้าสติไม่มา ปัญญาก็ไม่เกิด (พระเมธีวราภรณ์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2541) 
  นอกจากนี้ สัมปชัญญะยังหมายถึงความรู ้ตัวที ่เป็นไปในปัจจุบันขณะที่กำลังทำ     
กำลังพูด กำลังคิด เป็นธรรมที่มีอุปการะมากเช่นเดียวกับสติ เพราะผู้มีสัมปชัญญะจะสามารถ
ควบคุมการกระทำ การพูด การคิดให้อยู่ในกรอบ ให้คิดไตร่ตรองถี่ถ้วนขณะทำพูดคิดทำให้เกิด
ความรอบครอบ ไม่ผิดพลาดเสียหายได้ด้วยตัวเอง และเป็นไปตามจุดมุ่งหมายมีประสิทธิภาพ
และเข้ากันได้กับความเป็นจริง จึงมีความหมายอยู่ในคำว่ารู้ตัวพร้อมทั้งกายและใจ สัมปชัญญะ 
คือ ความรู้ที่ถูกต้องที่เรียกว่าปัญญา (ญาณ) ที่ตั้งอยู่บนรากฐานของสตินั่นเอง สัมปชัญญะทำ
หน้าที่ให้เป็นไปในปัจจุบันเท่านั้น ประโยชน์ของสัมปชัญญะคือช่วยไม่ให้พลั้งเผลอประมาท 
ไม่ให้ประมาทในการกระทำ ต้องรู้ระลึกอยู่เสมอว่ากำลังทำ คิด และพูดอะไร สัมปชัญญะที่
ถูกต้อง  
  สติมีความสำคัญตรงที่ทำหน้าที่ดึงอารมณ์มาสู่จิต เหนี่ยวอารมณ์ไว้กับจิต คุมหรือ
กำกับจิตไว้กับอารมณ์ ตรึงเอาไว้ไม่ยอมให้ลอยผ่าน หรือคลาดกันไป จะเป็นการดึงมาซึ่ง
อารมณ์ที่ผ่านไปแล้ว หรือดึงไว้ซึ่งอารมณ์ที่จะผ่านไปก็ได้ สติจึงมีขอบเขตครอบคลุมถึงการ
ระลึกนึกถึง นึกไว้ นึกได้ ระลึกได้ ไม่เผลอ ตรงกับความจำเฉพาะในส่วนที่เป็นการระลึกและ
ความสามารถในการระลึก (พระพรหมคุณาภรณ์. (ป.อ. ปยุต.โต), 2549) 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 33 

  คนที่มีสัมปชัญญะจะสามารถควบคุมการกระทำ การพูด การคิดให้อยู่ในกรอบ ให้คิด
ไตร่ตรองถ้วนถี่ขณะทำ พูด คิด ทำให้เกิดความรอบคอบไม่ผิดพลาดเสียหาย และสามารถละ
การทำ การพูด การคิดที่ไม่ถูกต้องได้ด้วยตัวเอง (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุต.โต), 2535) 
  สติ คือ ความรู้ทัน สัมปชัญญะ คือ ความรู้เท่าทัน ความรู้เท่าถึงการณ์ เห็นเหตุแล้ว
คาดว่าผลลัพธ์อะไรจะตามมา คือ การมองภาพกว้าง มองหน้าและมองหลังรู้เท่าเอาไว้ป้องกัน 
รู ้ทันเอาไว้แก้ไข เมื่อเกิดปัญหาเฉพาะหน้าขึ้นมาไม่ว่าจะเรื ่องอะไรก็ตาม สติจะช่วยระดม
ปัญญามาแก้ปัญหา (พระเมธีวราภรณ์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2541) 
  ศาสนาและหลักธรรมของศาสนาเป็นสิ่งที่สร้างแรงบันดาลใจในการทำให้คนเกิดความ 
“เปลี่ยนแปลง” เกิดการ “แก้ไขพฤตินิสัย พฤติกรรมของคนได้” ไปในทางที่จะดำรงชีวิต
ร่วมกับผู้อื่นในสังคมได้อย่างมี “สันติวัฒนธรรม” มีชีวิตที่ไม่กระทำการอันละเมิดต่อกฎหมาย 
ศีลธรรม อันยังให้เกิดประโยชน์สุขแก่ตนเอง ครอบครัว และสังคม และยังได้พยายามใช้ 
“หลักธรรม” เพื่อเป็นเครื่องมือในการเปลี่ยนแปลงแก้ไขฟื้นฟู “ผู้กระทำความผิด” หรือ 
“อาชญากร” ด้วย (ธานี วรภัทร์, 2560) 
  ถ้าเราสามารถทำการปรับ “สติ สัมปชัญญะ” ของคนให้ดีขึ้นได้ ก็สามารถแก้ใขปรับ
ชุดความคิดของผู้ทำผิดหรืออาชญากรได้นั่นเอง 
 
การใช้หลัก “สติ” ในการเปลี่ยนความคิดและพฤติกรรมนักโทษในต่างประเทศ 
  ในส่วนต่อไปนี้จะกล่าวถึง การใช้หลักสติ สัมปชัญญะ ในการเปลี่ยนความคิดและ
พฤติกรรมของผู้ต้องขังในต่างประเทศ 3 ประเทศ ได้แก่ สหรัฐอเมริกา แคนนาดา ญี่ปุ่น 
ตามลำดับดังต่อไปนี้ 
  1. สหรัฐอเมริกา ในอดีตที่ผ่านมาปัญหาของการจำคุกในสหรัฐอเมริกาใช้เรือนจำเป็น
จำนวนมากในการลงโทษจำคุกที่ปราศจากโปรแกรมการแก้ไขฟื้นฟูผู้ต้องขังได้อย่างแท้จริง    
การดำรงชีวิตของผู้กระทำความผิดในเรือนจำถูกนำไปพูดเป็นวาทะกรรมที่รุนแรงในทางลบ 
และทำให้เข้าใจผิดเกี ่ยวกับความผิดทางอาญาและปัญหาการแก้ไขปรับพฤตินิสัยผู้ทำผิด       
จึงส่งผลให้มีจำนวนผู้ต้องขังกระทำผิดซ้ำและเพิ่มจำนวนมากขึ้น ผู้ต้องขังต้องดำรงชีวิตอย่าง
ทรมานโหดร้ายที่ขัดต่อเหตุผลในด้านต่าง ๆ และศีลธรรม (Lozoff, B. & Fleet, M., 2017) 
  Lozoff, B. & Fleet, M. ได้อธิบายว่า “การเอาคนไปขังไว้ในลูกกรงจำนวนมาก ๆ 
และเป็นเวลานาน ๆ เป็นสถานการณ์ที่น่าอับอายและโง่เขลาอย่างไม่น่าเชื่อ” (Lozoff, B. & 
Fleet, M., 2017) 
  ในหลายเร ือนจำหลายแห่งม ีเร ือนจำธรรมะ และเคร ือข ่ายธรรมะร ่วมมือกัน          
ความมหัศจรรย์ในการทำงานในคุกในการนำธรรมะเข้าไปในคุกซึ่งเปรียบเหมือนเป็นนรกเพ่ือ
ช่วยเหลือทุกคน เป็นงานยากที่เหมือนกับเรากำลังกลิ้งก้อนหินใหญ่ขึ้นไปบนภูเขา เพื่อเราและ



34 | Vol.7 No.8 (August 2020)                            ปีที่ 7 ฉบับที่ 8 เดือนสิงหาคม 2563 

สมาชิกในเรือนจำทุกคนจะได้พบกับธรรมะที่บริสุทธิ์ด้วยกัน วิวัฒนาการการเปลี่ยนคุกจากนรก
ให้เป็นสวรรค์ใช้เวลากว่าสามสิบปีในคุกในรัฐ Oregon’s state prisons. (Lozoff, B. & Fleet, 
M., 2017) 
  ในโครงการ Prison – Ashram Project in 1973 นักโทษและเจ้าหน้าที ่เร ือนจำ    
ส่วนใหญ่ไม่เคยได้ยินการทำ “สมาธิหรือพระพุทธศาสนา” ซึ่งมิใช่เรื่องแปลกอะไร แต่สิ่งที่ทำ
ให้แปลกใจคือ เมื่อมีการเริ่มนำเสนอเข้าไปกลับมีความสนใจในทันทีอย่างจริงใจระหว่างนักโทษ
ทุกเชื้อชาติ งานโครงการนี้จึงได้เริ ่มดำเนินการมาจนถึงวันนี้โดยมีพนักงานเกือบครึ่งหนึ่ง       
ของทีมงานที่มีอยู่เป็นอดีตนักโทษที่ได้รับการปฏิบัติตามโครงการนี้มาแล้ว ตอนเริ่มโครงการ
ประชากรผู้ต้องขังในสหรัฐอเมริกาอยู่ที่ประมาณ 185,000 คน ในรัฐ California มีจำนวนมาก
เกือบจะเท่ากันในรัฐ Texas. ในปี ค.ศ.2001 สหรัฐอเมริกามีจำนวนนักโทษมากว่าร้อยละ 25 
ของนักโทษในโลก (Kobai, S. W., 2017) 
  หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาได้เริ่มมีวิวัฒนาการเพ่ิมมากขึ้นในเรือนจำ และเกิดกลุ่ม
ต่าง ๆ ที่มีความศรัทธาในการทำงานในเรือนจำ เมื่อพุทธศาสนาในอเมริกันได้พบพื้นที่และ
เส้นทางของการเข้าสู่ระบบเรือนจำ นักโทษส่วนมากหันเหมาตามแนวทางพุทธศาสนาที่เปิด
กว้างในระบบในทางปฏิบัติมากขึ้นและให้ความสำคัญกับจิตวิญญาณมากขึ้น พระธรรมเทศนา
ได้กล่าวว่า “ไม่สำคัญว่าท่านจะเป็นชาวพุทธหรือไม่ สิ่งสำคัญที่เราปฏิบัติต่อกันและกันด้วย 
“ความเมตตา” ในบริบทของของชีวิตในเรือนจำ” (Kobai, S. W., 2017) 
  หลักธรรมในพุทธศาสนาได้มีการพัฒนาเผยแผ่ไปจากประสบการณ์ของทั้งครูและ
นักเรียนที่ถูกจองจำ สภาพแวดล้อมที่แย่มากในเรือนจำกลับกระตุ้นการทำงานทางจิตวิญญาณ
และนวัตกรรมทางจิตที่น่าทึ ่งมาก ส่วนหนึ่งที่สำคัญของวิวัฒนาการของธรรมตามคำสอน       
ในพุทธศาสนาในเรือนจำคือการ “ค้นหาความสมดุลที่เริ่มขยับขยายความคิดของคนระหว่าง 
“ธรรมคำสอน” กับ “ความเปลี่ยนแปลงของพฤติกรรม” ของผู้ต้องขัง นักกิจกรรมคุกรุ่นใหม่ 
Kobai, S. W. สัมผัสได้อย่างชัดเจนกับการนั ่งบนเบาะและพยายามเปลี ่ยนระบบใหญ่ใน
ความคิดของเรา การค้นพบภายในของเราจากการทำสมาธิของเรากลายเป็นการถอนตัวและไม่
โต้ตอบกับสิ่งที่มากระทบภายนอกต่าง ๆ เพื่อสร้างสังคมที่ปลอดภัยและสงบสุขมากขึ้น ทุกคน
มีจิตใจและความคิดที่เปิดกว้างไม่ว่าเขาหรือเธอจะปรารถนาที่จะเป็นพุทธศาสนิกชนก็ตาม    
แต่จะพบข้อมูลเชิงลึกท่ีมีคุณค่ามากมายและการปฏิบัติที่มีคุณค่ามากมายสำหรับการเพาะปลูก
จิตวิญญาณสากล ซึ่งจะช่วยบรรเทาความทุกข์ยากในทุกสภาพแวดล้อม การทำความเข้าใจคือ
ความหวังที่ดีท่ีสุดของเราสำหรับการดำรงชีวิตในอนาคต (Kobai, S. W., 2017) 
  ภาวะผู ้ต ้องข ังล ้นเร ือนจำ โดยไม่ม ีการแก้ไขฟื ้นฟูภายในจิตใจอย่างแท้จริง               
จะส่งผลร้ายต่อสังคม การปฏิรูปพฤติกรรมใหม่จึงเป็นประเด็นน่าสนใจที่ต้องมาจากการแก้ไข
ภายในจิตใจ หลายคนเริ่มมอง “หลักธรรม” ของพุทธศาสนา เพื่อทำความเข้าใจและการ



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 35 

นำมาใช้ในการดำรงชีวิตประจำวันของตนและเป็นแนวทางในการจัดการกับปัญหาชีวิตและการ
เผชิญกับความตายของชีวิต 
  ในส ังคมอเมร ิก ัน ม ีคนอเมร ิก ันสนใจพระธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนา             
เป็นภูมิปัญญาสมัยใหม่ และยังช่วยให้การสนับสนุนในเรือนจำที่มีผู้ต้องขังที่ต้องการเริ่มต้น    
การปฏิบัติธรรมทางพุทธศาสนา โดยมีอาสาสมัครในเรือนจำชาวพุทธ เกิดข้ึนมากด้วย (Kobai, 
S. W., 2017) 
  ผู้ต้องขังไม่มีอิสระทางร่างกาย แต่หลายคนค้นพบการปลดปล่อยตนเองผ่านการทำ
สมาธิและการปฏิบัติตามหลักศีลธรรมทางพุทธศาสนา เจ้าหน้าที่เรือนจำคิดว่าตนเองเป็นอิสระ
เพราะอาศัยอยู่นอกเขตแดนของห้องขังและรั้ว แต่เจ้าหน้าที่รักษาความปลอดภัยจำนวนมาก     
ก็ถูกคุมขังในขณะที่ผู้ต้องขังถูกขังอยู่ในที่ทำงานด้วยความเบื่อหน่ายและความหวาดระแวงและ
อาจเกิดความรุนแรงที่อาจเกิดข้ึนได้เสมอ (Kobai, S. W., 2017) 
  ตัวอย่างการปฏิบัติทางพุทธศาสนาระยะเวลา 6 เดือน ในเรือนจำกลายเป็นช่วงเวลา
ของการทำสมาธิแบบนั่งทุกวันและให้ความสำคัญกับการรักษาศีล เป็นเวลาแห่งความเรียบง่าย
และมีความสุขมากท่ีเคยได้รับ และการมองย้อนกลับไปพิจารณาอดีตที่ดำเนินชีวิตมาช่วยทำให้
เกิดความคิดใหม่ เป็นการทำสมาธิที่ปลอดจากยาเสพติดและเครื่องดื่มแอลกอฮอล์ เห็นการ
ตัดสินใจในเรื่องต่าง ๆ ของตัวเองในอดีต สามารถวิเคราะห์เห็นผิดเห็นถูกได้ในตัวเอง การทำ
สมาธิเพียงอย่างเดียวยังไม่เพียงพอที่จะเปลี่ยนแปลงความคิดและการดำเนินชีวิตได้ ในทาง
พุทธศาสนา จะมีข้อธรรมสำคัญต่าง ๆ ที่เป็นพระวจนะทางจิตวิญญาณในธรรมคำสอน จะให้
เราปฏิบัติตามกรอบของ “ศีล” และเข้าใจในหลักธรรมต่าง ๆ อีกหลายประการ  
  สิ ่งที ่นักกิจกรรมพุทธศาสนาช่วยกันทำในคุกให้กับผู้กระทำผิด Lozoff, B. เรียก
แนวทางนี้ว่า “การกู้คืนที่ดี” สูตรสำหรับการกู้คืนนี้มีสามส่วนคือ การฝึกสมาธิอย่างสม่ำเสมอ 
มุ่งม่ันในการปฏิบัติธรรม และการปฏิบัติอย่างเปิดเผยและยอมรับในการมีความเมตตาต่อเพ่ือน
ของเราในโลกนี้ด้วย (Kobai, S. W., 2017) 
  หลักธรรมของพระพุทธศาสนาคือ การฝึกนั ่งและพิจารณาสังเกตใจของตัวเอง          
ซึ่งชาวยิวที่เป็นคาทอลิกก็สามารถทำได้โดยไม่จำเป็นต้องเปลี่ยนศาสนาใหม่  (Kobai, S. W., 
2017)  
  การทำสมาธิและการปฏิบัติธรรมตามคำสอนสามารถช่วยให้นักโทษผ่านชีวิตในคุกได้ 
การทำสมาธิเป็นความสุขที่ยิ ่งใหญ่ที่สามารถบรรเทาและลดความเครียดได้ ดีและเป็นวิธีที่    
เรียบง่ายและมีประสิทธิภาพและเป็นวิธีที ่นำไปสู่ความเปลี่ยนแปลงอย่างลึกซึ้ง เมื่อรวมกับ
ความเชื่อทางศาสนาและแนวทางปฏิบัติสำหรับในเรื่องของพฤติกรรมหรือหลักจริยธรรมก็ตาม 
การดำเนินการกิจกรรมพุทธศาสนาที่ผ่านมาพบว่าการทำสมาธิสามารถนำไปสู่การสร้ างเสริม
ชีวิต จิตใจ อารมณ์ และจริยธรรมใหม่ของผู้ต้องขังได้ การปฏิบัติเป็นกระบวนการสำหรับ     



36 | Vol.7 No.8 (August 2020)                            ปีที่ 7 ฉบับที่ 8 เดือนสิงหาคม 2563 

การทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงที่ยั่งยืน  เพราะเป็นการเปลี่ยนแปลงในส่วนลึกของคนนั่นเอง 
(Kobai, S. W., 2017) 
  ในคุกมีอุปสรรคท่ีรบกวนมาก จึงเป็นการยากที่จะนั่งสมาธิได้ และยากที่จะทำจิตไม่ให้
ล่องลอยไปเรื่อย เป็นการยากในการที่จะรวมกันนั่งสมาธิเป็นกิจวัตรประจำวันได้ โครงการ
เรือนจำพุทธได้เริ่มข้ึนอย่างต่อเนื่องโดยตอบสนองต่อคำร้องขอจากผู้ต้องขัง ซึ่งให้ความสนใจใน
การทำสมาธิแบบพุทธได้เติบโตขึ้นอย่างมากในห้องพักและห้องขังของเรือนจำในสหรัฐอเมริกา 
(Kobai, S. W., 2017) 
  เมื่อติดคุกอยู่คนเดียว ตามธรรมชาติของจิตใจที่มีทั ้งดีและไม่ดีจะเริ ่มแสดงตัวเอง 
บางครั ้งมีความคิดเชิงลบและความรุนแรง ในขณะเดียวกันก็อาจมีความคิดในเชิงบวก         
การเผชิญหน้าและการยอมรับและเรียนรู้จิตใจของตัวเองเป็นสาระสำคัญของการทำสมาธิ    
การปล่อยไว้ตามลำพังกับจิตใจที่สับสนอลหม่านอาจเป็นสภาพที่ทำให้ผู้ต้องขังถูกดึงดูดมากขึ้น 
ในการทำสมาธิซึ่งเป็นหลักปฏิบัติที่สามารถเป็นไปได้ สามารถที่จะเชื่อฟังและสงบ มีสติและให้รู้
อารมณ์ใน “ความเป็นจริง” (Kobai, S. W., 2017)   
 ในสหรัฐอเมริกาให้ความสนใจกับเรื่องการเผชิญหน้าระหว่างพระพุทธเจ้ากับฆาตกรที่
ทำผิดต่อเนื่องดุร้ายในเรื่องขององค์คุลีมาร แต่พระธรรมของพุทธองค์สามารถทำให้เกิดการ    
ตื่นรู ้ได้ ในการต่อสู้ด้วยวาจากับเหตุผลแห่งความจริง ซึ่งในที่สุดก็ขอความช่วยเหลือจาก
พระพุทธเจ้าและได้บวชเป็นพระ นอกจากนั ้นได้ม ีการนำเอาชาดกต่าง ๆ ที ่ เก ี ่ยวกับ
พระพุทธเจ้าพบกับอาชญากรในรูปแบบต่าง ๆ และแก้ไขเขาเหล่านั้นด้วยธรรมะอะไร อย่างไร 
เป็นบทเรียนและแนวทาง (Kobai, S. W., 2017) 
  ธรรมะนอกจากเป็นคำสอนแล้วยังเป็นกระบวนการในการพัฒนาเปลี่ยนแปลงความคิด 
พุทธศาสนาเน้นการละสิ่งที่ชั่ว ทำสิ่งที่ดี และทำจิตใจให้บริสุทธิ์ หลักนี้เป็นยุทธวิธีที่แตกต่างไป
จากแนวทางของศาสนาอื่นที่เน้นเรื่องบาปและความรอดจากบาป การเน้นเรื่องความทุกข์
ทรมานและการปลดปล่อย เป็นสิ่งที่ผมคิดว่าเป็นเหตุผลว่าทำไมศาสนาพุทธจึงน่าสนใจสำหรับ
ผู้ต้องขังที่คุ้นเคยกับประสบการณ์แห่งความทุกข์ (Kobai, S. W., 2017) 
  การปฏิบัติให้ความสำคัญกับอริยสัจ 4 มรรค 8 และศีล 5 ซึ่งเป็นองค์ประกอบหลัก
ของกระบวนการที ่พระพุทธเจ้าได้ทรงออกแบบไว้เพื ่อการตรัสรู ้ใต้ต้นพระศรีมหาโพธิ์          
ตามข้อมูลพุทธประวัติที่มีอยู่ เพ่ือความหลุดพ้นจากความทุกข์ยาก (Kobai, S. W., 2017) 
  อริยสัจ 4 หรือสี่ความจริง 
  1. ทุกข ์หรือการเห็นความทุกข์ทรมานในชีวิต 
   2. สมุหทัย หรือต้นกำเนิดของความทุกข ์
   3. นิโรธ หรือหนทางดับทุกข์ 
   4. มรรค หรือความดับทุกข์ 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 37 

  มรรค 8 หรือรูปแบบการดำเนินชีวิต ได้แก่ 
   1. สัมมาทิฏฐิ คือ การเห็นชอบ การมีมุมมองที่ถูกต้อง 
   2. สัมมาสังกัปปะ คือ การดำริชอบ การมีเจตนาที่ถูกต้อง 
   3. สัมมาวาจา คือ การเจรจาชอบ การใช้คำพูดที่ถูกต้อง 
   4. สัมมากัมมันตะ คือ การทำการชอบ มีการกระทำท่ีถูกต้อง 
   5. สัมมาอาชีวะ คือ การเลี้ยงชีพชอบ การดำรงชีวิตที่ถูกต้อง  
  6. สัมมาวายามะ คือ การเพียรชอบ ความเพียรพยายามในการใช้สิทธิที่ถูก 
   7. สัมมาสติ คือ การระลึกชอบ ในความถูกต้อง 
   8. สัมมาสมาธิ คือ การตั้งจิตมั่นชอบ มีสมาธิที่ถูกต้อง 
  ศีล 5 ถือเป็น ต้นแบบหรือกรอบการดำรงชีวิตที่ปกติ 
   1. ปาณาติปาตา เวรมณี สิกฺขาปทํ สมาทิยามิ 
   2. อทินฺนาทานา เวรมณี สิกฺขาปทํ สมาทิยามิ 
   3. กาเมสุมิจฉาจารา เวรมณี สิกฺขาปทํ สมาทิยามิ 
   4. มุสาวาทา เวรมณี สิกฺขาปทํ สมาทิยามิ  
  5. สุราเมรยมชฺชปมาทฏฺฐานา เวรมณี สิกฺขาปทํ สมาทิยามิ 
  ในปี ค.ศ.2004 นักจิตวิทยาคลินิกได้แนะนำกี่ยวกับ Mindfulness โดยเสนอรูปแบบ
ขององค์ประกอบ 2 อย่างในการนำไปปฏิบัติ คือ 
  องค์แรกเป็นการควบคุมการใส่ใจโดยตนเองไว้ที่ประสบการณ์ในปัจจุบัน ซึ่งจะช่วย
เพิ่มการรับรู้สภาพจิตใจต่าง ๆ ในขณะปัจจุบัน ส่วนองค์ที่สองเป็นการถือเอาทัศนคติเกี่ยวกับ
ประสบการณ์ในขณะปัจจุบันของตน เป็นทัศนคติท่ีมีองค์ประกอบเป็นความอยากรู้อยากเห็น มี
ใจเปิดกว้าง และความยอมรับ 
  องค์ประกอบแรกคือการควบคุมการใส่ใจเป็น การย้ายความสำนึกมายังประสบการณ์
ปัจจุบัน โดยสังเกตและใส่ใจในอารมณ์ (สิ ่งที่รับรู้) เช่นความคิด ความรู้สึก ความรู้สึกทาง
ประสาทสัมผัสโดยการควบคุมจิตใจ ส่วนองค์ประกอบที่สองคือทัศนคติต่อประสบการณ์      
เป็นการรักษาความรู้สึกอยากรู้อยากเห็นกับสิ่งที่รับรู้ในแต่ละขณะ และพิจารณาว่า ใจได้ย้าย
อารมณ์ไปอยู ่ที ่ไหนและอย่างไร เมื ่อมีการใส่ใจไปในเรื ่องอื ่นที ่ไม่ใช่ประเด็น ผู ้ฝึกจะได้
คำแนะนำไม่ให้พยายามเพ่ือที่จะได้สภาวะใดสภาวะหนึ่ง (เช่น ความผ่อนคลาย) แต่ให้เพียงแค่
สังเกตอารมณ์แตล่ะอารมณ์ท่ีมากระทบกระแสของจิต (Bishop, S. R. et al., 2004)  
 Mindfulness มีรากฐานมาจากหลักของวิปัสสนากรรมฐาน ของพุทธศาสนาเป็นวิธี    
ที ่เน้นความสำนึกในขณะของเหตุการณ์ปัจจุบัน และ การให้จำไว้ว่าให้ระลึกถึงอารมณ์       
อย่างหนึ่ง เป็นการปฏิบัติที่ทำให้เกิดปัญญาในความเป็นจริงของธรรมชาติ โดยเฉพาะก็คือไตร
ลักษณ์ แยกเป็นความไม่เที ่ยง (อนิจจัง) ความเป็นทุกข์ (ทุกขัง) และความเป็นอนัตตา         

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%81%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B9%83%E0%B8%AA%E0%B9%88%E0%B9%83%E0%B8%88
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AD%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%93%E0%B9%8C_(%E0%B8%A8%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%99%E0%B8%B2%E0%B8%9E%E0%B8%B8%E0%B8%97%E0%B8%98)
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AD%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%93%E0%B9%8C_(%E0%B8%A8%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%99%E0%B8%B2%E0%B8%9E%E0%B8%B8%E0%B8%97%E0%B8%98)
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AD%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%93%E0%B9%8C_(%E0%B8%A8%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%99%E0%B8%B2%E0%B8%9E%E0%B8%B8%E0%B8%97%E0%B8%98)
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A7%E0%B8%B4%E0%B8%9B%E0%B8%B1%E0%B8%AA%E0%B8%AA%E0%B8%99%E0%B8%B2
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AD%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%93%E0%B9%8C_(%E0%B8%A8%E0%B8%B2%E0%B8%AA%E0%B8%99%E0%B8%B2%E0%B8%9E%E0%B8%B8%E0%B8%97%E0%B8%98)
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AD%E0%B8%99%E0%B8%B4%E0%B8%88%E0%B8%88%E0%B8%B1%E0%B8%87
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%97%E0%B8%B8%E0%B8%81%E0%B8%82%E0%B8%B1%E0%B8%87
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AD%E0%B8%99%E0%B8%B1%E0%B8%95%E0%B8%95%E0%B8%B2


38 | Vol.7 No.8 (August 2020)                            ปีที่ 7 ฉบับที่ 8 เดือนสิงหาคม 2563 

ด้วยปัญญาที่รู้จริงอย่างนี้ ผู้ปฏิบัติสามารถบรรลุความเป็นพระโสดาบัน ซึ่งเป็นขั้นแรกของการ
ไปสู่ความพ้นทุกข์ 
  จากรายงานการว ิจ ัยในสหร ัฐอเมร ิกาปี ค.ศ.  1994 เร ื ่อง “Buddhism and 
Addictions” พอสรุปผลการศึกษาได้ว่า หลักธรรมคำสอนของศาสนาพุทธสามารถจัดการกับ 
“ความอยาก” ที ่เกิดขึ ้นของคนได้ อันเป็นต้นเหตุของการกระทำความผิดอาญาในทุก  ๆ 
ประเภท หลัก “ความไม่เที่ยงแท้แน่นอน” เป็นคำสอนที่ดีท่ีเกี่ยวกับทฤษฎีของสาเหตุและกลไก
ของการเสพติดและการรักษาที ่มีความเป็นไปได้ ภายใต้บริบทของ 4 ความจริงที ่สำคัญ   
(อริยสัจ 4) เป็นทางเลือกทางจิตวิญญาณ และส่งผลต่อการเปลี ่ยนแปลงทางจริยธรรมที่
เปลี่ยนแปลงไป เป็นการเปลี่ยนแปลงตนเอง จากการติดยาเสพติด ที่เป็นแนวทางของพุทธ
ศาสนาในส่วนของ “ความอยาก” (กิเลส) ตามหลักธรรมคำสอนทางพุทธศาสนา และรูปแบบ
ของวิธีการของการบำบัดรักษาสำหรับการเสพติด พระพุทธเจ้าเป็นองค์รวมที่สมบูรณ์แบบของ
ภูมิปัญญาและความเมตตา ให้พุทธศาสนิกชน “พ้นทุกข์” โดยพระรัตนตรัย ได้แก่ พระพุทธ 
พระธรรม พระสงฆ์ เป็นสิ่งที่ช่วยเหลือให้คนพ้นทุกข์ หรือพ้นภัยจากกิเลส ขณะที่การเสพติดสิ่ง
ต่าง ๆ ถูกมองว่าเป็นการพ้นทุกข์ปลอม หลายคนในปัจจุบันมีปัญหาเรื่องยาเสพติด พฤติกรรม
การเสพติด ส่วนใหญ่เกี่ยวข้องกับการใช้ยาเสพติด (รวมถึงแอลกอฮอล์และนิโคติน) การเสพติด
พฤติกรรมที่ทำซ้ำ ๆ เช่น การกิน หรือการมีพฤติกรรมทางเพศที่ไม่เหมาะสม คำสอนของพุทธ
ศาสนาได้ร ับการบันทึกและแปลเป็นภาษาต่าง ๆ มากที ่ส ุด จากวาทกรรมครั ้งแรกโดย
พระพุทธเจ้าหลังจากการตรัสรู้ (Paramabandhu Groves, 2014)  
 “ความอยาก ความต้องการ” นำไปสู่ความทุกข์ทรมาน ความจริงประการแรกคือความ
จริงของ “ความทุกข์” ประการที ่สอง สาเหตุแห่งความทุกข์ทรมานซึ ่งเป็นความอยาก        
ความต้องการ ประการที่สาม การยุติความทุกข์ทรมานซึ่งเป็นนิพพาน และ ประการที่สี่ หนทาง
ที่นำไปสู่การยุติความทุกข์ยากซึ่งเป็นเส้นทางดับทุกข์  
  ความจริงสิ่งแรกของชีวิตที่สำคัญคือ “ความทุกข์” บริบทของความทุกข์คือความ
เปลี่ยนแปลงหรือการดำรงอยู่โดยทั่วไป ประการแรกคือความเจ็บปวดทางร่างกายและจิตใจ 
จากการถอนตัวหรือเลิกยาบางชนิด การถูกตำหนิจากคนรอบตัวหรือคนที่รัก หรือความทุกข์ที่
เกิดจากความกลัวบางสิ่งบางอย่างที่อาจเกิดขึ้น ความสุขในปัจจุบัน ความกังวลในอนาคต 
ความท้อแท้ หรือการดำรงชีวิตที่เคร่งเครียดวุ่นวาย การที่สามารถตระหนักรู้ของ “ทุกข์”     
เป็นเหมือนคนที่ค้นพบแสงสว่าง เป็นสิ่งผลักดันในการดำเนินการตามวิธีของพุทธศาสนา  
  ความจริงที่สองคือ “ความทุกข์ทรมานที่เกิดขึ้นจากความอยาก” ความอยากทำให้เกิด
การพึ่งพา ซึ่งเป็นความรู้สึกพอใจ ไม่พอใจ หรืออารมณ์กลางคือไม่รู ้สึกพอใจและไม่พอใจ     
อาจมีอารมณ์ไม่พอใจ รวมถึงรู้สึกหดหู่หรือโกรธ การเบื่อและน่ารื่นรมย์ ความดีใจ วัตถุแห่ง

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%82%E0%B8%AA%E0%B8%94%E0%B8%B2%E0%B8%9A%E0%B8%B1%E0%B8%99


 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 39 

ความอยากทั้งหลายอาจเรียกว่า “กามารมณ์” การดำรงชีวิตที ่อยู ่บนความอยากนำไปสู่      
ความทุกข์ทรมาน จากการเสพติดผ่านช่องทางรับรู้ เรียกว่า อินทรีย์   
 การยุติความทุกข์ทรมานซึ่งเป็น “ความสมบูรณ์แบบ” และการสูญพันธ์ของความ
อยาก โดยการ “ปล่อยวาง” ปลดออกจากมันได้เป็นการเข้านิพพาน อันเป็นเป้าหมายของการ
ปฏิบัติทางพุทธศาสนา ซึ่งต้องเกิดจากการเพาะบ่มเหตุผลของความจริงเป็นการเฉพาะตัวของ
แต่ละบุคคล  
 ในการเสพติดในลักษณะต่าง ๆ พฤติกรรมการเสพติดอาจเป็นการลืมหรือหลบหนี้
ความทุกข์ทางโลกไปได้ช ั ่วขณะหนึ ่งด ้วยความเท็จหร ือหลอกลวง เพราะมันนำไปสู่             
ความเสียหายมากกว่าการปลดปล่อยจากทุกข์ได้ และต่อการตรัสรู้ พวกคนติดเสพเขาเข้าใจว่า
พวกเขาม ีความส ุขในขณะที ่คว ามจร ิงการเสพต ิดม ันนำไปส ู ่ความทุกข ์มากย ิ ่ งขึ้น 
(Paramabandhu Groves, 2014)  
 บุคคลสามารถหรือมีศักยภาพในการเปลี ่ยนแปลงจาก “ความคิด” ของคนได้   
สามารถนำไปสู่การทำลาย “ความอยาก” ลงได้และดำเนินชีวิตอยู่ในเส้นทาง 8 สาย (มรรค 8)   
 ส่วนที่เกี่ยวข้องกับพฤติกรรมในการ พูด การกระทำ และการดำรงชีวิต ซึ่งพุทธศาสนา
ให้รูปแบบเป็นแนวทางไว้ 5 ประการ คือ “ศีล 5” 
  การทำ “สมาธิ” เป็นการพัฒนาและการบำรุงรักษาสภาพจิตใจที่ดีมาก อาจเรียกว่า 
“การเฝ้าประตูของความรู้สึก” หมายความว่าหลีกเลี่ยงการสัมผัสกับสิ่ งเร้าซึ่งมีแนวโน้มที่จะ
สร้างสภาวะจิตใจไม่สามารถควบคุมและสอดคล้องกับพฤติกรรมของการควบคุมการกระตุ้น 
เช่น คนเสพเฮโรอีนจะหลีกเลี่ยงผู้ใช้รายอื่น การทำสมาธิเป็นวิธีการสำคัญที่ชาวพุทธนำมาใช้
เพื ่อนำมาซึ ่งความเป็นส่วนตัว การเปลี ่ยนแปลง การทำสมาธิพร้อมกับการผ่อนคลา ย            
ซึ่งสามารถแทนที่ยาเสพติดหรือการเสพติดอื่น ๆ ในแง่ลบได้ รูปแบบสำคัญของสมาธิคือ      
การปลูกฝัง “สติ” สิ่งที่เข้าสู่เขตข้อมูลของความสนใจเป็นที่สังเกตทางจิต มีความคล้ายคลึงกัน
ระหว่างแนว สติปัญญา อันเป็นวิธีการของพุทธศาสนาและวิธีการของการตรวจสอบตนเองหรือ
การพิจารณาตนเองในการปรับเปลี่ยนพฤติกรรม ซึ่งนำไปสู่การเรียนรู้ด้วยตนเองอย่างถูกต้อง
เป็นธรรมชาติ เมื่อมีการกระทำไประยะหนึ่งก็จะเกิดการตระหนักถึงสิ่งต่าง ๆ ที่เข้ามารับรู้และ
สภาวะของอารมณ์ที่เกิดขึ้น และจิตเลือกที่จะทำอย่างอื่นที ่ดีขึ ้นหรือป้องกันความอยาก     
ความอ่อนแอต่อการเสพติดลงได้ จนเป็นนิสัย นอกจากนั้นการทำสมาธิโดยทั่วไปจะนำไปสู่
ความสงบ เข้าใจธรรมชาติของความเป็นจริงโดยเฉพาะอย่างยิ่งในความไม่เที่ยงแท้แน่นอนและ
ความไม่มีอะไรเป็นแก่นสารที่ยึดถือได้ในโลก การทำสมาธิวิปัสสนา อาจนำประสบการณ์และ
การเปลี่ยนแปลงที่รุนแรงมาใช้ คิดและไตร่ตรอง การใช้สมาธิแบบนี้เป็นการรักษา ทำให้เห็น
ความเป็นจริง ทำให้หยุดหรือลดการเสพติดได้ การทำสมาธิมีผลต่อการเปลี่ยนแปลงการเสพติด
ได้มากกว่าการควบคุมทิศทางของสุขภาพจิตในเชิงบวก บุคลิกภาพในเชิงบวก แต่ไปถึง      



40 | Vol.7 No.8 (August 2020)                            ปีที่ 7 ฉบับที่ 8 เดือนสิงหาคม 2563 

“การปรับตัวของตนเอง” เป็นการเปลี ่ยนแปลงความสามารถในการรับรู ้ที ่ม ีสติมากขึ้น       
ความถูกต้องที่อยู่ภายในตน  (Paramabandhu Groves, 2014) 
  หลักธรรมคำสอนของพุทธศาสนา สามารถแก้ไขฟื้นฟูผู ้ที่เกี่ยวข้องกับยาเสพติดได้ 
โดยเฉพาะวิธีการทำสมาธิ การฝึกสติ การแลกเปลี่ยนเรียนรู้แบบกลุ่ม ช่วยลดการเสพติด        
ลดอาชญากรรม และการกระทำความผิดซ้ำอีกได้ (William, L. W., 2012)  
 2. ประเทศแคนาดา มีการศึกษาและนำหลักธรรมทางพุทธศาสนามาใช้ ทั้งในการเสพ
ติดพฤติกรรมและการเสพติดจากสารเสพติด เพื่อช่วยหลีกเลี่ยงการกลับมากระทำความผิดซ้ำ 
ด้วยการฝึกสมาธิ การฝึกอบรมสติ (Mindfulness for Addiction) กล่าวคือ “สติ” หมายถึง
สถานะของการรับรู ้ ภายใต้การอบรม 3 รูปแบบ คือ การฝึกโยคะ การปฏิบัติสมาธิ และ      
การสะท้อนตัวเอง (Peer – Led) เพื่อให้เกิดการตระหนักในตัวเองและตื่นรู ้ และอาจมีการ
อภิปรายในรูปแบบของการประชุมกลุ่ม (Swarna, W. & Shaun, B., 2016)  
 พฤติกรรมการติดสุราในประเทศแคนาดาใช้เครื่องดื่มแอลกอฮอล์ในกลุ่มผู้ใหญ่ (25 ปี
ขึ้นไป) ในปี 2012 ร้อยละ 78 ส่งผลอันตรายต่อบุคคล ครอบครัวและสังคม ก่ออาชญากรรม
และการเพิ ่มขึ ้นของสารเสพติด อุบัติเหตุ มีผลการวิจัยยืนยันว่านี ่คือปัญหาของทั ่วโลก         
ต้องรักษาโดยการผสมผสานจิตวิญญาณและศาสนาเข้าด้วยกัน เพราะศาสนามีความแรงของ
ความเชื่อทางศาสนาต่อบุคคลมาก การบวช การอ่านหนังสือธรรม การดูรายการศาสนา และ
ความถ ี ่ของการม ีส ่วนร ่วมในการทำสมาธ ิ  จะลดภาวการณ์กระทำความผ ิดลงได้                    
การเปลี่ยนแปลงทางด้านจิตวิญญาณและการเสพติดจะเป็น “พลังที่สูง” เข้มแข็งและควบคุม
ความอ่อนแอของมนุษย์ การแก้ไขหรือรักษาคือ การเชื่อมต่อกับหลักธรรมทางศาสนาที่มี
สถานะเป็นเอกภาพของระบบสติ การคิดและตัดสินใจ และการเชื่อมต่อกับชุมชนจะทำให้เกิด
การเปลี่ยนแปลงพฤติกรรม (Swarna, W. & Shaun, B., 2016)  
  การเจริญสติ ตามบริบทเป็นลักษณะของการสร้างความหลากหลายของสมองมนุษย์ที่
ส่งผลต่อพฤติกรรมในการควบคุมความรู้ความเข้าใจ (Cognitive) อารมณ์ เป็นกลไกที่ทำงาน
โดยอัตโนมัติ เมื่อตัว “สติ” รู้และควบคุมได้ก็จะเกิดประสิทธิภาพในการลดความคิดเชิงลบ       
ที ่มีอยู่ สติสร้างการเรียนรู ้กระบวนทัศน์ใหม่ (Paradigm) ซึ ่งเป็นตัวปรับ “ความอยาก”       
(ตัณหา) ได้ดีในวิธีการทางพุทธศาสนา (Swarna, W. & Shaun, B., 2016) หลักธรรม ของ
ศาสนาพุทธยังช่วยสร้างมิติของการป้องกัน (Crime Prevention) ได้อย่างมีประสิทธิภาพด้วย 
อันเป็นการสร้างชุดความคิดที่ก้าวออกจากความคิดของการเสพติดสิ่งต่าง  ๆ หรือเสพติดสาร
เสพติดได้อย่างตรงและมีเหตุผล มีมาตรฐานวิธีการปรับปรุงแก้ไข 12 ขั้นตอน (Swarna, W. & 
Shaun, B., 2016) 
   1. การยอมรับปัญหาของตนเอง 
   2. ศรัทธาในตัวเองเพ่ิมพลังที่มากขึ้น 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 41 

   3. เชื่อมั่นในตัวเอง 
   4. ความเต็มใจที่จะเปลี่ยนเป็นอำนาจที่เหนือกว่า 
   5. เผชิญหน้ากับทุกสิ่งทุกอย่างทางศีลธรรม 
   6. ยอมรับว่าการเสพติดหรือยาเสพติดเป็นสิ่งที่ผิด 
   7. เชื่อมั่นในพลังของตัวเองในการแก้ไขตนเอง 
   8. ตระหนักถึงอันตรายที่มีผลต่อผู้อื่น 
   9. การชดเชยจากการแก้ไขกับบุคคลรอบตัว  
   10. การรักษาข้อ 1 – 9 
   11. ทำสมาธิปรับปรุงการสัมผัสสิ่งต่าง ๆ อย่างมีสติ 
   12. การช่วยเหลือแนะนำผู้อ่ืนต่อไป 
   

 
 

ภาพที่ 1 แผนภาพแสดงความคิด 12 ขั้นตอนของพ้ืนฐาน 
กระบวนการใช้หลักธรรมกับผู้กระทำผิด 

   
  ขั ้นตอนทั ้ง 12 ข้อ จะกำหนดเหตุแห่งการติดสำหร ับผ ู ้ต ิดหร ือติดยาเสพติด           
ความเข้าใจตนเอง กระตุ้นความรู้สึกผิดปกติและการตอบสนองต่อตนเองและบุคคลอื่นที่ไม่
เหมาะสม เป็นการสร้างความรู ้ความเข้าใจสถานการณ์ตามความเป็นจริง จะช่วยให้ผู ้เข้า
โปรแกรมสามารถหลีกเลี่ยงการเสพซ้ำอีกและมีความคิดที่ตอบสนองอย่างมีเหตุผลมากขึ้นใน



42 | Vol.7 No.8 (August 2020)                            ปีที่ 7 ฉบับที่ 8 เดือนสิงหาคม 2563 

ทางบวก ส่งผลให้ “จิตตื่นรู้” ซึ่งเป็นอิสระจากการลวงหรือการหลอกลวงตัวเอง และพัฒนา
เข้มแข็งดีขึ ้นเรื ่อย ๆ จนเกิด “ภูมิปัญญา” (Cognitive) จนถึงขั้นในความคิดไม่รับรู ้ และ 
“ปฏิเสธ” สิ่งเสพติดหรือสิ่งไม่ดีทั้งปวงได้ และจนสามารถช่วยเหลือคนอ่ืนได้ 
  หลักธรรมของพุทธศาสนา สามารถใช้ในการป้องกันอาชญากรรมได้และใช้กับผู้กระทำ
ความผิดได้ เป็นที่ยอมรับในการสามารถนำมาประยุกต์ใช้ในการรักษาบุคคลที่มีปัญหาเกี่ยวกับ
การใช้สารเสพติด (แอลกอฮอล์ การสูบบุหรี่ และการใช้ยาที่ผิดกฎหมาย) และพฤติกรรมเสพ
ติดอื่น ๆ ที่เป็นที่มาของความผิดอาญาในลักษณะต่าง ๆ หลักธรรมของพุทธศาสนา การทำ
สมาธิ สติ เส้นทางของ มรรค 8 เป็นรากฐานทางทฤษฎีในการกำหนดวิธีการพัฒนาและวิธีที่จะ
สามารถบรรเทา การค้นพบตัวเอง รู้สึกผ่อนคลายมากขึ้นทั้งทางจิตใจและร่างกาย คำสอน   
ช่วยสร้าง “ภูมิคุ้มกัน” และส่งผลต่อพฤติกรรมบำบัด เป็นวิธีการที่สังเกตุโดยตรง “พฤติกรรม
ของจิตใจ” เทคนิควิธีในการคิดทบทวนตนเองและความรู้สึกในบรรยากาศของการยอมรับ 
สภาวะของความเป็นกลางของจิต การพบความทุกข์ของการดำรงชีวิต การเห็นทุกข์ และ     
การทำให้ทุกข์หมดไป การดับทุกข์ (G. Alan Marlatt, 2002)  
  การฝึกสมาธิเป็นวิธีแก้พิษที่ติดยาเสพติดหรือพฤติกรรมเสพติดวัตถุต่าง ๆ มากจนเกิด
การกระทำความผิด เพราะสมาธิช่วยเพิ ่ม “สติ” หรือความตระหนักในความคิดจ ิตใจ          
เป็น “การควบคุมใจ” การตรวจสอบความคิด เห็นเหตุเห็นผล ทางสายกลาง ความสมดุล      
ที่ถูกต้องได้ (G. Alan Marlatt, 2002) 
  3.ประเทศญี่ปุ่น ในช่วงปี 1916 ถึง 1988 Yoshimoto Ishin เป็นผู้นับถือศาสนาพุทธ 
ซึ ่งเคยฝึกการทำสมาธิ การพิจารณาตนเอง นำมาซึ ่งความสมดุลและความสุขของชีวิต        
เน้นความศรัทธาและความเมตตาตามธรรมชาติของมนุษย์ ได้ขยายผลในรูปแบบการเข้าถึงการ
ปฏิบัติในรูปแบบวิปัสสนา และมีวิธีการฝึกอีก 2 รูปแบบคือ (Paramabandhu Groves, 2014) 
   3.1 Shuchu – Naikan ซึ่งหมายถึงการสังเกตตัวเองแบบเข้มข้นฝึกปฏิบัติ
พิจารณาด้วยตนเอง 
   3.2 Bunsan – Naikan คือ การสังเกตตัวของตัวเองซึ่งเป็นประสบการณ์ใน
ชีวิตประจำวัน 
  มีการสัมภาษณ์สั้น ๆ เพื่อให้สะท้อนสิ่งต่าง ๆ ออกมาพร้อมการให้คำแนะนำ แต่ละ
ครั้งใช้เวลา 2 – 3 ชั่วโมงในช่วงแรก ๆ ของการฝึกผู้ฝึกต้องต่อสู้กับการสะท้อนความจริง     
การเปิดใจยอมรับ ผลของการสะท้อนหรือพูดแลกเปลี่ยนบ่อย ๆ เกิดการคิดวิเคราะห์ ไตร่ตรอง
จะช ่วยให ้ เขาหล ุดพ ้นจากความร ู ้ส ึกทางลบ ไปส ู ่ความส ุข ความด ีงานท ี ่ เพ ิ ่มขึ้น 
(Paramabandhu Groves, 2014) 
  สติ เป็นหลักธรรม ที่ถูกนำมาใช้เป็นหัวใจหลักในการปฏิบัติของพุทธศาสนา การอยู่กับ
ปัจจุบัน อย่างมีสติ หมายถึงการให้ความสำคัญกับการระลึกรู้ในปัจจุบัน ในการเห็นความไม่



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 43 

เที่ยงของทุกสิ่งทุกอย่าง ซึ่งจะก่อให้เกิดภูมิปัญญา ปกติจะฝึกโดยความรู้สึกทางกาย ไม่ว่าจะ
พอใจ ไม่พอใจ หรือไม่ยินดียินร้ายกับอารมณ์และความรู้สึก ผ่านการรับรู้ต่าง  ๆ ของร่างกาย 
เห็นความจริงทั้ง 4 (อริยสัจ 4) สติสามารถพัฒนาได้ตลอดเวลา เช่น เดิน กินอาหาร ขับถ่าย นั่ง 
นอน ฯลฯ ช่วยเปลี่ยนความทรงจำเดิม ๆ ความคิดเดิม ๆ สู่ความรู้ความเข้าใจใหม่ ๆ การคิด
ใหม ่ๆ (Paramabandhu Groves, 2014) 
  จากข้อมูลทั้ง 3 ประเทศ เป็นข้อมูลยืนยันว่าหลัก “สติ สัมปชัญญะ” ในพุทธศาสนาที่
องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าใด้ตรัสรู้แล้ว 2,500 กว่าปี ยังทันสมัยในทุกกาลเวลาถึง
ปัจจุบันและตลอดไป และข้อมูลที่ได้อธิบายในทั้ง 3 ประเทศที่กล่าวมาก่อนหน้านี้ทั้งหมดเป็น
ข้อพิสูจน์ที่ได้รับการยอมรับว่าสามารถแก้ไขและปรับพฤตินิสัยของผู้ทำผิด หรือเป็นอาชญากร 
ได้จริงอีกด้านหนึ่ง ซึ่งมีการนำมาจัดระบบการใช้กับผู้กระทำความผิด ในหลายรูปแบบตามแต่
บริบทของแต่ลพประเทศจะเอื้ออำนวยภายใต้หลักธรรมเดียวกัน วิธีการสร้าง “สติ” ให้กับ
ผู้กระทำผิดได้ใช้มาเป็นระยะเวลานานแล้ว สามารถเปลี่ยนแปลงในส่วนในของผู้ทำผิด คือ 
จิตใจ วิธีคิด การรู้และเข้าใจและเข้าถึงหลักธรรมความจริง และเปลี่ยนพฤติกรรมไปในทาง      
ที่ดีได้  
 
สรุป 
  เป็นข้อสรุปที่ว่าทุกอย่างเริ่มที่ “ความคิด” การอยู่ร่วมกันในสังคมย่อมมี ทั้งคนที่มี
ระบบคิดหรือพ้ืนฐานทางความคิดดีและคนที่มีระบบความคิดหรือมีพ้ืนฐานความคิดเชิงลบที่คิด
ไม่ดี จึงมีทั้งคนที่ทำดีและคนทำชั่วปะปนกันไป การตัดสินใจก่ออาชญากรรมเป็นผลมาจาก
ความคิด คือพื้นฐานเบื้องต้นใน “จิตใจ” และตัวความรู้ที่เรียกว่า “ปัญญา” ของคนที่เชื่ อว่า
การกระทำนั้นก่อให้เกิดผลประโยชน์ต่อตนเองในด้านใดด้านหนึ่งได้ ซึ่งเขาคิดว่าจะได้ประโยชน์
ที่มากกว่า และมีโอกาสที่จะรอดพ้นจากเงื ้อมือของกฎหมายได้ ไม่ถูกจับกุมดำเนินคดีและ
ลงโทษ หรือกล่าวอีกนัยหนึ่งว่า มันคุ้มที่จะเสี่ยง ตัดสินใจทำแล้วได้กำไรที่สูงต้นทุนน้อ ย 
ความคิดของเขาจึงนำเขาเข้าไปสู่ความเป็น “อาชญากร” ซึ่งเป็นความคิดที่ขาดสติปัญญา      
ในจิตใจ และปัญญา ในทางบวก (Positive Thinking) ส ่วนของ “ความคิด” ระบบคิด       
ความรู้เท่าทัน จึงเป็นส่วนแรกที่สำคัญของมนุษย์ที่กำหนดพฤติกรรมของคน 
  “ผู้ต้องโทษจำคุก” คือบุคคลที่กระบวนการยุติธรรมทางอาญาพิสูจน์ความจริงแล้วว่า
เป็นผู้กระทำความผิดจริง ซึ่งถ้าได้มีโอกาสได้ทำกระบวนการสร้าง “สติ” จะเป็นสิ่งที ่จะ
สามารถแก้ไขส่วนในของความคิด จิตใจ ทัศนคติและพฤติกรรม ให้เป็นบุคคลที่กลับมาเป็น
พลเมืองดีของสังคมได้อีกครั้งหนึ่ง  
  ในสหรัฐอเมริกา แคนาดา และญี่ปุ่น ใช้วิธีการฝึก “สติ” ให้มีการทำสมาธิ ได้ทบทวน
ตนเอง พิจารณาตนเอง กับผู ้ทำผิดหรืออาชญากร ในการปรับความคิด จิตใจ พฤติกรรม      



44 | Vol.7 No.8 (August 2020)                            ปีที่ 7 ฉบับที่ 8 เดือนสิงหาคม 2563 

ตามแนวหลัก “สติ สัมปชัญญะ” ในกระบวนการเตรียมความพร้อมก่อนปล่อยผู้ต้องโทษเพ่ือ 
“คืนคนดีสู่สังคม”  
  หลักธรรมในศาสนาพุทธศาสนาที่มีการนำมาใช้ได้แก่ สติ สัมปชัญญะ หิริ โอตตัปปะ 
ศีล เบญจขันธ์ อริยสัจ 4 และมรรค 8 เป็นต้น เป็นสิ่งที่ประเทศต่าง ๆ ได้ให้ความสนใจและ
เห็นความสำคัญมากขึ้น ๆ เรื ่อย ๆ และเห็นว่าเป็นสิ่งจำเป็นในเชิงความรู้ และในเชิงของ
กระบวนการด้วย ในการเปลี ่ยนแปลง “อาชญากร” หรือ “ผู ้กระทำความผิดครั ้งแรก”          
ซึ่งอาจจะเป็นพวกประมาท พลั้งเผลอ ก็สามารถใช้กระบวนการตามหลักพุทธศาสนาและให้
ได้รับความรู้ตามคำแนะนำของคำสอนในทางพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ให้กลับเป็นคนที่มี “จิตใจ 
ชุดความคิด พฤติกรรม” ที่เป็นปกติและเป็นพลเมืองดีของสังคมอีกครั้งได้ ยังให้เขาสามารถ
ดำรงชีวิตใหม่ได้ดีกว่าที่เคยเป็นมา อันเป็นผลทำให้ไม่กระทำความผิดซ้ำอีก  (ธานี วรภัทร์, 
2560) 
  จากการศึกษามีข้อเสนอแนะดังนี้  1) ภาครัฐ โดยเฉพาะกรมราชทัณฑ์ ควรกำหนด
นโยบายในการนำต ้นแบบของการทำโครงการการสร ้าง “สต ิ” และจ ัดให ้ม ีการใช้ 
“กระบวนการสร้างสติ” ในทุก ๆ เรือนจำ เพื่อปรับปรุงแก้ไข “จิตใจ ปัญญา พฤติกรรม”    
ของผู้กระทำความผิดให้ได้อย่างแท้จริง เพราะการแก้ไขฟ้ืนฟูผู้กระทำผิดจากส่วนของ “จิตใจ” 
อันเป็นรากฐานของพฤติกรรมนับว่าสำคัญมาก และให้ผลในทางการดำรงชีวิตของเขาและ
สังคมส่วนรวม 2) จัดทำหลักสูตรอบรมและมีการติดตามประเมินผล สร้างตัวชี้วัด กำหนด
คุณสมบัติวิทยากรเพื่อสร้างมาตรฐานการสร้างกระบวนการเรียนรู้และการนำไปใช้ให้บรรลุ
วัตถุประสงค์ในการแก้ไขฟ้ืนฟูผู้กระทำความผิดได้จริง 3) จัดให้มีการสร้างวิทยากรในการสร้าง 
“สติ” ต่อไป โดยการนำผู้กระทำความผิดที่เข้าอบรมในโครงการที่สำเร็จรุ่นแรก ๆ ที่ยินดีเป็น
อาสาสมัครเข้าอบรมเข้มในการเป็นวิทยากรดำเนินโครงการสร้าง “สติ” ให้กับนักโทษราย    
อื่น ๆ ต่อไป จัดอบรมให้ความรู้เชิงลึกถึงบทบาทการเป็นวิทยากรจนสามารถเป็นวิทยากร
ดำเนินการโครงการขยายผลต่อ ๆ ไปอย่างเป็นระบบและต่อเนื ่อง เพื ่อให้เกิดการบรรลุ
เป้าหมายของการพัฒนาผู ้กระทำผิดอย่างยั ่งยืน (Sustainable Development Prisoner 
Goals) และมีการแตกตัวหรือขยายผลของกระบวนการอย่างเป็นธรรมชาติสู่นักโทษคนอื่น  ๆ 
ด้วย ตามหลัก “นักโทษ สู่ นักโทษ” เมื่อเรือนจำสามารถใช้กระบวนการสร้าง “สติ” และเติม
เต็ม “หลักธรรม” เป็นภูมิคุ้มกันในกระบวนการคิดวิเคราะห์ภายใต้ทิศทางของหลักธรรมให้กับ
ผู้ต้องโทษได้ ย่อมส่งผลต่อการดำรงชีวิตใหม่เมื่อเขาถึงเวลากลับเข้าสู่สังคมอีกครั้ง 4) จัดให้มี
การติดตามผู้ที่ผ่านโครงการฯ แล้วภายหลังการพ้นโทษว่าสามารถดำรงชีวิตได้โดยปฏิเสธการ
กระทำความผิด และมีรูปแบบการดำเนินชีวิตใหม่ที่ถูกต้องดีงามแล้ว หรือกลับมากระทำ
ความผิดซ้ำอีก เพื่อเป็นการทดสอบผลการจัดทำโครงการในสภาพของการดำรงชีวิตจริงผู้เข้า



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                              Journal of MCU Nakhondhat | 45 

โครงการเมื่อพ้นจากเรือนจำออกมาสู่สังคมปกติแล้ว และเป็นการทบทวนเพ่ือพัฒนาระบบและ
กลไกในการทำโครงการฯ ต่อไป 
 
เอกสารอ้างอิง 
ธานี วรภัทร์. (2560). หลักธรรมกับผู้กระทำผิด. ใน รายงานการวิจัย. สำนักพระดำริพระเจ้า

หลานเธอพระองค์เจ้าพัชรกิติยาภา กระทรวงยุติธรรม. 
พระเมธีวราภรณ์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2541). สติในชีวิตประจำวัน คติธรรมสอนใจเพื่อใช้

เตือนตน. (พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต). (2535). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. (พิมพ์

ครั้งที่ 14). นนทบุรี: ธนธัชการพิมพ์. 
          . (2549). พุทธธรรมฉบับปรับปรุงและขยายความ. (พิมพ์ครั้งที่ 13). กรุงเทพมหานคร: 

สหธรรมิก. 
Bishop, S. R. et al. (2004). Mindfulness:A proposed operational definition Clinical 

Psychology. Science & Practice , 11(3), 230–241. 
Lozoff, B. & Fleet, M. (2017). Dharma in Hell: The Prison Writings of Fleet Maull. 

South Deerfield: U.S.A. 
G. Alan Marlatt. (2002). Buddhist Philosophy and the Treatment of Addictive 

Behavior. Cognitive and Behavioral Practice, 9(1), 44–50. 
Kobai, S. W. (2017). Sitting inside Buddhist Practice in America’s Prisons. South 

Deerfield: U.S.A. 
Paramabandhu, G. (2014). Buddhist Approaches to Addiction Recovery. Religions, 

5(4), 985 – 1000. 
Swarna, W. & Shaun, B. (2016). Mindfulness for Addiction Recovery: A Cognitive 

Disciplinary Preventive Approach to Avoid Relapse into Substance Abuse. 
Retrieved April 1, 2020, from https://www.semanticscholar.org/ 
paper/Mindfulness – for – Addiction – Recovery%3A–A–Cognitive–to–
Weerasinghe–Bartone/2d9bbf66bffa7a7d4 0dd28f4149e2a4ce1528b8b 

William, L. W. (2012). Buddhism and Addiction Recovery:An Interview with Kevin 
Griffin. Retrieved April 1, 2020, from http://www.williamwhite papers 
.com/pr/Buddhism%20%26%20Recovery%20Interview%20Kevin%20Griffi
n.pdf 

 


