
คุณค่าทางจริยธรรมของการสอนวิปัสสนาภาวนาของวัดชายนา 
จังหวัดนครศรีธรรมราช ในสังคมปัจจุบัน* 

THE ETHICAL VALUE OF VIPASSANA – BHAVANA TEACHING OF 
CHAYNA TEMPLE, NAKHON SI THAMMARAT PROVINCE IN THE 

CURRENT SOCIETY 
 

พระสง่าชัย ขนฺติพโล (สมรูป) 
Phra Sangachai Khantiplo (Somrup) 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

E-mail: sngchaysmrup@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 
  บทความวิจัยเรื่อง “คุณค่าทางจริยธรรมของการสอนวิปัสสนาภาวนาของวัดชายนา จังหวัด
นครศรีธรรมราช ในสังคมปัจจุบัน” โดยมีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาคำสอนวิปัสสนาภาวนาที่ปรากฏ     
ในคัมภ ีร ์พระพุทธศาสนา 2) เพื ่อศ ึกษาหลักการสอนว ิป ัสสนาภาวนาของว ัดชายนาจังหวัด
นครศรีธรรมราช 3) เพื ่อศึกษาคุณค่าทางจริยธรรมของการสอนวิปัสสนาภาวนาของวัดชายนา                 
ในสังคมปัจจุบัน ใช้รูปแบบการวิจัยเชิงคุณภาพ เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยเป็นแบบสัมภาษณ์เชิงลึก 
วิเคราะห์ข้อมูลด้วยวิธีพรรณนาวิเคราะห์ 
  ผลการวิจัยพบว่า: คำสอนวิปัสสนาภาวนาที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา นำมาเป็น
เครื ่องมือในการเจริญวิปัสสนาภาวนา เป็นข้อปฏิบัติในการฝึกฝนอบรมเจริญปัญญาให้เกิด          
ความรู้แจ้งในรูปนามโดยความเป็นไตรลักษณ์ หลักการสอนปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาของวัดชายนา 
จังหวัดนครศรีธรรมราช ใช้รูปแบบการสอนให้เจริญอานาปานสติ คุณค่าทางจริยธรรมของการสอน
วิปัสสนาภาวนาของวัดชายนา จังหวัดนครศรีธรรมราช ระดับบุคคล มีคุณค่าทางจิตใจทำให้เกิด   
ความสงบ มีความสุข จิตใจผ่องใส เกิดความเมตตา ให้อภัยต่อกัน ควบคุมอารมณ์ตนเองได้        
ระดับสังคมและประเทศชาติ มีคุณค่าส่งผลให้สังคมไทยมีโครงสร้างที่แข็งแรง ประชาชนมีสุขภาพ
กายใจยืนหยัดต่อการเปลี่ยนแปลงของโลก ระดับบริหารองค์กร ปกครองประเทศ มีคุณค่าสร้าง
ความเจริญทางจิตใจ อันเป็นตัวชี้วัดความสุข และคุณภาพของการพัฒนาคน มีอานิสงส์มหาศาล    
ต่อการนำกำลังของสมาธิที่เกิดขึ้นไปสู่การดำเนินชีวิตอย่างปกติสุข นำประเทศไปสู่การพัฒนา     
ด้านอื่น ๆ ระดับสังคมโลก มีคุณค่าช่วยชาวโลกให้มีสันติสุข นำประโยชน์จากสมาธิไปช่วยลด                

 
* Received 5 March 2020; Revised 20 March 2020; Accepted 12 April 2020 

mailto:sngchaysmrup@gmail.com


 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                           Journal of MCU Nakhondhat | 121 

ความเหลื ่อมล้ำ สร้างความเสมอภาคในสังคม ศูนย์กลางสมาธิโลกเป็นสัญลักษณ์แห่งความ
พากเพียร ความสามัคคี ความสงบทางกาย สงบทางใจของมนุษยชาติที่จะก้าวพ้นจากความทุกข์
ร่วมกัน 
คำสำคัญ: คุณค่าทางจริยธรรม, วิปัสสนาภาวนา, จังหวัดนครศรีธรรมราช 
 
Abstract 
  This thesis entitled ‘Ethical values of teaching insight development of 
Watchaina, Nakhon Si Thammarat Province, in the present society’ has three 
objectives: 1) to study insight development as appeared in Buddhist scriptures, 
2) to study insight development of Watchaina, Nakhon Si Thammarat province, 
and 3) to study the ethical values of teaching insight development of Watchaina, 
Nakhon Si Thammarat province in the present society. This is a qualitative 
research. In – depth interview was the research tool and data were analyzed 
through descriptive method. 
  In the research, it was found that: the insight development as appeared 
in Buddhist scriptures is purposely assigned to be the tool being applied in         
the practical method of insight development where the development of wisdom       
is expected to achieve by which three common characteristics can be seen. 
According to Watchaina, when it comes to such insight development, 
mindfulness on breathing is prescribed. In this respect, the ethical values 
produced by Watchaina are of the following levels: 1) individual level; by virtue 
of this, it gives rise to the calm, happiness, purity of mind, loving kindness, 
forgiveness, and controlling of one’s own emotion, 2) social and national level; 
it gives rise to the strong structure of the country where people gain bodily and 
mental healthiness where they can well adjust themselves to the worldly 
changes, 3) organizational and governmental level; it brings about the mental 
wellbeing where the indicator of man’s happiness and quality is expectedly put 
and that could create the greatest benefit based on the power of                          
the concentration to people’s ways of life whereby the country could be led      
to various progressiveness, and 4) worldly level; it supports people meet their 
peaceful happiness where the inequality is gradually reduced. It is said that         
the centre of the worldly concentration is symbolized through the energy, 



122 | Vol.7 No.4 (April 2020)                           ปีที่ 7 ฉบับที่ 4 เดือนเมษายน 2563 

harmony, physical and mental peace by which human beings can put an end to 
suffering together. 
Keywords: The Ethical Value, Vipassana – Bhavana, Nakhon Si Thammarat 
Province 
 
บทนำ 
  ศาสนา คือ คำสั่งสอนของศาสดาผู้ประกาศศาสนา ถือเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจของ
มนุษย์ ประกอบด้วยหลักธรรม คำสอน ความเชื่อและแนวการปฏิบัติต่าง ๆ ตามคติของแต่ละ
ศาสนา เพ่ือให้ผู้ปฏิบัติตามเกิดความเจริญในชีวิต และอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข และทุกศาสนาล้วน
มุ่งหวังให้ทุกคนทำความดี ซึ่งศาสนาพุทธถือเป็นศาสนาที่สำคัญของสังคมไทยเพราะคนไทยส่วน
ใหญ่นับถือพระพุทธศาสนาโดยสืบต่อมาจากบรรพบุรุษ พระพุทธศาสนาเป็นรากฐานสำคัญของ
วัฒนธรรมไทย หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาได้หล่อหลอมซึมซับลงในวิถีไทยกลายเป็นรากฐานวิถี
ช ีว ิตของคนไทยในทุกด้าน ทั ้งด ้านวิถ ีช ีว ิตความเป็นอยู ่ ภาษา ขนบธรรมเนียมประเพณี               
และศีลธรรมขนบธรรมเนียมประเพณี  (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) กล่าวได้ว่า
ขนบธรรมเนียมประเพณีที่เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา มีความผูกพันกับคนไทยตั้งแต่เกิดจนตาย 
ดังนี้จึงได้นำหลักคำสอนของพระพุทธเจ้ามาเป็นหลักสำคัญในการดำรงชีวิตทำให้คนไทยสามารถ
อยู ่ร ่วมกันอย่างมีความสุขนับตั ้งแต่บรรพชน โดยมีว ัดเป็นศูนย์กลางในการจัดงานต่าง ๆ             
ทั้งทางด้านสังคม ศิลปะ วัฒนธรรม ประเพณี ฯลฯ ในสังคมปัจจุบัน (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 
2543) พระพุทธศาสนามีบทบาทที่สำคัญต่อความเป็นอยู่อย่างสงบ และสันติสุข พระพุทธศาสนา
แผ่ขยายสู่ประเทศไทยสมัยก่อนสุโขทัย “ในพุทธศตวรรษที่ 3 พระเจ้าอโศกมหาราชแห่งราชวงศ์
เมารยะซึ่งตั้งราชธานีอยู่ที่กรุงปาฏลีบุตร แคว้นมคธ ประเทศอินเดียทรงเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา
มากจึงโปรดให้ส่งธรรมทูต” คือ พระโสณเถระ และพระอุตตระเถระไดเข้ามาเผยแผ่พระพุทธศาสนา
ในสุวรรณภูมิ หลังจากที่ได้มีการทำการสังคายนาพระธรรมวินัยครั้งที่ 3 เมื่อพุทธศักราช 213 ปวง
ชนชาวไทยได้รับนับถือพระพุทธศาสนาสืบต่อกันมา อาจกล่าวได้ว่าประวัติศาสตร์ชาติไทยเป็นชน
ชาติที่นับถือพระพุทธศาสนามา มากกว่า 1,000 ปี 
  พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่สอนให้คนไม่ยึดมั่นถือมั่นในตัวตน และเป็นศาสนาที่พิสูจน์
ได้ตามหลักวิทยาศาสตร์ ดังนั้น สังคมจะอยู่อย่างร่มเย็นเป็นสุขได้ต้องอาศัยหลักการประพฤติ
ปฏิบัติตามหลักธรรมขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า โดยอาศัยหลักวิปัสสนาภาวนาในการ
แก้ไขปัญหาเพื่อความสงบสุขร่มเย็น สำหรับวิธีการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนานั้นพระพุทธเจ้าได้ทรง
สอนหลักการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาตามแนวมหาสติปัฏฐาน 4 (พระศรีธีรวงศ์ (สมัย สจฺจวโร), 
2553) แก่ชาวแคว้นกุรุทรงตรัสถึงความสำคัญของการเจริญสติปัฏฐานว่าเป็นหนทางสายเอกอันทำ
ให้ผู้ปฏิบัติธรรม บรรลุถึงความหลุดพ้นจากทุกข์ทั้งปวงหลักในปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานที่ถูกต้อง 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                           Journal of MCU Nakhondhat | 123 

และสมบูรณ์ที ่สุดจึงมีอยู ่แล้วในมหาสติปัฏฐานสูตร การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนว           
สติปัฏฐานนี้พระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ว่า 
  “ภิกษุในธรรมวินัยนี้ ย่อมพิจารณาเห็นกายในกายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะมีสติ   
กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้ย่อมพิจารณาเห็นเวทนาในเวทนาทั้งหลายอยู่มีความเพียร           
มีส ัมปช ัญญะ ม ีสต ิกำจ ัดอภิชฌา และโทมนัสในโลกได ้ย ่อมพิจารณาเห ็นจ ิตในจิตอยู่                         
มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติกำจัดอภิชฌา และโทมนัสในโลกได้ย่อมพิจารณาเห็นธรรม            
ในธรรมทั ้งหลายอยู ่ม ีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌา และโทมนัสในโลกได้            
หนทางนี้เป็นหนทางสายเดียวที่สามารถทำให้จิตบริสุทธิ์หมดจด ทำให้พ้นจากทุกข์ และบรรลุมรรค
ผลนิพพานได้ (พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ), 2550) 
  การสอนวิปัสสนาภาวนานั้น ต้องอาศัยผู้สอน หรือวิปัสสนาจารย์ที่มีความรู้ในการปฏิบัติ
วิปัสสนาภาวนาที่วัดชายนั้น มีบุคคลหลายประเภท ประสบปัญหาชีวิตที่แตกแตกกันไปบางคนมา
ปฏิบัติเพราะประสบปัญหาในชีวิตครอบครัว บางคนประสบปัญหาส่วนตัว บางคนมีปัญหาหน้าที่  
การงาน บางคนมาปฏิบัติเพราะต้องการความสงบและหลุดพ้น เนื ่องจากแต่ละคนมีพื ้นฐาน
ความเครียดที ่ไม่เหมือนกัน ปัญหาของการปรับฐานอารมณ์ของแต่ละคนซึ ่งมาจากปัญหาที่      
แตกต่างกัน ทำให้ยากลำบากต่อการสอนวิปัสสนาภาวนา (พระศรีวรญาณ (วิ), 2541) 
  การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานเป็นการพัฒนาชีวิตของตนเองทางหนึ่ง ซึ่งขึ้นกับเป้าหมาย
และวิธีการซึ่งเป็นทางเลือกที่ได้รับความนิยมมากพอสมควรในสังคมปัจจุบันสิ่งสำคัญ คือเข้าใจ
แรงจูงใจในการเลือกปฏิบัติธรรมของตนเอง หรือไม่ว่าทำไปเพ่ืออะไร จุดมุ่งหมายที่คาดหวังให้เป็นไป
คือความสงบของจิตใจ และลดความเครียดในชีวิตประจำวัน แต่ความเครียดจะลดได้ก็ต่อเมื่อเข้าใจ
และยอมรับความรู้สึกนึกคิดที่แท้จริงของตนเองเท่านั้น ไม่ใช่การข่มไว้ชั ่วคราวด้วยความสงบ        
การปฏิบัติสมถกัมมัฏฐาน และวิปัสสนากัมมัฏฐานจึงเข้ามามีส่วนสำคัญในชีว ิตประจำวัน            
ของคนในสังคม สมถกัมมัฏฐานเป็นวิธีฝึกจิตให้เกิดสมาธิ และวิปัสสนากัมมัฏฐานเป็นวิธีฝึกจิต      
ให้เกิดปัญญารู้แจ้งสรรพสิ่งตามเป็นจริงโดยเฉพาะรู้แจ้งทุกข์ และเหตุเกิดทุกข์แล้วหาทางแก้ไข     
ทุกวันนี้การปฏิบัติกัมมัฏฐานเป็นเรื่องที่คนส่วนมากในสังคมไทยสนใจ ทั้งนี้สังเกตได้จากมีสำนัก
กัมมัฏฐานเกิดขึ้นมากทั้งในวัด และนอกวัด (มูลนิธิหลวงพ่อสดธรรมกายาราม, 2553) 
 จากความเป็นมาและความสำคัญของปัญหา และผู้สนใจปฏิบัติกัมมัฏฐานกันมาก อาจเกิด
มาจากการที่ได้ตระหนักรู้แล้วว่ากัมมัฏฐานเป็นเรื่องของการฝึกจิต และจิตมีความสำคัญในฐานะเป็น
ตัวรับรู้อารมณ์ต่าง ๆ  ที่มากระทบหากฝึกจิตให้สงบได้ก็จะพบกับความสุข แต่ถ้าฝึกจิตให้สงบไมไ่ด้  
ก็ยากที่จะได้พบความสุขได้ ผู้วิจัยมีความสนใจที่ศึกษาคุณค่าทางจริยธรรมของการสอนวิปัสสนา
ภาวนาของวัดชายนาจังหวัดนครศรีธรรมราช ในสังคมปัจจุบัน เพ่ือประโยชน์แก่การศึกษาต่อไป 
   
 



124 | Vol.7 No.4 (April 2020)                           ปีที่ 7 ฉบับที่ 4 เดือนเมษายน 2563 

  วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
  1. เพ่ือศึกษาคำสอนเรื่องวิปัสสนาภาวนาที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 
  2. เพ่ือศึกษาหลักการสอนวิปัสสนาภาวนาของวัดชายนาจังหวัดนครศรีธรรมราช 
  3. เพ่ือศึกษาคุณค่าทางจริยธรรมของการสอนวิปัสสนาภาวนาของวัดชายนาในสังคมปัจจุบัน 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
  การดำเนินการวิจัยนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยมีรูปแบบของ
การศึกษาวิจัย คือ ใช้ว ิธ ีการศึกษาเชิงเอกสาร (Documentary Research) และวิธ ีการศึกษา
ภาคสนาม (Field Research) โดยการสัมภาษณ์เชิงลึก (In depth interview) ข้อมูลจากผู้ประสบ
ความสำเร็จในการครองเรือนมาประกอบเนื้อหาวิทยานิพนธ์ โดยสรุปเป็นขั้นตอน ดังนี้ 
  1. ค้นคว้าข้อมูลจากคัมภีร์พระไตรปิฎก ภาษาไทยฉบับภาษาไทยพร้อมทั้งอรรถกถาการ
เก็บรวบรวมข้อมูล 
  2. ศึกษาข้อมูลคำสอนเรื่องวิปัสสนาที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา เพื่อประยุกต์ใช้  
หลักสอนวิปัสสนาภาวนาของวัดชายนาในสังคมปัจจุบัน 
  3. ศึกษาค้นคว้าจากเอกสาร หนังสือ ตำราทางวิชาการ วิทยานิพนธ์ เอกสารสิ่งพิมพ์ต่าง ๆ  
ในทางพระพุทธศาสนา 
  4. ขอคำแนะนำจากอาจารย์ที่ปรึกษา เพ่ือใช้เป็นแนวทางในการสร้างแบบสัมภาษณ์ 
  5. สร้างแบบสัมภาษณ์ให้ครอบคลุมวัตถุประสงค์ของการวิจัย เพื ่อใช้เป็นเครื ่องมือ           
ในการเก็บรวบรวมข้อมูล จากผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key informant)  
  6. เมื่อศึกษาข้อมูลเอกสารแล้วเสร็จ จึงทำการวิเคราะห์ (Analysis) สังเคราะห์ (Synthesis) 
ประยุกต์ใช้ (Applying) เรียบเรียง และนำเสนอผลการวิจัยเป็นความเรียง 
  7. สรุปผลการวิจัย อภิปรายผล และข้อเสนอแนะ 
  
ผลการวิจัย 
  1. ผลการศึกษาวิจัยพบว่า วิปัสสนาที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา วิปัสสนาภาวนา 
หรือวิปัสสนากรรมฐาน คือข้อปฏิบัติในการฝึกฝนอบรมเจริญปัญญาให้เกิดความรู้แจ้งในรูปนาม    
โดยความเป็นไตรลักษณ์หรือรู ้แจ้งต่อสภาวะของรูปนามตามความเป็นจริง วิปัสสนาที่ปรากฏ          
ในพระไตรปิฎก คือ ปัญญา กิริยาที่รู้ชัด ความวิจัย ความเลือกสรร ความวิจัยธรรม ความกำหนด
หมาย ความเข้าไปกำหนดความเข้าไปกำหนดเฉพาะภาวะที่รู้ ภาวะที่ฉลาด ภาวะที่รู้ละเอียด ความรู้
แจ่มแจ้ง ความค้นคิดความใคร่ครวญ ปัญญาเครื่องทำลายกิเลส ปัญญาเครื่องนำทาง ความเห็นแจ้ง 
ความรู้ชัดปัญญาเหมือนปฏักปัญญา อินทรีย์ คือปัญญา ปัญญาพละ ปัญญาเหมือนศาตรา ปัญญา
เหมือนปราสาท ความสว่างคือปัญญา แสงสว่างคือปัญญา ปัญญาเหมือนประทีป ปัญญาเหมือน   



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                           Journal of MCU Nakhondhat | 125 

ดวงแก้ว ความไม่หลง เกิดปัญญาเห็นแจ้ง หมายความว่าเห็นรูปนาม เห็นพระไตรลักษณ์ วิปัสสนา
ภาวนานี้หมายเอารูปกับนาม เป็นอารมณ์ คือการพิจารณารูปนามให้เห็นไตรลักษณ์ว่าเป็นของ       
ไม่เที่ยง เป็นทุกข์และไม่ใช่ตัวไม่ใช่ตนว่างจากความยึดมั่นถือมั่นในบัญญัติทั้งปวง “ภิกษุพิจารณาเห็น
รูปทั้งหมดนั้นด้วยปัญญาอันชอบตามความเป็นจริงอย่างนี้ว่านั่นไม่ใช่ของเรา เราไม่เป็นนั่น นั่นไม่ใช่
อัตตาของเรา” การพิจารณาจนรู้แจ้งอย่างนี้เรียกว่า วิปัสสนา 
  วิปัสสนา มีความหมายว่าปัญญาเห็นแจ้ง หรือความรู้เห็นแจ้ง เห็นสภาวะและปรากฏการณ์
โดยความไม่เที ่ยงมิใช่เห็นโดยความเที ่ยง เห็นโดยความเป็นทุกข์มิใช่เห็นโดยความเป็นสุข             
เห็นโดยความเป็นอนัตตา (ไม่มีตัวตน) มิใช่เห็นโดยอัตตา เห็นโดยความไม่งามมิใช่เห็นโดยความงาม      
ในอัตภาพร่างกายซึ่งได้แก่รูปนาม โดยที่ผู้ปฏิบัติวิปัสสนาได้เจริญสติตามดูอย่างต่อเนื่องซึ่งขันธ์ 5       
ที่สรุปลงเป็นรูปกับนาม หรือกายกับใจ ซึ่งในมหาสติปัฏฐานสูตรพระพุทธเจ้าทรงกระจายออกไป  
เป็นฐาน 4 คือ กาย เวทนา จิต ธรรม จะเห็นสภาวะตามความเป็นจริงนับตั้งแต่เห็นว่า รูปเป็น        
แต่เพียงธาตุ 4 ที่เป็นเครื่องมือให้นามรับรู้ นามกับรูปทำงานสัมพันธ์กันในลักษณะเป็นปัจจัย         
อิงอาศัยซึ่งกันและกัน และเห็นต่อไปว่าทั้งนามกับรูปล้วนไม่เที่ยงเป็นทุกข์ เป็นอนัตตา (ไม่ใช่ตัวตน) 
บังคับบัญชาให้เป็นไปตามใจปรารถนามิได้  (สัมมสนญาณ) เห็นความเกิดดับของรูป – นาม      
(อุทยัพพยญาณ ) เห็นทุกข์ เห็นโทษของรูป-นาม (อาทีนวญาณ) เป็นต้น 
  การเจริญวิปัสสนา เริ่มโดยการเจริญสติเพื่อพัฒนาขณิกสมาธิ (สมาธิชั่วขณะ) ให้เข้มแข็ง
โดยตามดูปัจจุบันธรรม จนกระทั่งขณิกสมาธิพัฒนาไปเป็นอุปจารสมาธิ (สมาธิขั้นใกล้นิ่ง, สมาธิเฉียด
ฌาน) แล้วพิจารณาสภาวธรรมต่าง ๆ  ที่กำลังปรากฏให้เห็นเป็นไตรลักษณ์ ผลของการเจริญวิปัสสนา
คือ การเกิดมัคคญาณ (ญาณทำอาสวกิเลสให้สิ้นไป) ผลญาณ และนิพพานการเจริญสมถกัมมัฏฐาน 
เป็นการฝึกให้จิตสงบแนบแน่นเป็นอารมณ์เดียวมี 8 ระดับ คือ ระดับรูปฌาน 4 และระดับอรูปฌาน 
4 การเจริญวิปัสสนาเป็นการต่อยอดจากสมถกัมมัฏฐาน แม้ผลจะต่างกันคือสมถกัมมัฏฐานทำให้เกิด
ความสงบ ส่วนวิปัสสนากัมมัฏฐานทำให้เกิดปัญญารู้จักสภาวธรรมทำให้กิเลสบรรเทาลง แต่ทั้งสอง  
ก็ยังไม่มีกำลังถึงขั้นละกิเลสได้ 
  หลักปฏิบัติเพื่อการบรรลุพระนิพพานที่พระพุทธเจ้าทรงสอนไว้ หลักและวิธีการปฏิบัติ
เพื ่อให้เกิดปัญญาเห็นแจ้งตามความเป็นจริงในรูปนามหรือขันธ์  5 ว่าเป็นสภาวะ ที ่ไม่เที ่ยง           
เป็นทุกข์ ทนได้ยากเป็นสภาวะที่ไม่ใช่บุคคล ตัวตน เราเขา บังคับบัญชาไม่ได้ มีหลักการปฏิบัติอยู่     
2 ประเภท คือ 1) สมถกัมมัฏฐาน ได้แก่ กัมมัฏฐานเป็นอุบายสงบจิตใจ มีอารมณ์อยู่ 40 ประการ คือ 
1.1) กสิณ 10 1.2) อสุภะ 10 1.3) อนุสสติ 10 1.4) พรหมวิหาร 4 1.5) อาหาเรปฏิกูลสัญญา 1            
1.6) จตุธาตุวัตถาน 1 1.7) อรูป 4 2) วิปัสสนากัมมัฏฐาน กัมมัฏฐานเป็นอุบายเรืองปัญญามีอารมณ์อยู่ 
73 ประการ คือ 2.1) ขันธ์ 5 2.2) อายตนะ 12 2.3) ธาตุ 18 2.4) อินทรีย์ 22 2.5) อริยสัจ 4             
2.6) ปฏิจจสมุปบาท 12  



126 | Vol.7 No.4 (April 2020)                           ปีที่ 7 ฉบับที่ 4 เดือนเมษายน 2563 

  ส่วนวิป ัสสนากัมมัฏฐานมีว ิธ ีปฏิบัต ิอยู่  4 ประการคือ 1) สมถปุพพังคมวิปัสสนา                 
คือ วิปัสสนามีสมถะนำหน้า 2) วิปัสสนาปุพพังคมสมถะ สมถะมีวิปัสสนานำหน้า 3) ยุคนัทธ
สมถวิปัสสนา สมถะและวิปัสสนาเข้าคู่กัน 4) ธัมมุทธัจจวิคคหิตมานัส วิธีปฏิบัติเมื่อจิตถูกชักให้เขว
ด้วยธรรมุธัจจ์คือความฟุ้งซ่านธรรมหรือตื่นธรรม 
  วิปัสสนากัมมัฏฐานตามแนวสติปัฏฐาน 4 มีหลักการสำคัญ คือ เพ่ือทำให้เกิดปัญญาเห็นแจ้ง
ตามความเป็นจริง และปัญญาที่จะนำไปสู่ความพ้นทุกข์ คือทำให้ความโลภความโกรธ และความหลง 
ลดน้อยลงจนหมดไปในที ่ส ุด และการปฏิบัติวิปัสสนาจึงต้องมีขันธ์ 4 (รูปนาม) เป็นอารมณ์                
มีจุดมุ่งหมายเพื่อการบรรลุมรรคผลนิพพานเช่นเดียวกัน การเจริญสติปัฏฐาน 4 ก็มีขันธ์ 5 เป็น
อารมณ์เป็นไปเพื่อความบริสุทธิ์ของเหล่าสัตว์เพื่อดับทุกข์ และโทมนัสเพื่อบรรลุมรรคผลนิพพาน     
การเจริญวิปัสสนาก็ คือ การเจริญสติปัฏฐาน 4 ที่มีจุดมุ่งหมายเดียวกัน คือ การบรรลุมรรคผลนิพพาน 
  2. ผลการศึกษาวิจ ัยพบว่า หลักการสอนวิปัสสนาภาวนาของวัดชายนา จังหวัด
นครศรีธรรมราช 
  วัดชายนา ซึ ่งสันนิฐานว่าสร้างมาสมัยอยุธยาและมีการปฏิบัติกัมมัฏฐานมาตั ้งแต่            
พ.ศ. 2477 จนถึงปัจจุบัน โดยมีพระครูภาวนาจันทคุณเป็นเจ้าอาวาสเป็นพระวิปัสสนาจารย์สอน
กัมมัฏฐานทั้งบรรพชิตและคฤหัสถ์ผู้สนใจใฝ่ธรรมในวัดมีการเจริญพระกัมมัฏฐานการเคลื่อนไหวมือ
เน้นอิริยปถปัพพะ รูปแบบการและวิธีสอนกัมมัฏฐานของวัดชายนาพบว่า แรกเริ่มตั้งสำนักปฏิบัตนิัน้ 
วัดชายนาใช้รูปแบบการสอนด้วยการเจริญวิปัสสนา คือการสอนให้เจริญอานาปานสติต่อจึงสอน     
ในรูปแบบของสมถะ คือให้เจริญ “พุท – โธ” “อรหํ” หลังจากที่มีพระวิปัสสนาจารย์ จากสำนัก     
วัดปากน้ำ ภาษีเจริญไปจำพรรษาที่วัดชายนา รูปแบบการสอนก็เปลี่ยนมาเป็น “สัมมา – อรหํ”         
อยู่ระยะหนึ่ง จากนั้นก็ลงที่รูปแบบ “ยุบหนอ – พองหนอ” ตามแนวของวัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฏิ์ 
และในปัจจุบันสำนักปฏิบัติวัดชายนาก็หันกลับไปใช้รูปแบบและวิธีการสอนแบบอานาปานสติ
เหมือนเดิม โดยเน้นที่อานาปานบรรพ และอิริยาปถบรรพ เป็นหลัก 
  วิปัสสนาภาวนาเป็นหลักการปฏิบัติซึ ่งให้เกิดปัญญา และหลุดพ้นจากอุปกิเลสทั้งปวง      
เป็นแนวทางปฏิบัติที่พระพุทธองค์ทรงตรัสว่าเป็นเลิศในบรรดาวิธีการปฏิบัติโดยเฉพาะ วิปัสสนา
ภาวนา ประกอบด้วย วิปัสสนาภูมิ หรือ อารมณ์กรรมฐาน 6 หมวด คือ ขันธ์ 5 อายตนะ 12 ธาตุ      
18 อินทรีย์ 22 อริยสัจ 4 และปฏิจจสมุปบาท 12 นอกจากนี้ยังมีแนวทางการปฏิบัติวิปัสสนา
กรรมฐานตามแนวสมถยานิก คือ สำหรับผู้ที่มีความรู้เบื้องต้นเกี่ยวกับเรื่องนี้ คือรู้สภาวะของรูปนาม 
เหตุปัจจัยของรูปนาม และรู้สภาวะของพระไตรลักษณ์ คือ อนิจัง ทุกขัง และอนัตตา ส่วนวิปัสสนา
ภาวนาตามแนววิปัสสนายานิก บางครั้งเรียกว่า สุทธิวิปัสสนายานิกกรรมฐาน เป็นการปฏิบัติ
วิปัสสนาภาวนาล้วน ๆ โดยการกำหนดรู ้นามรูปที ่เกิดขึ ้นตามทวารทั ้ง 6 ที ่มีปฏิสัมพันธ์กับ
สิ่งแวดล้อมภายนอก การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามแนวนี้ มีองค์ประกอบสำคัญ 3 อย่าง คือ     
ตาเป็นรูปซึ่งเป็นที่เกิดของจักขุวิญญาณ คือการเห็นรูป หรือ คลื่นแสงก็เป็นรูป และจักขุวิญญาณ      



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                           Journal of MCU Nakhondhat | 127 

คือ การเห็นเป็นนาม แต่อย่างไรก็ตามวิธีปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาที่นิยมกันมากที่สุดในขณะนี้          
คือ สติปัฎฐาน 4 ซึ่งเป็นหนทางเอกเพื่อความความบริสุทธิ์เพื่อความดับสูญแห่งทุกข์ และโทมนัส  
เพื่อบรรลุธรรมที่ถูกต้องเพื่อทำให้แจ้งซึ่งพระนิพพาน สติปัฎฐานมี 4 อย่างคือ 1) กายานุปัสสนา      
สติปัฏฐาน พิจารณาเห็นกายในกายภายในเนือง ๆ อยู่พิจารณาเห็นกายในกาย ภายนอก     
เนือง ๆ อยู ่ พิจารณาเห็นกายในกายทั ้งภายใน และภายนอกเนือง ๆ อยู ่มีความเพียร               
มีสัมปชัญญะ มีสติกำจัดอภิชฌา และโทมนัสเสียได้ในโลก 2) เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน 
พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนาภายในเนือง ๆ อยู่ พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนาภายนอกเนือง ๆ 
อยู่พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนาทั้งภายใน และภายนอกเนือง ๆ อยู่มีความเพียร มีสัมปชัญญะ 
มีสติ กำจัดอภิชฌา และโทมนัสเสียได้ในโลก 3) จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน พิจารณาเห็นจิตในจิต
ภายในเนือง ๆ อยู่ พิจารณาเห็นจิตในจิตภายนอกเนือง ๆ อยู่ พิจารณาเห็นจิตในจิตทั้งภายใน      
และภายนอกเนือง ๆ อยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌา และโทมนัสเสียได้ในโลก          
4) ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐานพิจารณาเห็นธรรมในธรรมภายในเนือง ๆ  อยู่ พิจารณาเห็นธรรมในธรรม
ภายนอกเนือง ๆ อยู่ พิจารณาเห็นธรรมในธรรมทั้งภายใน และภายนอกเนือง ๆ อยู่ มีความเพียร       
มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌา และโทมนัสเสียได้ในโลก 
  นอกจากวิธีปฏิบัติดังที่ได้กล่าวมายังมีวิธีปฏิบัติประจำวัน ซึ่งเรียกนักวัตรปฏิบัติ โดยมี
กฎระเบียบปฏิบัติสำหรับทั้งพระสงฆ์ ผู้เข้าปฏิบัติธรรม และฆราวาสซึ่งหลักวัตรปฏิบัติเหล่านี้
ล้วนแล้วแต่เป็นกุศโลบายนำไปสู่วิธีปฏิบัติเพื่อทำจิตให้สงบสันติภายใน และเป็นการประยุกต์ใช้
หลักวิปัสสนาภาวนาเพื่อการดำเนินชีวิตในสังคมปัจจุบัน 
  3. ผลการศึกษาวิจัยพบว่า คุณค่าทางจริยธรรมของการสอนวิปัสสนาภาวนาของวัดชายนา 
จังหวัดนครศรีธรรมราช ในสังคมปัจจุบัน 
  ผู ้ท ี ่ เข ้ามาปฏิบ ัต ิว ิป ัสสนาภาวนาว ัดชายนาสามารถนำหลักการปฏิบ ัต ิไปใช ้ใน
ชีวิตประจำวันได้อย่าง มีประสิทธิภาพมากขึ้นทำให้จิตใจสะอาดบริสุทธิ์จิตใจเยือกเย็น มีสติ สมาธิ
มากขึ้น สามารถปรับปรุงพฤติกรรมที่ไม่ดีของตนเองได้ มีสมาธิในการดำเนินชีวิต มีความอ่อนน้อม
มากขึ ้น เข้าใจรู ้คุณค่าของชีวิตของตนเอง และผู ้อื ่น รู ้จักวางเฉยต่อเรื ่องที ่มารบกวนจิตใจ          
และใช้สติปัญญาพิจารณาในเรื่องนั้น ตั้งตนอยู่ในความไม่ประมาท เมื่อเกิดปัญหาใช้สติปัญญา
พิจารณาในการแก้ไขปัญหาไม่ใช้อารมณ์ในการตัดสินใจ 
  คุณค่าทางจริยธรรมของการสอนวิปัสสนาภาวนาได้รับประโยชน์ทั้งทางตรงและ
ทางอ้อม      จากการเป็นศูนย์กลางสมาธิโลกเมื่อประเทศไทยได้รับการสนับสนุนจากองค์การ
สหประชาชาติให้เป็นศูนย์กลางสมาธิโลก ย่อมก่อให้เกิดประโยชน์ต่อทั้งในระดับบุคคล ระดับ
สังคม ระดับผู้บริหาร ปกครองประเทศ ระดับชาติ และระดับสังคมโลก ดังนี้  1) ระดับบุคคล 
1.1) สมาธิส่งผลให้จิตใจผู้ทำสมาธิเกิดความสงบ มีความสุข จิตใจผ่องใส เกิดความเมตตา       
ให้อภัยต่อกัน และควบคุมอารมณ์ตนเองได้ 1.2) สมาธิช่วยเสริมสร้างความสำเร็จในภารกิจ    



128 | Vol.7 No.4 (April 2020)                           ปีที่ 7 ฉบับที่ 4 เดือนเมษายน 2563 

ทั้งปวงตั้งแต่บุคคลครอบครัวองค์กรและสังคม 1.3) พลังของสมาธิช่วยในการบำบัดโรคภัยไข้
เจ็บทำให้สุขภาพกายแข็งแรง และเกิดสมรรถภาพทางใจ  1.4) ทำให้เกิดปัญญารู ้เท่าทัน      
และสามารถแก้ปัญหาที่ทำให้เกิดความทุกข์กาย ทุกข์ใจได้อย่างเหมาะสม  2) ระดับสังคม     
และประเทศชาติ 2.1) สมาธิส่งผลให้สังคมไทยมีโครงสร้างที ่แข็งแรงเนื่องจากประชาชน         
มีส ุขภาพกายใจสามารถยืนหยัดต่อการเปลี ่ยนแปลงของโลกในคร ิสต ์ศตวรรษที ่ 21               
2.2) สมาธิช่วยเสริมสร้างความสำเร็จในภารกิจทั้งปวงตั้งแต่ระดับปัจเจกบุคคลระดับครอบครัว 
ระดับองค์กรระดับสังคม และระดับประเทศชาติ คณะกรรมาธิการการศาสนา ศิลปวัฒนธรรม
และการท่องเที่ยวสภานิติบัญญัติแห่งชาติ รายงานการศึกษาเรื่องขอเสนอให้ประเทศไทยเป็น
ศูนย์กลางสมาธิโลก 2.3) สมาธิเป็นรากฐานของศีลธรรม คุณธรรม จริยธรรมสร้างความสัมพันธ์
ที่ดีระหว่างคนในสังคมไทยและสังคมโลก 2.4) ประเทศไทยได้รับเกียรติในฐานะเป็นศูนย์กลาง
สมาธิโลกที่มีบทบาทในการช่วยสังคมโลกให้เกิดสันติภาพอย่างยั่งยืน  3) ระดับบริหารองค์กร 
ปกครองประเทศ 3.1) การนำผลการพัฒนาสมาธิเพื่อการบริหาร สร้างความเจริญด้านจิตใจ 
อันเป็นตัวชี้วัดความสุขหรือคุณภาพของการพัฒนาคน 3.2) มีอานิสงส์มหาศาลต่อการนำกำลัง
ของสมาธิที่เกิดขึ้นไปสู่การดำเนินชีวิตอย่างปกติสุข ยิ่งบุคคลนั้นอยู่ในระดับผู้บริหารประเทศ     
ก็ยิ่งมีความสำคัญอย่างยิ่งที่จะนำประเทศไปสู่การพัฒนาด้านอื่น ๆ 3.3) เป็นตัวแบบของ
ประชาชน เพราะเป็นการนำผลการพัฒนาสมาธิไปเพื่อการบริหารที่สร้างความเจริญด้านจติใจ 
จนสามารถที่จะสร้างประเทศให้เป็นประเทศที่เต็มไปด้วยอริยบุคคล อริยะชน เพื่อสันติภาพ
ของสังคมต่อไป และ 4) ระดับสังคมโลก 4.1) ภูมิปัญญาในการทำสมาธิทางศาสนาจะช่วย
ชาวโลกให้มีสันติสุขได้ 4.2) ชาวโลกสามารถนำประโยชน์จากสมาธิไปช่วยลดความเหลื่อมล้ำ
และสร้างความเสมอภาคในสังคม 4.3) ศูนย์กลางสมาธิโลกเป็นสัญลักษณ์แห่งความพากเพียร 
ความสามัคคีความสงบทางกาย สงบทางใจของมนุษยชาติที่จะก้าวพ้นจากความทุกข์ร่วมกัน 
  
อภิปรายผล 
  1. วิปัสสนาที ่ปรากฏในคัมภีร ์พระพุทธศาสนา  วิปัสสนาภาวนา หรือวิปัสสนา
กรรมฐาน คือข้อปฏิบัติในการฝึกฝนอบรมเจริญปัญญาให้เกิดความรู้แจ้งในรูปนามโดยความ
เป็นไตรลักษณ์หรือร ู ้แจ ้งต่อสภาวะของรูปนามตามความเป็นจริง ว ิป ัสสนาที ่ปรากฏ               
ในพระไตรปิฎก คือปัญญา กิร ิยาที ่ร ู ้ช ัด ความวิจ ัย ความเลือกสรร ความวิจ ัยธรรม            
ความกำหนดหมาย ความเข้าไปกำหนดความเข้าไปกำหนดเฉพาะภาวะที่รู ้ ภาวะที่ฉลาด      
ภาวะที่รู ้ละเอียด ความรู้แจ่มแจ้ง ความค้นคิดความใคร่ครวญ ปัญญาเครื่องทำลายกิเลส 
ปัญญาเครื่องนำทาง ความเห็นแจ้ง ซึ่งสอดคล้องกับพระครูภาวนากิจสุนทร ศึกษารูปแบบและ
กระบวนการสอนวิปัสสนากัมมัฎฐาน ในจังหวัดนครศรีธรรมราช จากการศึกษาวิปัสสนา        
ที ่ปรากฏในคัมภีร ์พระพุทธศาสนา  พบว่า การวิปัสสนากัมมัฎฐาน ที ่ปรากฏในคัมภ ีร์



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                           Journal of MCU Nakhondhat | 129 

พระพุทธศาสนามีทั้งสมถกรรมฐานและ วิปัสสนากัมมัฎฐาน หลักปฏิบัติกัมมัฎฐานที่สมบูรณ์
ที่สุดปรากฏอยู่ใน “มหาสติปัฏฐานสูตร” หมายถึง พระสูตรว่าด้วยการเจริญสติปัฎฐานสูตร
ใหญ่ รูปแบบของมหาปัฎฐานสูตรเป็น บรรยายโวหารแบบถามเอง – ตอบเองและมีอุปมา     
อุปมัยผสมด้วย นับเป็นกระบวนการบรรยายที่สมบูรณ์แบบมีทั ้งภาคอุทเทส ภาคนิเทส         
และภาคอานิสงส์ เป็นการบรรยายกัมมัฏฐานที่เข้าใจง่ายและปฏิบัติตามได้ถูก ใจความสำคัญ
ของพระสูตรพระพุทธเจ้าทรงยกหัวข้อบรรยายขึ้นเป็นอุทเทสซึ่งแสดงให้เห็นความสำคัญว่า 
“ภิกษุทั้งหลายทางสายนี้เป็นทางสายเดียว เพื่อความบริสุทธิ ์ของเหล่าสัตว์ เพื ่อล่วงโสกะ       
และปริเทวะ เพื่อดับทุกข์และโทมนัส เพื่อบรรลุญายธรรม (อริยมรรค) เพื่อทำให้แจ้งนิพพาน 
ทางสายนี้ค ือ สติป ัฎฐาน 4 ประการที ่ประกอบด้วย 1) การพิจารณาเห็นกายในกาย                
2) การพิจารณาเวทนาในเวทนา 3) การพิจารณาเห็นจิตในจิต 4) การพิจารณาธรรมเห็นใน
ธรรม (พระครูภาวนากิจสุนทร, 2562) 
  2. หลักการสอนวิปัสสนาภาวนาของวัดชายนาจังหวัดนครศรีธรรมราช  รูปแบบการ
สอนวิปัสสนาภาวนาไม่แตกต่างจากรูปแบบหลัก ๆ ที่ปรากฏในคัมภีร์ สำนักปฏิบัติต่างก็นำ
รูปแบบตามที่ปรากฏในคัมภีร์มาประยุกต์เข้ากับวิธีการสอนของตน อีกทั้งในปัจจุบันสำนัก
ปฏิบัติต่าง ๆ ในประเทศไทย รวมทั้งของวัดชายนา มีการประกาศเป็นสำนักปฏิบัติธรรมประจำ
จังหวัด เพื ่อรับรองการมีตัวตนอยู ่ของสำนักปฏิบัตินั ้น ๆ รูปแบบหลัก ๆ ก็ยังคงไม่ต่าง          
จากที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท โดยลักษณะเด่น ๆ ของวัดชายนา รูปแบบการ
และวิธีสอนกัมมัฏฐานของวัดชายนาพบว่า แรกเริ่มตั้งสำนักปฏิบัตินั้น วัดชายนาใช้รูปแบบการ
สอนด้วยการเจริญวิปัสสนา คือการสอนให้เจริญอานาปานสติ  ต่อมาจึงสอนในรูปแบบของ
สมถะ คือให้เจริญ “พุท – โธ” “อรหํ ” หลังจากที่มีพระวิปัสสนาจารย์ จากสำนักวัดปากน้ำ     
ภาษีเจริญไปจำพรรษาที่วัดชายนา รูปแบบการสอนก็เปลี่ยนมาเป็น “สัมมา – อรหํ ” อยู่ระยะ
หนึ่ง จากนั้นก็ลงที่รูปแบบ “ยุบหนอ-พองหนอ” ตามแนวของวัด มหาธาตุยุวราชรังสฤษฏิ์     
และในปัจจุบัน สำนักปฏิบัติวัดชายนาก็หันกลับไปใช้รูปแบบและวิธีการสอนแบบอานาปานสติ
เหมือนเดิม โดยเน้นที่อานาปานบรรพ และอิริยาปถบรรพ เป็นหลัก (มูลนิธิหลวงพ่อสดธรรมกา
ยาราม, 2553) 
  3. คุณค่าทางจริยธรรมของการสอนวิปัสสนาภาวนาของวัดชายนา ได้รับประโยชน์      
ทั้งทางตรงและทางอ้อม จากการเป็นศูนย์กลางสมาธิโลกเมื่อประเทศไทยได้รับการสนับสนุนจาก
องค์การสหประชาชาติให้เป็นศูนย์กลางสมาธิโลก ย่อมก่อให้เกิดประโยชน์ต่อทั ้งในระดับบุคคล       
ระดับสังคม ระดับผู้บริหาร ปกครองประเทศ ระดับชาติ และระดับสังคมโลก ดังนี้  
  ระดับบุคคล มีคุณค่าทางจิตใจทำให้เกิดความสงบ มีความสุข จิตใจผ่องใส เกิดความ
เมตตาให้อภัยต่อกัน ควบคุมอารมณ์ตนเองได้ 



130 | Vol.7 No.4 (April 2020)                           ปีที่ 7 ฉบับที่ 4 เดือนเมษายน 2563 

  ระดับสังคมและประเทศชาติ มีคุณค่าส่งผลให้สังคมไทยมีโครงสร้างที ่แข็งแรง 
ประชาชน มีสุขภาพกายใจยืนหยัดต่อการเปลี่ยนแปลงของโลก  
  ระดับบริหารองค์กร ปกครองประเทศ มีคุณค่าสร้างความเจริญทางจิตใจ อันเป็น
ตัวชี้วัดความสุข และคุณภาพของการพัฒนาคน มีอานิสงส์มหาศาลต่อการนำกำลังของสมาธิ   
ที่เกิดขึ้นไปสู่การดำเนินชีวิตอย่างปกติสุข นำประเทศไปสู่การพัฒนาด้านอ่ืน ๆ  
  ระดับสังคมโลก มีคุณค่าช่วยชาวโลกให้มีสันติสุข นำประโยชน์จากสมาธิไปช่วยลด
ความเหลื่อมล้ำ สร้างความเสมอภาคในสังคม ศูนย์กลางสมาธิโลกเป็นสัญลักษณ์แห่งความ
พากเพียร ความสามัคคี ความสงบทางกาย สงบทางใจของมนุษยชาติที ่จะก้าวพ้นจาก       
ความทุกข์ร่วมกัน 
 
สรุป/ข้อเสนอแนะ 
  การฝึกจิตเป็นเรื่องที ่พระพุทธศาสนาให้ความสำคัญและถือเป็นหน้าที ่โดยตรง       
เพราะจิตที่ดี ที่คิดเป็นกุศลย่อมส่งผลต่อการกระทำและคำพูดของบุคคลนั้น ผลของการคิดดี   
ทำดี ย่อมทำให้บุคคลเจริญก้าวหน้าในการดำเนินชีวิต ถ้าคนในสังคมต่างฝึกปฏิบัติเช่นนี้     
สังคมนั้นย่อมจะประกอบไปด้วยความสงบสุข และเช่นกันถ้าจิตไม่ดี คิดแต่อกุศลก็ส่งผลต่อการ
กระทำ และคำพูดของบุคคลนั้นเช่นกัน ผลของการคิดอกุศลคิดแต่ในทางเสื่อม กายกรรมและ
วจีกรรมของบุคคลนั้นย่อมแปดเปื้อนมัวหมอง สังคมที่มีคนคิดไม่ดีแค่คนเดียวก็สามารถสร้าง
ความเดือดร้อนให้คนอื่นได้มากมาย โดยธรรมชาติจิตมนุษย์มักชอบไหลไปสู่ความชอบความชัง
อยู่เสมอ และมักจะถูกกิเลสครอบงำได้ง่ายถ้าไม่มีการฝึกอบรมจิตตามหลักวิปัสสนาภาวนา     
จิตนั้นก็จะเป็นจิตที่เศร้าหมองจะทำให้เกิดทุกข์เกิดภัยแก่ตนเอง จากการศึกษาวิจัยพบว่า 
วิปัสสนาภาวนาเป็นงานด้านการพัฒนาจิตใจให้เข้าถึงความสงบ จนเกิดสติปัญญา เป็นศาสตร์
สำคัญแห่งชีวิต ทุกสถาบันหรือองค์กรควรให้ความสำคัญและส่งเสริมให้บุคลากร ได้รับการ
อบรมพัฒนาจิตใจให้ควบคู่ไปกับความเจริญทางด้านวัตถุ เพ่ือให้การดำรงชีวิตในสังคมมีปัญหา
น้อยที ่สุด โดยเฉพาะหลักการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฎฐานตามหลักสติปัฎฐาน 4 ในคัมภีร์
พระพุทธศาสนา ถ้าพุทธบริษัททั้งหลายสามารถเรียนรู้จนเข้าใจได้อย่างลึกซึ้ง ประพฤติปฏิบัติ
อย่างผู ้ที ่ม ีศีลธรรม มีสัมมาทิฎฐิ เป็นเบื ้องต้น สังคมและประเทศชาติย่อมมีแต่ความ
เจริญก้าวหน้าไม่พบปัญหาทางสังคมมากมาย เหมือนที่เห็นปรากฏอยู่ในปัจจุบัน 
  ข้อเสนอแนะในเชิงปฏิบัติการ 
  สติปัฏฐาน ถือเป็นหนึ่งในสิ่งที่ทรงคุณค่าเทียบได้กับรัตนอัญมณี ในพระธรรมวินัยสติ
ปัฏฐานทำให้พระศาสนาอยู่ได้ยืนยาวนาน เป็นธรรมเพื่อความไม่เลอะเลือนไม่เสื ่อมสูญไป    
ของศาสนา เป็นแก่นแห่งธรรม เป็นเครื่องยืดอายุพระพุทธศาสนา โดยพระพุทธเจ้าได้ตรัส ไว้
เมื่อก่อนเข้าสู่ปรินิพพานในมหาปรินิพพานสูตรว่าสติปัฏฐานเป็นหนึ่งในธรรมที่พระองค์แสดง



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                           Journal of MCU Nakhondhat | 131 

แล้วเพื ่อความรู ้ยิ ่ง สาวกทั้งหลาย พึงเรียน เสพ เจริญ ทำให้มากด้วยดี ซึ ่งเมื ่อทำเช่นนี้          
จะช่วยให้พระศาสนานี้ตั้งอยู่ได้นาน ดำรงอยู่ได้นาน อันเป็นสิ่งที่เก้ือกูลแก่คนหมู่มากเพ่ือสุขแก่
คนหมู่มากเพื่ออนุเคราะห์ชาวโลก เพื่อประโยชน์ เพื่อเกื้อกูล เพื่อสุขแก่เทวดา และมนุษย์
ทั้งหลาย 
  ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป 
  จากการศึกษาครั ้งนี ้ ผู ้ว ิจัยได้ค้นพบแนวทางการศึกษาเกี ่ยวกับวิปัสสนาภาวนา 
โดยเฉพาะแนวทางการประยุกต์ ซึ่งผู้วิจัยขอเสนอแนะต่อไปนี้ 
  1. ควรศึกษาแนวทางการประยุกต์วิปัสสนาภาวนาบำบัดโดยเฉพาะปัญหาความเครียด 
  2. ควรศึกษาแนวทางการประยุกต์วิปัสสนาภาวนาเพื่อความปรองดองในสังคม 
 
เอกสารอ้างอิง 
พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ). (2550). รจนา วิปัสสนานัยเล่ม 2. นครปฐม: ซีเอไอ      

เซ็นเตอร์ จำกัด. 
พระครูภาวนากิจสุนทร. (2562). ศึกษารูปแบบและกระบวนการสอนวิปัสสนากัมมัฎฐาน ใน

จังหวัดนครศรีธรรมราช. วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์, 6(3), 1586-1602. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2543). พุทธธรรมฉบับปรับปรุงและขยายความ. (พิมพ์ครั้งที่ 9). 

กรุงเทพมหานคร: โรงเพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระศรีธีรวงศ์ (สมัย สจฺจวโร). (2553). ศึกษาภยญาณ ในการปฏิบัติวิปัสสนาตามหลัก           

สติปัฏฐาน 4: เฉพาะกรณีการปฏิบัติวิปัสสนา 7 เดือน. ใน วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร
มหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระศร ีวรญาณ (ว ิ ) .  (2541) .  มาร ู ้จ ักว ิป ัสสนาก ัมม ัฏฐานสายพองหนอ ย ุบหนอ. 
กรุงเทพมหานคร: บริษัทสหธรรมิก. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มูลนิธิหลวงพ่อสดธรรมกายาราม. (2553). คู่มือปฏิบัติสมถวิปัสสนากัมมัฏฐาน 5 สาย, พุทโธ, 
อานาปานสติพอง - ยุบ,รูปนาม, สัมาอะระหัง. (พิมพ์ครั้งที่ 2). นครปฐม: บริษัท เพชร
เกษม พริ้นติ้ง กรุ๊ป จํากัด. 

 


