
การศึกษาวิเคราะห์วิธีการปฏิบัติวิปัสสนากัมมฏัฐาน 
ของพระครูภาวนานุศาสก์ (แป้น ธมฺมธโร)* 

AN ANALYTICAL STUDY OF THE METHOD OF INSIGHT 
DEVELOPMENT OF PHAKHRUBHÃVANÃNUSÃSAKA  

(PAN DHAMMADHARO) 
 

พระครูอุดมภาวนานุสฐิ (เสถียร จันทร์รวม) 
Phrakru Udompawananusit (Sathien Chanruam ) 

พระครูวิจิตรศีลาจาร 
Phrakru Wichitsilajarn  

สิทธิโชค ปาณะศรี 
Sitthichok Panasree  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช 
 Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nakhon Si Thammarat Campus, Thailand 

E-mail: pisit340@gmail.com 

 

บทคัดย่อ 
 การศึกษาวิจัยเรื่อง “การศึกษาวิเคราะห์วิธีการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานของพระครู
ภาวนานุศาสก์ (แป้น ธมฺมธโร)” มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาวิธีการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน
ที่ปรากฏในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาเถรวาท 2) ศึกษาวิธีการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานของ
พระครูภาวนานุศาสก์ (แป้น ธมฺมธโร) 3) วิเคราะห์วิธีการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานของพระครู
ภาวนานุศาสก์ (แป้น ธมฺมธโร) ดำเนินการศึกษาโดยวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ เน้นการศึกษา
เอกสาร นำเสนอข้อมูลแบบเชิงพรรณนา 
 ผลการวิจัยพบว่า 1) วิธ ีการปฏิบัติว ิปัสสนากัมมัฏฐานที ่ปรากฏในคัมภีร ์ทาง
พระพุทธศาสนาเถรวาท พบว่า แนวทางในการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา ได้แก่ หลักมหาสติปัฏ
ฐาน 4 ประกอบด้วย 1) การกำหนดพิจารณาเห็นกายในกาย 2) การกำหนดพิจารณาเห็น
เวทนาในเวทนา 3) การกำหนดพิจารณาเห็นจิตในจิต และ 4) การกำหนดพิจารณาเห็นธรรมใน

 
* Received 3 February 2020; Revised 13 February 2020; Accepted 20 February 2020 



68 | Vol.7 No.2 (February 2020)                      ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 เดือนกุมภาพนัธ์ 2563 

ธรรม  2) วิธีการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานของพระครูภาวนานุศาสก์ (แป้น ธมฺมธโร)  พบว่า 
การนำหลักการปฏิบัติตามหลักสติปัฏฐาน 4 อันเป็นการใช้สติ และปัญญา พิจารณากำหนดรู้ 
รูป นาม สภาวธรรมทางฐานของสติทั้ง 4 ฐาน คือ กาย เวทนา จิต ธรรม ตามความเป็นจริง จน
หยั่งรู ้ถึงความเปลี ่ยนแปลงของสภาวธรรมทั้งหลายว่า ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา  3) 
วิเคราะห์การสอนวิปัสสนากัมมัฏฐานของพระครูภาวนานุศาสก์ (แป้น ธมฺมธโร) พบว่า เน้น
สอนในอิริยาบถ 4 คือ อิริยาบถที่ 1 “การนั่งสมาธิ” ในอิริยาบถการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาการ
นั่งสมาธิ กำหนดทำสัมปชัญญะในการคู้แขนเข้า และเหยียดแขนออกแล้วตั้งสติกำหนดที่ปลาย
นิ้ว อิริยาบถที่ 2 “การยืนสมาธิ” ในอิริยาบถการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา การยืนสมาธิ อิริยาบถ
ที่ 3 “การเดินจงกรม” ในอิริยาบถการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน การเดินจงกรมที่ถูกลักษณะ 
อิริยาบถที่ 4 “การนอนสมาธิ” ในอิริยาบถการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานการนอน จุดเด่นของ
แนวคิด เน้นสอนในฐานทั้ง 4  
คำสำคัญ: วิธีการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน, พระครูภาวนานุศาสก์ (แป้น ธมฺมธโร) 
 

Abstract 
 This thesis entitled ‘An analytical study of the method of insight 
development of Phakhrubhãvanãnusãsaka (Pan Dhammadharo)’ has three 
objectives: 1) to study the methods of insight development of as appeared in 
Theravada Buddhist scriptures, 2) to study the method of insight development 
of Phakhrubhãvanãnusãsaka (Pan Dhammadharo), and 3) to analyze the method 
of insight development of Phakhrubhãvanãnusãsaka (Pan Dhammadharo). This is 
a qualitative research focusing on documentary analysis and the content analysis 
is also done by descriptive method. 
 In the research, it was found that: 1) According to the principle of insight 
development, it basically refers to the guideline for the mediation practice based 
on four foundations of mindfulness as follows: 1) contemplation of the body, 2) 
contemplation of the feeling, 3) contemplation of mind, and 4) contemplation 
of mind-objects. 2) In teaching the insight development given by 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                            Journal of MCU Nakhondhat | 69 

Phakhrubhãvanãnusãsaka (Pan Dhammadharo), it showed that he based his 
teaching method on four foundations of mindfulness where mindfulness and 
wisdom are volitionally used to contemplate on corporeality, abstract and mind-
objects based on the body, feeling, mind and mind-objects as they really are. 
Consequently, one can have insight of all states of nature that it is impermanent, 
suffering, and non-self. 3) As far as the method in teaching insight development 
given by Phakhrubhãvanãnusãsaka (Pan Dhammadharo) according to four 
foundations of mindfulness is concerned, it showed that while instructing he laid 
great emphasis on four kinds of posture: the first posture refers to ‘sitting 
meditation’ done under the posture of insight development where one is 
contemplating while sitting meditation through clear comprehension of 
stretching in and out by which mindfulness is fixed at the end of figure, the 
second posture refers to ‘standing mediation’ done under the posture of insight 
development while standing meditation, the third posture refers to ‘walking 
mediation’ done under the posture of insight development while walking 
mediation, the fourth posture refers to ‘sleeping mediation’ done under the 
posture of insight development. The strong point of the mentioned method.  
Keywords: Method of Insight Development, Phakhrubhãvanãnusãsaka (Pan 
Dhammadharo) 

 
บทนำ 
 หลักคำสอนในทางพระพุทธศาสนาเป็นหลักคำสอนเพ่ือให้รู้จักความจริงของชีวิต ตาม
ความเป็นจริงของโลกเพื่อให้ไม่ประมาทมัวเมาในโลกและชีวิต รู้จักมอง รู้จักพิจารณา รู้จัก
วางตัววางใจต่อความจริง ต่าง ๆ ที่มีอยู่ประจำในโลกและชีวิตของทุกคน ในการนำหลักคำสอน
ทางศาสนามาปฏิบัติ เป็นการบูรณาการจริยธรรม คุณธรรม และศีลธรรม มาใช้ในชีวิตจริง อัน
ก่อให้เกิดประโยชน์แก่ในการดำเนินชีวิตอย่างถูกต้อง เป็นการพัฒนาคุณภาพชีวิตของมนุษย์ที่
ต้องเริ่มด้วยการพัฒนาภายในจิตใจ โดยพิจารณาตรวจสอบภายในตนเอง ที่เรียกว่า “ปฏิบัติ



70 | Vol.7 No.2 (February 2020)                      ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 เดือนกุมภาพนัธ์ 2563 

กัมมัฏฐาน” เพราะเหตุว่า กัมมัฏฐานเป็นวิธีการฝึกฝนอบรมคนให้เจริญงอกงาม ให้เข้าถึง
สภาวธรรมตามที่เป็นจริง จิตที่ได้รับการฝึกฝนอบรมเป็นพื้นฐานที่มั่นคงดีแล้ว ย่อมปฏิบัติต่อสิ่ง
ทั้งหลายอย่างถูกต้อง ก่อให้เกิดความเจริญ และเป็นไปเพื่อการพัฒนาทั้งทางกาย ทางความ
ประพฤติ ทางสภาพจิตใจ และทางปัญญาเป็นลำดับขึ้นไป เป็นทางนำไปสู่อิสรภาพ และสันติ
สุขอย่างแท้จริงตามจุดมุ่งหมายสูงสุดทางพระพุทธศาสนานั่นเอง (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย
, 2539) คำสอนขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ได้ทรงแสดงวิธีปฏิบัติต่อจิต หรือการ
ฝึกฝนอบรมจิตไว้อย่างละเอียดลึกซึ้ง พร้อมทั้งแสดงอารมณ์อันเป็นองค์ประกอบที่สำคัญในการ
ฝึกจิต ที่เรียกว่า “อารมณ์ของกัมมัฏฐาน” แบบต่าง ๆ ไว้มากมาย ทั้งนี้เพ่ือให้เหมาะสมกับจริต 
ลักษณะอุปนิสัย และความสามารถของแต่ละบุคคล ซึ่งมีความแตกต่างกันวิธีการปฏิบัติต่าง ๆ 
เหล่านี้รวมลงในสติปัฏฐานที่พระพุทธองค์ตรัสเรียกว่า “ทางสายเอก” เป็นทางสายเดียว ในที่นี้
มีความหมายเป็น 4 นัย คือ 1) เป็นทางที่บุคคลผู้ละการเกี่ยวข้องกับหมู่คณะไปประพฤติธรรม
อยู่แต่ผู้เดียว 2) เป็นทางสายเดียวที่พระพุทธเจ้าทรงทำให้ เกิดขึ้น 3) เป็นข้อปฏิบัติที่มีอยู่ใน
ศาสนาเดียว คือ พระพุทธศาสนา (4) เป็นทางดำเนินไปสู่จุดหมายสูงสุดอย่างเดียว คือ พระ
นิพพาน (เอกายโน มคฺโค หรือ เอกายนมรรค) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 การปฏิบัติกัมมัฏฐานในพระพุทธศาสนา โดยมากผู้ปฏิบัติจะยึดหลักการตามที่ปรากฏ
ในมหาสติปัฏฐานสูตร ซึ่งถือว่า เป็นทางตรง และเป็นทางสายเดียวที่จะนำผู้ปฏิบัติไปสู่ความ
หลุดพ้นจากกิเลส และกองทุกข์ทั้งปวงได้ ดังพระพุทธพจน์ที่ว่า “ภิกษุทั้งหลายทางนี้เป็นทาง
สายเดียวเพ่ือความบริสุทธิ์ของเหล่าสัตว์ เพื่อล่วงโสกะ และปริเทวะเพื่อดับทุกข์ และโทมนัส 
เพ่ือบรรลุญายธรรม เพ่ือทำให้แจ้งนิพพาน ทางนี้คือ สติปัฏฐาน 4 สติปัฏฐาน4 มีอะไรบ้าง คือ 
ภิกษุในธรรมวินัยนี้ พิจารณาเห็นกายในกายอยู่. ..พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนาอยู่...พิจารณา
เห็นจิตในจิตอยู่...พิจารณาเห็นธรรมในธรรมอยู่ มีความเพียรเครื่องเผากิเลส มีสติ มีสัมปชัญญะ 
กำจัดอภิชฌา และโทมนัสในโลกได้” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)ข้อความที่ปรากฏ
ในมหาสติปัฏฐานสูตรทั้งหมด เป็นการรวบรวมหลักการปฏิบัติกัมมัฏฐานในพระพุทธศาสนาไว้
อย่างเป็นระบบ และเป็นหมวดหมู่ซึ่งสะดวกแก่การศึกษา และปฏิบัติหลักสติปัฏฐาน 4 มีทั้ง
สมถกัมมัฏฐาน และวิปัสสนากัมมัฏฐานในตัว กล่าวคือ สมถกัมมัฏฐาน กัมมัฏฐานเป็นอุบาย
สงบใจ และวิปัสสนากัมมัฏฐาน กัมมัฏฐานเป็นอุบายเรืองปัญญา เป็นวิธีฝึกจิตให้เกิดความรู้
แจ้งตามความเป็นจริง สมถกัมมัฏฐาน และวิปัสสนากัมมัฏฐานทั้ง 2 อย่างนี ้ แม้ว่าจะมี



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                            Journal of MCU Nakhondhat | 71 

จุดมุ่งหมายต่างกัน แต่ในทางปฏิบัติจริง ๆ แล้วต่างก็เกื้อกูลส่งเสริมซึ่งกันและกัน ข้อนี้ในคัมภีร์
พระไตรปิฎกกล่าวถึง ความสัมพันธ์กันของการปฏิบัติสมถะ และวิปัสสนาซึ่งเป็นบ่อเกิดแห่ง
อริยมรรค และเป็นหนทางทำลายสังโยชน์ และอนุสัยได้ 4 วิธี คือ (1) วิธีเจริญสมถะนำหน้า
วิปัสสนา (2) วิธีเจริญวิปัสสนานำหน้าสมถะ (3) วิธีเจริญสมถะและวิปัสสนาควบคู่กันไป และ 
(4) วิธีปฏิบัติเมื่อจิตถูกชักนำไปให้ไขว้เขวเพราะวิปัสสนู ปกิเลส (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 

2539) 
 แนวการสอนกัมมัฏฐานในประเทศไทยส่วนใหญ่ได้ถือตามแนวมหาสติปัฏฐานสูตรเป็นหลัก
สำคัญ และดำเนินตามวิธีแห่งการปฏิบัติสมถกัมมัฏฐาน และวิปัสสนากัมมัฏฐานทั้ง 4 แบบ แบบใด
แบบหนึ่ง ทั้งนี้ขึ ้นอยู่กับว่าสำนักไหนจะเน้นแบบใด จึงปรากฏว่า ในปัจจุบันได้มีแนวการสอน
กัมมัฏฐานที่หลากหลายในประเทศไทย แบ่งออกเป็นสาย 5 สาย คือ 1) สายพุทโธ วิธีที ่ใช้คำ
บริกรรมว่า “พุทโธ” (หมายถึง ผู้รู้ ผู้ตื่น ผู้เบิกบาน) เป็นหลักแต่มีบางแห่งนำคำบริกรรมนี้ไป
สัมพันธ์กับลมหายใจโดยขณะหายใจเข้าบริกรรมว่า “พุทธ” ขณะหายใจออก บริกรรมว่า “โธ” 
สายนี้ คือ หลวงปู่เสาร์ กนฺตสีโล และหลวงปู่มั่น ภูริทตฺโต ได้นำมาขยายผลสอนจนแพร่หลาย 
2) สายสติปัฏฐาน 4 คือ วิธีปฏิบัติที่ใช้สติกำหนดลมหายใจเข้าออกเป็นอารมณ์มีปรากฏใน
พระไตรปิฎก และนิยมปฏิบัติในกลุ่มชาวพุทธไทยด้วย มีพระธรรมโกศาจารย์ (เงื่อม อินฺทปญฺ
โญ) หรือรู้ที่รู้จักในนามพุทธทาสภิกขุ เป็นพระอาจารย์ใหญ่ 3) สายพอง-ยุบ การเจริญวิปัสสนา
ก็ คือ การกำหนดรูปที่เป็นอารมณ์ของวิปัสสนานั้น ได้แก่ รูปที่ลมหายใจกระทบ คือ ลมหายใจ
เข้า-ออกไปกระทบที่ใด ก็ให้กำหนดที่นั้น สายนี้พระอาจารย์อู โสภณมหาเถระ 4) สัมมา อะ
ระหัง วิธีทำสมาธิ วิธีทำสมถวิปัสสนาต้องมีบริกรรมภาวนากับบริกรรมนิมิต เป็นคู่กันบริกรรม
นิมิตให้กำหนดเครื่องหมายเข้าดวงใสเหมือนกับเพชรลูกที่เจียระไนแล้วไม่มีขนแมว โตเท่า
แก้วตา ผู้หญิงกำหนดเข้าปากช่องจมูกซ้าย ผู้ชายกำหนดเข้าปากช่องจมูกขวาอย่าให้ล้าให้
เหลื่อม สายนี้หลวงพ่อสด แห่งธรรมกาย 5) สายเคลื่อนไหว คือ วิธีปฏิบัติที่ใช้สติกำหนดการ
เคลื่อนไหวอิริยาบถในลักษณะต่าง ๆ การเจริญสติตามรูปสายการปฏิบัติของหลวงพ่อเทียน 
จิตฺตสุโภ มีลีลาการสอนเฉพาะตัวท่านโดยเน้นคำพูดที่เป็นอัตลักษณ์ และทำให้ผู้ฟังเกิดความ
เลื่อมใสศรัทธาแต่ละสาย แต่ละสำนักก็มีวิธีปฏิบัติกัมมัฏฐานที่เป็นแบบฉบับเฉพาะตนซึ่งรับการสืบ
ทอดมาจากบุรพาจารย์ วิธีการปฏิบัติกัมมัฏฐานของบุรพาจารย์ผู้เป็นต้นแบบแต่ละท่านก็มีความโดด
เด่นแตกต่างกันไป 



72 | Vol.7 No.2 (February 2020)                      ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 เดือนกุมภาพนัธ์ 2563 

 พระครูภาวนานุศาสก์ (แป้น ธมฺมธโร) ประธานอำนวยการสอนาสำนักวิปัสสนากัมมัฏฐาน 
สำนักปฏิบัติธรรมประจำจังหวัดนครศรีธรรมราช แห่งที่ 1 เป็นอาจารย์ผู้ปฏิบัติกัมมัฏฐานจึงนำ
วิธีการตามที่เคยปฏิบัติตามครูบาอาจารย์จนเป็นที่ประจักษ์แจ้งด้วยตนเองแล้วนำมาเผยแผ่ให้เป็น
แนวทางสำหรับอนุชนรุ่นหลังได้ปฏิบัติตามแนวทางการสอน และการปฏิบัติกัมมัฏฐานของท่าน มี
วิธีการที่น่าสนใจ คือ ท่านสอนโดยเน้นที่หลักสติปัฏฐาน 4 คือ กาย เวทนา จิต และ สภาวธรรม ส่วน
วิธีปฏิบัติวิปัสสนา คือ การเจริญสติแบบเคลื่อนไหวโดยใช้สติกำหนดอิริยาบถต่าง ๆ มีการนั่ง เดิน ยืน 
นอน และอิริยาบถย่อยต่าง ๆ คือ การเจริญสติในชีวิตประจำวัน โดยการกำหนดสติทุกขั้นตอนที่มีการ
เคลื่อนไหวสาระสำคัญของการเจริญกัมมัฏฐานแนวนี้ คือ ให้มีสติตื่นตัวเสมอ เมื่อมีสติสัมปชัญญะ
มากขึ้นให้มาดูจิตเพื่อรู้เท่าทันความคิดโดยไม่เผลอสติหลงเข้าไปในความคิดจนเกิดเป็นตัวตนขึ้นมา
ตามอำนาจของโมหะ แนวทางของท่านเป็นวิธีการปฏิบัติที่กำหนดลงไปตรง ๆ ที่การเคลื่อนไหว เป็นวิธี
ที่ตรง สั้น และได้ผลสามารถนำพาผู้ปฏิบัติดำเนินไปสู่ความดับทุกข์ เป็นวิธีที่ถูกต้องตามที่พระพุทธ
องค ์
 จากเหตุผลและความสำคัญที่กล่าวมา ผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะศึกษาเรื่อง วิเคราะห์
วิธีการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานของพระครูภาวนานุศาสก์ (แป้น ธมฺมธโร) เพ่ือทำความเข้าถึง
วิธีการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานที่ปรากฏในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาเถรวาท วิธีการปฏิบัติ
วิปัสสนากัมมัฏฐานของพระครูภาวนานุศาสก์ (แป้น ธมฺมธโร)  จากนั้น จึงวิเคราะห์วิธีการ
ปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานของพระครูภาวนานุศาสก์ (แป้น ธมฺมธโร)  ว่า มีวิธีการสอนและ
วิธีการปฏิบัติอย่างไร จากนั้นนำมาเป็นแนวทางในการปฏิบัติให้กับผู้ปฏิบัติสามารถเลือกวิธีการ
ปฏิบัติที ่เหมาะสมกับตน อันนำไปสู ่การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานที่ถูกต้องตามแนวทาง
พระพุทธศาสนาต่อไป 
 วัตถุประสงคก์ารวิจัย  
 1. เพื่อศึกษาวิธีการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานที่ปรากฏในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา
เถรวาท  
 2. เพื่อศึกษาวิธีการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานของพระครูภาวนานุศาสก์ (แป้น ธมฺมธ
โร) 
 3. เพื่อวิเคราะห์วิธีการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานของพระครูภาวนานุศาสก์ (แป้น 
ธมฺมธโร) 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                            Journal of MCU Nakhondhat | 73 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยมุ่งศึกษาข้อมูล
เชิงเอกสาร มีข้ันตอนดำเนินการวิจัย ดังนี้ 
 1. ศึกษาข้อมูลจากเอกสาร 
  1.1 เอกสารปฐมภูมิ (Primary Source) คือ คัมภีร์พระไตรปิฎกภาษาไทย 
ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 ในส่วนที่เกี่ยวข้องกับวิธีการปฏิบัติวิปัสสนา
กัมมัฏฐาน 
  1.2 เอกสารทุติยภูมิ (Secondary Source) จากอรรถกถา หนังสือ เอกสาร 
วารสาร วิทยานิพนธ์ บทความ และงานวิชาการอื่น ๆ ที่มีความเกี่ยวข้องกับเรื่องที่จะทำการ
วิจัย 
 2. ขั้นวิเคราะห์ข้อมูล 
  2.1 รวบรวมข้อมูลที่ได้จากแหล่งข้อมูลปฐมภูมิ และทุติยภูมิ  
  2.2 วิเคราะห์ข้อมูลที่ได้ศึกษามาตามวัตถุประสงค์ของการวิจัยที่ตั้งไว้ 
  2.3 สรุป อภิปรายผล และแสดงข้อเสนอแนะ 
  2.4 จัดทำเป็นเล่มวิทยานิพนธ์ที่สมบูรณ์  
 

ผลการวิจัย 
 การศึกษาวิจัยเรื่อง “การศึกษาวิเคราะห์วิธีการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานของพระครู
ภาวนานุศาสก์ (แป้น ธมฺมธโร)” มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาวิธีการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน
ที่ปรากฏในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาเถรวาท 2) ศึกษาวิธีการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานของ
พระครูภาวนานุศาสก์ (แป้น ธมฺมธโร) 3) วิเคราะห์วิธีการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานของพระครู
ภาวนานุศาสก์ (แป้น ธมฺมธโร) เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) เน้น
การศึกษาเอกสาร (Document Research) สรุปผลการวิจัยและข้อเสนอแนะจากการวิจัยได้ 
ดังนี้ 
 1. วิธีการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานที่ปรากฏในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาเถรวาท 
พบว่า หลักในการปฏิบัติวิปัสสนา คือ แนวทางในการดำเนินการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา ได้แก่ 
หลักมหาสติปัฏฐาน 4 อันประกอบด้วย 1) การกำหนดพิจารณาเห็นกายในกาย 2) การกำหนด



74 | Vol.7 No.2 (February 2020)                      ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 เดือนกุมภาพนัธ์ 2563 

พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนา 3) การกำหนดพิจารณาเห็นจิตในจิต และ 4) การกำหนด
พิจารณาเห็นธรรมในธรรม วิธีการปฏิบัติวิปัสสนา ได้แก่ การปฏิบัติตามหลักสูตรในมหาสติปัฏ
ฐาน 4 ซึ่งเป็นแบบอย่างที่ดีงาม และเป็นธรรมที่มีอุปการะมากที่สุด อันเป็นเหตุให้เกิดปัญญา
อันบริสุทธิ์อย่างแท้จริง และดับอาสวะกิเลสทุกอย่างให้หมดสิ้นไปจากจิตโดยสิ้นเชิง 
 2. วิธีการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานของพระครูภาวนานุศาสก์ (แป้น ธมฺมธโร) พบว่า 
การสอนวิปัสสนาภาวนาของพระครูภาวนานุศาสก์ (แป้น ธมฺมธโร) คือ การนำหลักการปฏิบัติ
ตามหลักสติปัฏฐาน 4 อันเป็นการใช้สติ และปัญญาพิจารณากำหนดรู้ รูป นาม สภาวธรรมทาง
ฐานของสติทั ้ง 4 ฐาน คือ กาย เวทนา จิต ธรรม ตามความเป็นจริง จนหยั ่งรู ้ถ ึงความ
เปลี่ยนแปลงของสภาวธรรมทั้งหลายว่า ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา โดยอาศัยอารมณ์เป็น
ทางให้กำหนดรู้อารมณ์ของวิปัสสนา ซึ่งมี 6 อย่าง ได้แก่ ขันธ์ 5 อายตนะ 12 ธาตุ 18 อินทรีย์ 
22 ปฏิจจสมุปบาท 12 และอริยสัจ 4 
 3. วิเคราะห์การสอนวิปัสสนากัมมัฏฐานของพระครูภาวนานุศาสก์ (แป้น ธมฺมธโร) 
พบว่า ตามหลักมหาสติปัฏฐานสูตร เน้นสอนในอิริยาบถ 4 คือ อิริยาบถที่ 1 “การนั่งสมาธิ” ใน
อิริยาบถการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาการนั่งสมาธิ กำหนดทำสัมปชัญญะในการคู้แขนเข้า และ
เหยียดแขนออกแล้วตั้งสติกำหนดที่ปลายนิ้วหรือที่กลางฝ่ามือ อิริยาบถที่ 2 “การยืนสมาธิ” ใน
อิริยาบถการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาการยืนสมาธิ อิริยาบถที่ 3 “การเดินจงกรม” ในอิริยาบถ
การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน การเดินจงกรมที่ถูกลักษณะ อิริยาบถที่ 4 “การนอนสมาธิ” ใน
อิริยาบถการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานการนอน จุดเด่นของแนวคิด เน้นสอนในฐานทั้ง 4 คือ 
ฐานพิจารณากายในกาย ฐานพิจารณาเวทนาในเวทนา ฐานการพิจารณาจิตในจิต และฐานการ
พิจารณาธรรมในธรรม ตลอดถึงการสอนปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานในอิริยาบถ 4 คือ อิริยาบถ
นั่ง อิริยาบถยืน อิริยาบถเดิน อิริยาบถนอน 

 
อภิปรายผล 
 1. วิธีการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานที่ปรากฏในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาเถรวาท จาก
การศึกษา หลักในการปฏิบัติวิปัสสนา คือ แนวทางในการดำเนินการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา 
ได้แก่ หลักมหาสติปัฏฐาน 4 อันประกอบด้วย (1) การกำหนดพิจารณาเห็นกายในกาย (2) การ
กำหนดพิจารณาเห็นเวทนาในเวทนา (3) การกำหนดพิจารณาเห็นจิตในจิต และ (4) การ



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                            Journal of MCU Nakhondhat | 75 

กำหนดพิจารณาเห็นธรรมในธรรมวิธีการปฏิบัติวิปัสสนา ได้แก่ การปฏิบัติตามหลักสูตรในมหา
สติปัฏฐาน 4 ซึ่งเป็นแบบอย่างที่ดีงาม และเป็นธรรมที่มีอุปการะมากที่สุด อันเป็นเหตุให้เกิด
ปัญญาอันบริสุทธิ์อย่างแท้จริง และดับอาสวะกิเลสทุกอย่างให้หมดสิ้นไปจากจิตโดยสิ้นเชิง 
 โดยวิปัสสนาภาวนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทนั้น คือ การทำให้เป็นขึ้น ทำให้
เกิดขึ้น ทำให้ชำนาญขึ้น และการรู้แจ้ง เห็นแจ้ง คือ ปัญญาที่รู้แจ้งในปัจจุบัน รูปนาม ไตร
ลักษณ์ มรรคผล นิพพาน ปัญญาที่รู ้แจ้งซึ่งวิสุทธิ์ 7 มีศีลวิสุทธิ์ เป็นต้น และปัญญาที่รู ้แจ้ง
ชำนาญในวิปัสสนาญาณ 16 มีนามรูปปริจเฉทญาณ เป็นต้น และมีปัจจเวกขณญาณ เป็นที่สุด 
โดยอาศัยธรรมที่เป็นองค์ประกอบ คือ วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา วิริยะ ทำให้นักปฏิบัติจดจ่อ
ในรูปนามปัจจุบันด้วยความเพียรทางกายและทางใจ สติ เป็นเครื่องระลึกรู้ตามกำหนดรูปนาม
อย่างต่อเนื่องไม่ขาดช่วง สมาธิ ทำให้จิตแนบชิดตั้งมั่นอยู่ในสภาวธรรมที่กำหนดรู้ด้วยสติ และ
ปัญญา ทำให้หยั่งเห็นลักษณะพิเศษของสภาวธรรมแต่ละอย่างได้ชัดเจน ธรรม 4 ประการนี้ จึง
เป็นเหมือนกล้องจุลทัศน์ที่ช่วยให้เหล่าสัตว์รู้เห็นตามความเป็นจริง สอดคล้องกับการศึกษาของ
บุญเรือง ทิพพอาสน์ ที่ได้ศึกษาวิจัย เรื่อง “ศึกษาการสอนสติปัฏฐาน 4 ตามแนวทางของโค
เอ็นก้ากับพระไตรปิฎก”ผลการวิจัย พบว่า การสอนสติปัฏฐาน 4 ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
พบว่า สติปัฏฐาน 4 เป็นวิธีการเดียวเท่านั้นที่จะยังบุคคลผู้ปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานให้สามารถ
ไปสู่เป้าหมายสูงสุดในทางพระพุทธศาสนาได้ คือ การดับทุกข์ได้อย่างมีประสิทธิภาพ และโดย
สิ้นเชิง แม้ว่าระยะเวลาในการปฏิบัติอาจจะแตกต่างกันบ้าง ซึ่งก็ขึ้นอยู่กับเหตุปัจจัยภายในตัวผู้
ปฏิบัติเองและปัจจัยแวดล้อมภายนอก เช่น พระวิปัสสนาจารย์ผู้ให้การอบรมด้านวิปัสสนา
กัมมัฏฐาน สถานที่ฝึกอบรม ระยะเวลาในการฝึกอบรม วิธีการฝึกอบรม เป็นต้น นอกจากนั้น
แล้ว ในเบื้องต้นผู้ปฏิบัติวิปัสสนาพึงรู้ความหมาย และความสำคัญของวิปัสสนาว่ามีนัยสำคัญ
อย่างไร และมีขอบเขตในการปฏิบัติเช่นไร เพ่ือป้องกันความเข้าใจผิดคลาดเคลื่อน (วิปลาส) ซึ่ง
จะต้องเกิดขึ้นแก่ผู้ปฏิบัติทุกคน เพียงแต่ว่าจะต้องดำเนินการให้ถูกต้อง มีวิธีการที่แน่นอน
เท่านั้น ประกอบกับจะต้องอาศัยท่านผู้รู้ทั้งนี้ สติปัฏฐาน 4 ถือเป็นแกนกลางของหลักปฏิบัติ
วิปัสสนาทุกสำนักในประเทศไทยและในต่างประเทศ เพราะเป็นคำสอนดั้งเดิมจากพระไตรปิฎก 
ส่วนพระวิปัสสนาจารย์ท่านใดจะนำไปประยุกต์ให้เหมาะสมในการอบรมสั่งสอน ก็เป็นเทคนิค
เฉพาะบุคคล แต่เมื ่อกล่าวโดยสรุปแล้วมี 4 ประการหลัก ได้แก่ (1) กายานุปัสสนา การ
พิจารณากายในกาย (2) เวทนานุปัสสนา การพิจารณาเวทนาในเวทนา (3) จิตตานุปัสสนา การ



76 | Vol.7 No.2 (February 2020)                      ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 เดือนกุมภาพนัธ์ 2563 

พิจารณาจิตในจิต (4) ธัมมานุปัสสนา การพิจารณาธรรมในธรรม โดยผู้พิจารณานั้น จะต้องมี
องค์พิจารณาอยู่เนือง ๆ 3 ข้อ คือ จะต้องมีความเพียร (อาตาปี) มีสติ ระลึกรู้อยู่เสมอ (สติมา) 
และสัมปชัญญะ (สัมปชาโน ความรู้สึกตัวทุกขณะ) คอยกำกับ ซึ่งเป็นเครื่องมือสำคัญอย่าง
ยิ่งยวด หากบุคคลปฏิบัติได้อย่างสม่ำเสมอแล้ว ผลที่ได้ก็ คือ สามารถที่จะกำจัดหรือทำลาย
อภิชฌาและโทมนัสทั้งปวงออกไปจากจิตใจของตนเองได้ (บุญเรือง ทิพพอาสน์, 2554) 
 ส่วนแนวทางการสอนวิปัสสนาของโคเอ็นก้า พบว่า ไม่มีขั้นตอนที่ซับซ้อน และไม่มี
พิธีกรรมมาเกี่ยวข้องเพียงแต่ผู้ปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน พึงสำเหนียกกำหนดรู้ในสติปัฏฐาน 4 
อย่างใดอย่างหนึ่ง เช่น กำหนดรู ้ในสติปัฏฐาน 4 รู ้ลมหายใจเข้า และออกแต่ไม่ต้องมีคำ
บริกรรม เมื่อผู้ปฏิบัติจนชำนาญแล้ว ก็จะเกิดปฏิเวธธรรมขึ้นมาภายในเป็นเรื ่องเฉพาะตน 
ระยะเวลาที่ใช่ฝึกวิปัสสนามีหลักสูตร 3 วันและ 10 วันเหมาะแก่ทุกเพศทุกวัย แต่เมื่อพิจารณา
จากเป้าหมายในการปฏิบัติวิปัสสนาแล้ว เหมือนกันทั้งในพระไตรปิฎกและของโคเอ็นก้า 
กล่าวคือ การแก้ปัญหาให้ตนเองได้และสามารถท่ีจะหลุดพ้นจากทุกข์ท้ังปวงได้ 
 2. วิธีการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานของพระครูภาวนานุศาสก์ (แป้น ธมฺมธโร)  จาก
การศึกษาพบว่า การสอนวิปัสสนาภาวนาของพระครูภาวนานุศาสก์ (แป้น ธมฺมธโร) คือ การนำ
หลักการปฏิบัติตามหลักสติปัฏฐาน 4 อันเป็นการใช้สติ และปัญญาพิจารณากำหนดรู้ รูป นาม 
สภาวธรรมทางฐานของสติทั้ง 4 ฐาน คือ กาย เวทนา จิต ธรรม ตามความเป็นจริง จนหยั่งรู้ถึง
ความเปลี่ยนแปลงของสภาวธรรมทั้งหลายว่า ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตาโดยอาศัยอารมณ์
เป็นทางให้กำหนดรู้อารมณ์ของวิปัสสนา ซึ่งมี 6 อย่าง ได้แก่ ขันธ์ 5 อายตนะ 12 ธาตุ 18 
อินทรีย์ 22 ปฏิจจสมุปบาท 12 และอริยสัจ 4 การสอนวิปัสสนาจะให้ได้ผลนั้น พระพุทธองค์
ทรงใช้วิธีการสอน 4 แบบ คือ การบรรยาย การสนทนา การตอบคำถาม และการวางกฎ
ข้อบังคับ รวมทั้งเทคนิควิธีการสอน คือ การยกอุทาหรณ์สอนใจ การสอนโดยอุปมาการใช้
อุปกรณ์การสอน การสาธิตทำเป็นตัวอย่าง การใช้คำ หรือภาษาที่สละสลวย รวมทั้งอุบายอัน
เนื่องด้วยตัวผู้ปฏิบัติว่า มีจริตนิสัยอย่างไรรู้จังหวะและโอกาสที่จะสามารถรับฟังได้ และเมื่อมี
ปัญหาเกิดขึ้นก็สามารถพลิกสถานการณ์แก้ไขปัญหาเฉพาะหน้าได้ ดังนั้น ผู้สอนจึงควรรู้จัก
เลือกใช้วิธีการให้เหมาะสมกับผู้เข้ามาศึกษาปฏิบัติเพื่อให้เกิดผลสำเร็จตามที่ตั้งไว้ สอดคล้อง
กับการศึกษาของพระมหาสามารถ อธิจิตฺโต (มนัส) ได้ศึกษาวิจัยเรื่อง“ศึกษาการบรรลุธรรม
ด้วยการเจริญสติปัฏฐาน 4 ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท”ผลการวิจัย พบว่า การจะบรรลุ



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                            Journal of MCU Nakhondhat | 77 

ธรรมได้ต้องเจริญสมถะ และวิปัสสนาภาวนาเพื่อให้เกิดวิปัสสนาปัญญามัคคปัญญาผลปัญญา
ตามหลักการเจริญสติปัฏฐาน 4 คือ การกำหนดรู้รูป และนามให้เห็นเป็นไตรลักษณ์ตามความ
เป็นจริงเมื่อเจริญสติปัฏฐาน 4 ก็เท่ากับว่าได้เจริญโพธิปักขิยธรรม 37 ประการไปพร้อม ๆ กับ
สติ และสัมปชัญญะสมถะ และวิปัสสนาจึงเป็นธรรมที่ต้องเจริญทำให้เกิดขึ้นเป็นอย่างยิ่ง เมื่อ
วิปัสสนาญาณแก่กล้าไปตามลำดับขึ้นไปสู่วิปัสสนาวิถีตั้งแต่อุทยัพพยญาณพ้นจากวิปัสสนูปกิ
เลส 10 ประการจนถึงสังขารเบกขาญาณเห็นนิพพานขึ้นสู่อนุโลมจิตโคตรภูจิตสมถะ และ
วิปัสสนามีกำลังเสมอกันผู้ปฏิบัติก็จะสามารถบรรลุธรรมสำเร็จเป็นพระอริยบุคคล พ้นจากบ่วง
แห่งมารได ้(พระมหาสามารถ อธิจิตฺโต (มนัส), 2554) 
 3. วิเคราะห์การสอนวิปัสสนากัมมัฏฐานของพระครูภาวนานุศาสก์ (แป้น ธมฺมธโร) 
จากการวิเคราะห์ ทำให้ทราบว่า การกำหนดพิจารณาเห็นกายในกายแห่งกายานุปัสสนาสติปัฏ
ฐาน คือ เมื่อรู้ก็ลงมือปฏิบัติแล้วก็จะเข้าใจจากญาณ ปัญญา การเห็นด้วยปัญญานี้เรียกว่า เห็น
กายในกายนี้ หมายถึง อุปาทานขันธ์ทั้ง 5 คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ เวทนาย่อลง
เป็น 2 คือ เวทนาทางกายอย่างหนึ่ง เวทนาทางใจอย่างหนึ่ง การเจริญวิปัสสนาจึงให้การ
กำหนดหยั่งรู้ให้อุปาทานของเวทนาให้ดับ การเกิดขึ้นของเวทนามีผัสสะเป็นปัจจัย  สุขเวทนา 
เป็นเหตุให้เกิดกามฉันท์ (ความพอใจในกาม) และเกิดกามราคะ (ความกำหนัด เกิดยินดี หรือ
อยากได้ในสิ่งที่ต้องการ) ทุกขเวทนา เป็นเหตุให้เกิด โทมนัส คือ ความไม่สบายใจ โดยเฉพาะ
คำว่า ทุกข์ ซึ่งใคร ๆ ก็กลัวความทุกข์กันทั้งนั้น แต่คำว่าทุกข์นี้ ไม่ได้หมายถึง การเจ็บปวด
อย่างที่เราคิดเท่านั้น ซึ่งหมายถึง สิ่งที่ไม่ต้องใจเรา อุเบกขา ได้แก่ การเป็นกลาง ๆ คือ ไม่ทุกข์
ไม่สุข อุเบกขา เป็นอารมณ์ของการเจริญฌาน หรือสมาบัติ ซึ่งเป็นเหตุให้เกิดโมหะ คือ ความ
หลง โมหะนั้น จึงเป็นผลให้เกิดอวิชชา คือ ความไม่ รู้จักทุกข์ไม่รู้จักสุข เป็นผู้หลงตัวเอง ซึ่งเป็น
สังโยชน์ละเอียดหรือประณีต การเจริญวิปัสสนาต้องกำหนดเห็นจิตภายใน และจิตภายนอก
ด้วย จิตใน ไดแ้ก่ จิตที่เกิดข้ึนในภวังคจิตซึ่งอยู่ในภายในของมโนสัมผัส การจะเห็นจิตในได้ต้อง
เข้าใจเรื ่องมนายตนะ คือ อายตนะของใจ ซึ่งเป็นตัวสมุทัย คือ ที่เกิดขึ้นของจิตนอก หรือ
ธรรมารมณ์ การที่ธรรมารมณ์จะเกิดต้องผ่านมนายตนะ หรือมโนสัมผัส (ใจ) เพราะการสัมผัส
จึง เป็นปัจจัยให้ธรรมารมณ์เกิดขึ้น ตัวจิตใน ได้แก่ วิญญาณ คือ สภาพที่รับรู้อยู่ภายในจิต 
ภายในมโนสัมผัส หรือภายในหัวใจ จิตนอก ได้แก่ จิตที่เกิดขึ้นในภวังคจิตภายนอก หรือ
ภายนอกของหัวใจ ส่วนการเห็นธรรมในธรรม ได้แก่ ผู้ปฏิบัติธรรมจะต้องเห็นธรรมที่เป็นสมมติ



78 | Vol.7 No.2 (February 2020)                      ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 เดือนกุมภาพนัธ์ 2563 

กับธรรมที่เป็นปรมัตถ์ เพราะธรรม 2 อย่างนี้อยู่คู่กัน และทิ้งกันไม่ได้ มหาภูตรูป 4 เป็นธรรม
ภายนอก มีธาตุดิน น้ำ ไฟ ลม เป็นธรรมภายนอกที่เป็นธรรมสมมุติ ส่วนธรรมภายใน เป็น
ปรมัตถ์สัจจะเป็นความจริงโดยปรมัตถ์ ผู้ปฏิบัติธรรมเห็นธรรมในธรรม คือ เห็นรูปธรรม เวทนา
ธรรม สัญญาธรรม สังขารธรรม และวิญญาณธรรม หรือเรียกว่า เห็นขันธ์ 5 เป็นธรรมในธรรม 
ผู้ปฏิบัติต้องมี อาตาปี คือ มีความเพียรเผากิเลสให้เร้าร้อน และมีสมฺปชาโน คือ มีสัมปชัญญะ  
ความรู้สึกกำหนดอยู่ในฐานทั้ง 4  
 การสอนวิปัสสนากัมมัฏฐานของพระครูภาวนานุศาสก์ (แป้น ธมฺมธโร) ตามหลักมหา
สติปัฏฐานสูตร เน้นสอนในอิริยาบถ 4 คือ อิริยาบถที่ 1 “การนั่งสมาธิ” ในอิริยาบถการปฏิบัติ
วิปัสสนาภาวนาการนั่งสมาธิ กำหนดทำสัมปชัญญะในการคู้แขนเข้า และเหยียดแขนออกแล้ว
ตั้งสติกำหนดที่ปลายนิ้วหรือที่กลางฝ่ามือ อิริยาบถที่ 2 “การยืนสมาธิ” ในอิริยาบถการปฏิบัติ
วิปัสสนาภาวนา การยืนสมาธิ อิริยาบถที่ 3 “การเดินจงกรม” ในอิริยาบถการปฏิบัติวิปัสสนา
กัมมัฏฐาน การเดินจงกรมที่ถูกลักษณะ อิริยาบถที่ 4 “การนอนสมาธิ” ในอิริยาบถการปฏิบตัิ
วิปัสสนากัมมัฏฐานการนอน 
 จุดเด่นของแนวคิดและแนวทางการสอนของพระครูภาวนานุศาสก์ (แป้น ธมฺมธโร) 
เน้นสอนในฐานทั้ง 4 คือ ฐานพิจารณากายในกาย ฐานพิจารณาเวทนาในเวทนา ฐานการ
พิจารณาจิตในจิต และฐานการพิจารณาธรรมในธรรม ตลอดถึง การสอนปฏิบัติวิปัสสนา
กัมมัฏฐานในอิริยาบถ 4 คือ อิริยาบถนั่ง อิริยาบถยืน อิริยาบถเดิน อิริยาบถนอน สอดคล้องกับ
การศึกษาของแม่ชีศิริวรรณ จำเนียรบุญ ที่ได้ศึกษาวิจัยเรื ่อง “รูปแบบและวิธีการปฏิบัติ
กัมมัฏฐานของพระอธิการสนอง กตปุญฺโญ” ผลการวิจัย พบว่า ผลของสมถกัมมัฏฐานและ
วิปัสสนากัมมัฏฐานที่มีต่อผู้มีศรัทธาในพระพุทธศาสนาที่มีศรัทธาในการปฏิบัติตามทำให้
หลักธรรม และวิธีการปฏิบัติมีความนิยมเป็นที่แพร่หลายในการเผยแผ่ การทำกัมมัฏฐานโดยใช้
สติปัฏฐาน 4 คือ ลมหายใจเข้าบริกรรมว่า “พุทธ”ลมหายใจออกบริกรรมว่า “โธ” ในการ
กำหนดจิตในทุก ๆ อิริยาบถโดยการยืนอย่างมีสติ การเดินอย่างมีสติ การนั่งอย่างมีสติ และการ
นอนอย่างมีสติพิจารณาเป็นส่วน ๆ ไปให้กำหนดรู้ทั้งอาการ 32 เรียกว่า สัมปชาโน มีสติรู้ตัวทั่ว
พร้อมทั้งกายเบื้องบนถึงเบื้องล่างให้พิจารณาทุกข์ มีความเข้าใจในหลักของสติปัฏฐาน โดย
สมควรแก่ผู้เข้ารับการปฏิบัติสมถกัมมัฏฐานและวิปัสสนากัมมัฏฐาน (แม่ชีศิริวรรณ จำเนียรบุญ
, 2550)  



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                            Journal of MCU Nakhondhat | 79 

สรุป 
 วิธีการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานที่ปรากฏในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาเถรวาท ได้แก่ 
หลักมหาสติปัฏฐาน 4 ประกอบด้วย 1) การกำหนดพิจารณาเห็นกายในกาย 2) การกำหนด
พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนา 3) การกำหนดพิจารณาเห็นจิตในจิต และ 4) การกำหนด
พิจารณาเห็นธรรมในธรรม วิธีการปฏิบัติวิปัสสนา ตามหลักสูตรในมหาสติปัฏฐาน 4 ถือเป็น
แบบอย่างที่ดีงามและเป็นธรรมที่มีอุปการะมากที่สุด อันเป็นเหตุให้เกิดปัญญาอันบริสุทธิ์อยา่ง
แท้จริง และดับอาสวะกิเลสทุกอย่างให้หมดสิ้นไปจากจิตโดยสิ้นเชิง 
 วิธีการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานของพระครูภาวนานุศาสก์ (แป้น ธมฺมธโร)  เป็นการ
สอนวิปัสสนาโดยการนำหลักการปฏิบัติตามหลักสติปัฏฐาน 4 อันเป็นการใช้สติและปัญญา
พิจารณากำหนดรู้ รูป นาม สภาวธรรมทางฐานของสติทั้ง 4 ฐาน คือ กาย เวทนา จิต ธรรม 
ตามความเป็นจริง จนหยั่งรู้ถึงความเปลี่ยนแปลงของสภาวธรรมทั้งหลายว่า ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ 
เป็นอนัตตา โดยอาศัยอารมณ์เป็นทางให้กำหนดรู้อารมณ์ของวิปัสสนา ซึ่งมี 6 อย่าง ได้แก่ 
ขันธ์ 5 อายตนะ 12 ธาตุ 18 อินทรีย์ 22 ปฏิจจสมุปบาท 12 และอริยสัจ 4 
 การสอนวิปัสสนากัมมัฏฐานของพระครูภาวนานุศาสก์ (แป้น ธมฺมธโร) เน้นสอนใน
อิริยาบถ 4 คือ อิริยาบถที่ 1 “การนั่งสมาธิ” ในอิริยาบถการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาการนั่ง
สมาธิ กำหนดทำสัมปชัญญะในการคู้แขนเข้า และเหยียดแขนออกแล้วตั้งสติกำหนดที่ปลายนิ้ว
หรือที่กลางฝ่ามือ อิริยาบถที่ 2 “การยืนสมาธิ” ในอิริยาบถการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาการยืน
สมาธิ อิริยาบถที่ 3 “การเดินจงกรม” ในอิริยาบถการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน การเดิน
จงกรมที่ถูกลักษณะ อิริยาบถที่ 4 “การนอนสมาธิ” ในอิริยาบถการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน
การนอน จุดเด่นของแนวคิด เน้นสอนในฐานทั้ง 4 คือ ฐานพิจารณากายในกาย ฐานพิจารณา
เวทนาในเวทนา ฐานการพิจารณาจิตในจิต และฐานการพิจารณาธรรมในธรรม ตลอดถึงการ
สอนปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานในอิริยาบถ 4 คือ อิริยาบถนั่ง อิริยาบถยืน อิริยาบถเดิน 
อิริยาบถนอน 
 
 
 
 



80 | Vol.7 No.2 (February 2020)                      ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 เดือนกุมภาพนัธ์ 2563 

ข้อเสนอแนะ 
 1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
  1.1 จะได้มีสอนหลักการปฏิบัติว ิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติปัฏฐาน 
4 บุคคลในองค์กรต่าง ๆ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในองค์กรทางด้านการศึกษา การกีฬาธุรกิจราชการ
และในองค์กรที่ผู้บริหารหรือผู้ปฏิบัติงานซึ่งมีโอกาสเกิดความเครียดอันเนื่องมาจากภาระหน้าที่
ของตน 
  1.2 ควรส่งเสริมสนับสนุนหรือสร้างสำนักปฏิบัติธรรมที่สอนให้ปฏิบัติ
วิปัสสนากรรมฐานตามหลักสติปัฏฐาน 4 อันทำให้คนในสังคมมีคุณธรรมและสุขภาพกาย
สุขภาพจิตที่ดี 
  1.3 ควรจัดหลักสูตรทางการศึกษาในระดับประถมศึกษาและมัธยมศึกษา ให้
มีการปฏิบัติวิปัสสนาตามแนวสติปัฏฐาน 4 ควบคู่การเรียนในห้อง และความสามารถทางการ
ศึกษา  
 2. ข้อเสนอแนะเชิงปฏิบัติการ 
  2.1 คนที่มีหน้าที่ในการสอนหรือปรารถนาคุณธรรมชั้นสูง หรือคุณประโยชน์
จากการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน ตามแนวสติปัฏฐาน 4 ควรฝึกปฏิบัติอย่างสม่ำเสมออย่าง
น้อย 1 เดือน จึงจะได้มีความชำนาญและได้รับผลของการฝึก 
  2.2 คนทั่วไปทุกคนควรฝึกการพิจารณาร่างกาย เวทนา จิต และธรรม เพ่ือจะ
ได้ไม่ตกอยู่ในความประมาทมัวเมาในชีวิต 
 3. ข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัยครั้งต่อไป 
  3.1 ศึกษาการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามแนวสติปัฏฐาน 4 ไปประยุกต์ใช้
ในชีวิตประจำวัน 
  3.2 ศึกษาการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตามแนวสติปัฏฐาน 4 เพื่อพัฒนาจิต
ของผู้ป่วยโรคร้ายแรงตามโรงพยาบาลต่าง ๆ  
 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                            Journal of MCU Nakhondhat | 81 

เอกสารอ้างอิง 
บุญเรือง ทิพพอาสน์. (2554). ศึกษาการสอนสติปัฏฐาน 4 ตามแนวทางของโคเอ็นก้ากับ

พระไตรป ิฎก. ใน ว ิทยาน ิพนธ ์พ ุทธศาสตรมหาบ ัณฑ ิตบ ัณฑ ิต สาขาว ิชา
พระพุทธศาสนา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาสามารถ อธิจิตฺโต (มนัส). (2554). ศึกษาการบรรลุธรรมด้วยการเจริญสติปัฏฐาน 4 ใน
คัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท. ใน วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชา
พระพุทธศาสนา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

แม่ชีศิริวรรณ จำเนียรบุญ. (2550). ศึกษารูปแบบและวิธีการปฏิบัติกัมมัฏฐานของพระอธิการ
สนอง กตปุญฺโญ วัดสังฆทาน จังหวัดนนทบุรี. ใน วิทยานิพนธ์พุทธศาสมหาบัณฑิต 
สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 
 


