
พุทธธรรม : การเปดิประตูสู่การสื่อสารทางการเมืองไทยปัจจุบัน* 
BUDDHIST MORALITY: NEXT STEP TO THE CURRENT THAI 

POLITICAL COMMUNICATION 
 

ไพรัตน์ ฉิมหาด 
Pairat Chimhad 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช  
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nakhon Si Thammarat Campus, Thailand 

พิชิต ปุริมาตร 
Pichit Purimart 

เบญญาภา อัจฉฤกษ ์
 Benyapa Atcharoek 

 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครราชสีมา  
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nakhon Ratchasima Campus, Thailand 

E-mail: joybenyapa@hotmail.com 

 

บทคัดย่อ 
 หลักการของการสื่อสารทางการเมืองประกอบด้วย การถ่ายทอดข้อมูลและข่าวสาร
ทางการเมืองหรือแลกเปลี่ยนข่าวสารข้อมูลอันเกี่ยวกับการเมืองโดยตรง ระหว่างสมาชิกใน
ระบบการเมือง ทั้งในแง่ของปัจเจกบุคคล และคณะบุคคลกับรัฐบาล ซึ่งอาจเป็นได้ทั้งการ
สื่อสารระหว่างสถาบันการเมืองต่าง ๆ เช่น รัฐบาล สภาผู้แทนราษฎร์ พรรคการเมือง กลุ่ม
ผลประโยชน์ต่าง ๆ กับประชาชน การสื่อสารระหว่างนักการเมืองกับประชาชน และระหว่าง
นักการเมืองกับสถานบันทางการเมืองไปยังส่วนอื่น ๆ ของระบบการเมือง ดังนั้น หลักการ
สื่อสารทางการเมืองในภาวะวิกฤตจึงเป็นที่จะต้องนำเสนอข้อมูลที่ทำให้คู่กรณีหรือคนที่มีส่วน
ได้ส่วนเสียเกิดความไว้วางใจโดยอาศัยวิธีการเต็มไปด้วยความเมตตากรุณา โดยการสื่อสารนั้น
จะต้องไม่ดำรงอยู่บนฐานของผลประโยชน์ที่ตนจะพึงได้ โดยไม่สนใจความเป็นไปของสังคมแต่
ประการใด พุทธธรรมในการสื่อสาร จากหลักคำสั่งสอนของพระพุทธองค์ท่ีว่าด้วยการสื่อสารใน

 
* Received 20 January 2020; Revised 1 February 2020; Accepted 16 February 2020 



2 | Vol.7 No.2 (February 2020)                       ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 เดือนกุมภาพนัธ์ 2563 

ด้านกระบวนการสื่อสาร ล้วนเป็นหลักการที่ล้ำลึกที่สร้างสรรค์ให้  การสื่อสารมีประสิทธิภาพ 
ทั้งนี้ หลักคำสั่งสอนว่าด้วยการสื่อสารของพระพุทธองค์ยังครอบคลุมถึงหลักจรรยาบรรณ และ
จริยธรรมของการสื่อสารอีกด้วย สังคมไทยได้นำการสื่อสารตามแนวพุทธศาสนานี้มาใช้ การ
สื่อสารทางการเมืองก็จะเป็นหลักการสื่อสารที่ช่วยให้บุคคลมีความสุข มีความสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน 
และเป็นหลักการสื่อสารที่ช่วยให้สังคมทุกระดับได้คงไว้ซึ่งสันติสุข เมื่อประชาชนมีพฤติกรรม
การรับรู้ข่าวสารทาง การเมือง และความรู้ทางการเมืองในระดับที่มากขึ้นจากช่องทางการ
สื่อสารดังกล่าว จะส่งผลต่อการมี ส่วนร่วมทางการเมืองการปกครองท้องถิ่นมากขึ้นตามไปด้วย 
คำสำคัญ: พุทธธรรม, การสื่อสาร, การเมืองไทย 
 

Abstracts 
 Principle of political communication consisting transferring the political 
information and news or exchanging the news or information that related political 
directly bout the individual and the person group with the government. It might 
be an interactive communication of the political institutes such as the 
government, House of Representatives, political parties, various interest groups 
and public, communication between politicians and public and between the 
politicians and the political institutions to other parts of the political system. 
Therefore, principle of communication in the crisis is demonstrating the 
information about the both sides or the stakeholders, propose to trust based on 
mercy and kindness. The communication shall not be based on self-benefit 
without caring the society circumstance. The Buddhist morality in communication 
by the Buddha mentioned that the communication by processing is the deeply 
principle make the efficiency communication. In addition to doctrine of the 
Buddha about communication is covered the principle of moral and ethics. Thai 
society follows these principles, the political communication also be a principle 
that assist the individual gain more happiness, good relationship with each other 
and it is a principle that assist all level of society to maintain the peace. That is 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                             Journal of MCU Nakhondhat | 3 

when people has performance in acknowledgement political information and 
knowledge politics in height level from opportunity this community. Upon 
political participation local government height too 
Keywords: Buddhist, Communication, Thai Political 
 

บทนำ 
 ในประวัติศาสตร์การสื่อสารนั้นนักวิชาการทางด้านการสื่อสารได้ให้ทัศนะว่า  มนุษย์มี
การสื่อสารที่เปลี่ยนแปลงครั้งสำคัญ ๆ 4 ครั้งด้วยกัน กล่าวคือ ในครั้งที่ 1 เมื่อมนุษย์เริ่มมี
ภาษาพูด และมีวัฒนธรรมโดยการเล่าสืบต่อกันมา ครั้งที่ 2 เมื่อมนุษย์มีภาษาเขียน และ
ถ่ายทอดวัฒนธรรมโดยการเขียน ครั้งที่ 3 เมื่อมีเทคโนโลยีทางการพิมพ์เกิดขึ้นทำให้สามารถ
เผยแพร่ความรู้ต่าง ๆ ออกไปสู่มวลชนได้เป็นจำนวนมาก ครั้งที่ 4 คือยุคที่มีการเกิดขึ้นของอี
เล็กโทรนิกส์ดิจิตอล (Anura Goonasekara, 1997) ซึ่งการปฏิวัติแต่ละครั้งล้วนส่งผลให้เกิด
ลักษณะทางวัฒนธรรมใหม่ที่สืบเนื่องมาจากการปฏิวัติครั ้งที่ผ่าน ๆ มา ซึ่งก่อให้เกิดการ
เปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ และสังคม เพราะการสื่อสารมีอิทธิพลต่อวิถีทางที่สังคมจะจัดการ
กับการผลิต และการกระจายความมั่งคั่ง ตลอดจนวิถีทางในการปกครอง (กาญจนา แก้วเทพ, 
2541) 
 ดังนั้น ตลอดระยะเวลาหลายปีที่ผ่านมา ได้ทำให้เกิดปรากฏการณ์การเข้ามีส่วนร่วม
ทางการเมือง และมีอิทธิพลต่อสังคมเป็นอย่างมาก ซึ่งการสื่อสารทางการเมืองที่ผ่านช่องทาง
ต่าง ๆ ได้กลายเป็นตัวแปรหนึ่งของการเปลี่ยนผ่าน ที่สามารถนำพาสถานการณ์บ้านเมือง
ให้ก้าวไปสู่การเปลี่ยนแปลงต่าง ๆ ได้ ไม่ว่าจะเป็นการทำให้ปัญหาการเมืองคลี่คลายลง หรือ
ก่อปัญหาให้ขยายตัวทวีความรุนแรงเพิ่มขึ้น จนกลายเป็นวิกฤตความขัดแย้งทางการเมืองของ
สังคมและบางสถานการณ์ก็ได้พัฒนาไปสู่ความรุนแรงในที่สุด ดังตัวอย่าง วิกฤตความขัดแย้ง
ทางการเมือง พ.ศ. 2549-2553 ที่เกิดขึ้น ซึ่งอาจกล่าวได้ว่า เป็นวิกฤตการณ์ทางการเมืองที่
แตกต่างจากวิกฤตการณ์ทางการเมืองในอดีต โดยวิกฤตการณ์ทางการเมืองในอดีตที่ผ่านมา
พบว่าเป็นความขัดแย้งระหว่างประชาชน นิสิตนักศึกษา กับ ฝ่ายทหารและรัฐ ส่วนใหญ่เป็นไป
โดยมีว ัตถุประสงค์เพื ่อต่อต้านเผด็จการรัฐบาลท ห า ร  แ ล ะ ต้องการรัฐธรรมนูญที่เป็น
ประชาธิปไตย 



4 | Vol.7 No.2 (February 2020)                       ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 เดือนกุมภาพนัธ์ 2563 

 หลักจริยธรรมในทางพุทธศาสนานั้นจะเป็นสิ่ งสำคัญในการขัด เกลาบุคคลให้
ทำหน้าที่  ๆ ได้รับมอบหมายโดยตระหนักถึ งคุณธรรม และพุทธจริยธรรมในการ
บริหารงานทางการ เมื อ งที่ ตนต้ อง เป็ นสื่ อกลางนำข่ า วสารนั้ น ไปสู่ สั งคม  พุทธ
ศาสนาจึงมี เนื้ อหาสาระ อันเป็นประโยชน์อย่างยิ่งต่อการนำมาบูรณาการเพ่ือประยุกต์ใช้ใน
การแก้ปัญหาการสื่อสารทางการเมือง ซึ่งการนำเอาคุณค่ าทางพุทธจริ ยธรรมมา เป็น
ตัวชี้ วัดทางพุทธศาสนา อันเป็นสาระสำคัญของวัฒนธรรมชุมชนปลูกฝังแก่ปัจเจกบุคคล 
และกลุ่มบุคคลในสังคม จะก่อให้เกิดประโยชน์อย่างยิ่ง เพราะเป็นการนำสิ่งดีที่มีอยู่มาใช้อย่าง
เป็นรูปธรรม ผู้ศึกษาจึงมีความประสงค์ที่จะทำการศึกษาเรื่อง “จริยธรรมกับการสื่อสารทาง
การเมือง” โดยตระหนักว่าถ้าสถาบันทางการเมืองทั้งภาครัฐและภาคประชาสังคมได้นำเอา
แนวทางจริยธรรมมาใช้ให้เป็นประโยชน์ในการสื่อสารทางการเมืองก็จะก่อให้เกิดการสื่อสาร
ทางการเมืองที่ดีข้ึนได ้
 

พุทธโอวาท : กุญแจเปิดประตูสู่การสื่อสาร 
 พุทธศาสนาเป็นศาสนาของพระพุทธองค์ซึ่งกำเนิดมานานกว่า 2 ,554 ปี ในชมพูทวีป 
หรือประเทศอินเดีย ภายหลังจากที ่เจ้าชายสิทธัตถะได้เสด็จออกผนวชจากศากยวงศ์ 
จุดมุ่งหมายของพระองค์ ก็เพื่อแสวงหาทางหลุดพ้นจากความทุกข์ โดยเวลาแสวงหาความรู้ถึง 
6 ปี ตรัสรู้อนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณที่ทรงค้นพบทางหลุดพ้นจากความทุกข์ทั้งปวง ในวันขึ้น 
15 ค่ำ เดือน 6 ก่อนพุทธศักราช 45 ปี จึงได้พระนามว่า พุทธะ พระพุทธเจ้าได้ทรงอาศัยพระ
มหากรุณาธิคุณอันยิ่งใหญ่ในหมู่สัตว์ เสด็จจาริกไปเพื่อเผยแผ่พระธรรมคำสั่งสอนที่ตรัสรู ้แก่
เวไนยสัตว์ทั้งหลาย ในเบื้องต้นนั้น พระพุทธองค์ได้เสด็จไปแสดงธรรมจักกัปปวัตตนสูตร แก่หมู่
ปัญจวัคคีย์ ณ ป่าอิสิปตนมฤคทายวันทำให้ปัญจวัคคีย์ได้ดวงตาเห็นธรรมตามที่พระพุทธองค์
ทรงสั่งสอน ต่อจากนั้น ทรงแสดงธรรมแก่ยสกุลบุตรและสหาย จึงทำให้บังเกิดมีพระอรหันต
สาวกในพระพุทธศาสนาจำนวน 60 องค์ พระองค์ทรงส่งพระสาวกทั้งหมดไปเผยแผ่ธรรมะ 

(สื่อสารธรรมะ) ในที่ต่าง ๆ โดยไม่ซ้ำกันโดยพระพุทธโอวาทว่า 

 “ภิกษุทั้งหลาย เธอทั้งหลายจงเที่ยวไปเพื่อประโยชน์เกื้อกูล เพื่อความสุขแก่คนเป็น
จำนวนมาก เพ่ืออนุเคราะห์โลก เพ่ือประโยชน์ เพ่ือความสุขแก่เทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย ภิกษุ



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                             Journal of MCU Nakhondhat | 5 

ทั้งหลายเธอทั้งหลายจงแสดงธรรมที่งามในเบื้องต้น งามในท่ามกลาง และงามในที่สุด จง
ประกาศพรหมจรรย์ พร้อมทั้งอรรถ พร้อมทั้งพยัญชนะ อันบริสุทธิ์บริบูรณ์สิ้นเชิง”  
 จากพระพุทธโอวาทนี้เอง ถือเป็นกุญแจเปิดประตูสู่การเดินทางเพื่อการสื่อสารเผยแผ่
พุทธธรรมแก่พุทธบริษัททั้ง 4 คือ ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก และอุบาสิกา ช่วยกันทำหน้าที่ในการ
เผยแผ่และสืบทอดพระธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้าให้แผ่ขยายไปทั่วทุกทิศ   
 พุทธศาสนาเป็นปัญญาตรัสรู้ของสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า เป็นศาสนาที่เน้นหลัก
ของเหตุและผล แม้อัลเบิร์ต ไอน์สไตน์ นักวิทยาศาสตร์บิดาแห่งฟิสิกส์ยุคใหม่ ได้กล่าวว่า 
ศาสนาในอนาคตนั้นเป็นศาสนาของจักรวาล จะต้องมองข้ามพระเจ้าที่เป็นตัวตนหรือลัทธิต่าง 
ๆ จะต้องมาจากประสบการณ์ จิตวิญญาณ ต้องมาจากความเป็นธรรมชาติ เป็นเหตุผล เป็น
วิทยาศาสตร์ และศาสนาที่ตรงกับคำจำกัดความนี้มากที่สุด ก็คือ ศาสนาพุทธ และถ้าจะมี
ศาสนาใดซึ่งจะเข้ากันได้กับแนวคิดของวิทยาศาสตร์ ศาสนานั้นก็คือ ศาสนาพุทธ (เดือน คำดี, 
2541) ซึ่งแสดงให้เห็นคุณค่าความเป็นเหตุผลและหลักการของพุทธศาสนา หลักคำสอนของ
พุทธศาสนาได้รับการยกย่องว่าเป็นวิทยาศาสตร์ และเป็นศาสนาที่มีหลักคำสอนครอบคลุมถึง
เรื่องการสื่อสารของมนุษย์ทั้งในด้านการรับรู้ การพูด การฟัง การ เปิดรับการสื่อสาร การคิด
และการเชื่อ ซึ่งในท่ีนี้จึงพยายามจะรวบรวมคำสั่งสอนของพระพุทธองค์ที่เกี่ยวข้องกับหลักการ
สื่อสาร แต่คงจะเน้นไปที่การสื่อสารประเภทการสื่อสารระหว่างบุคคลและการสื่อสารด้วยการ
พูดเป็นหลักใหญ่ เพราะในยุคพระพุทธองค์ยังไม่มีเทคโนโลยีการสื่อสารเกิดขึ้น หลักการสื่อสาร
ตามแนวศาสนาพุทธนี ้หวังว่าคงจะเป็นประโยชน์ต่อการนำไปประยุกต์ใช้ให้การสื ่อสาร
เพียบพร้อมไปด้วยคุณภาพและคุณธรรม 
 

กระบวนการและช่องทางการสื่อสารตามหลักพุทธศาสนา 
 พระพุทธศาสนาได้อธิบายองค์ประกอบของชีวิตที่บัญญัติเรียกว่า “สัตว์” “บุคคล” ใน
ที่นี ้หมายถึง มนุษย์หรือบุคคล ออกเป็นส่วนประกอบ 5 ประเภท ทางธรรมว่า เบญจขันธ์  
(The Five Aggregates) (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต), 2551) คือ  
 1. รูป (Corporeality) ได้แก่ส่วนประกอบฝ่ายรูปธรรมทั้งหมด ร่างกายและพฤติกรรม
ทั้งหมดของร่างกาย หรือสสารและพลังงานฝ่ายวัตถุ พร้อมทั้งคุณสมบัติ และพฤติการณ์ต่าง ๆ 
ของสสารพลังงานเหล่านั้น 



6 | Vol.7 No.2 (February 2020)                       ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 เดือนกุมภาพนัธ์ 2563 

 2. เวทนา (Feeling หรือ Sensation) ได้แก่ความรู้สึกสุข ทุกข์ หรือเฉย ๆ ซึ่งเกิดจาก
ผัสสะทางประสาททั้ง 5 และทางใจ 
 3. สัญญา (Perception) ได้แก่ความกำหนดได้ หรือหมายรู้ (ในทางนิเทศศาสตร์ เรียก 
การรับรู้) คือ กำหนดรู้อาการเครื่องหมายลักษณะต่าง ๆ อันเป็นเหตุให้จำอารมณ์นั้น ๆ ได ้
 4. สังขาร (Mental Formations หรือ Volitional Activities) ได้แก่ องค์ประกอบ
หรือคุณสมบัติต่าง ๆ ของจิตมีเจตนาเป็นตัวนำ ซึ่งแต่งจิตให้ดีหรือชั่วหรือเป็นกลาง ๆ ตริตรึก
นึกคิดในใจและแสดงออกทางกายทางวาจา หรือเป็น เครื่องปรุงของจิตของความคิดซึ่งนำไปสู่
ปัญญา (Wisdom or understanding) ได ้
 5. วิญญาณ (Consciousness) ได้แก่ ความรู้แจ้งอารมณ์ทางประสาททั้ง 5 และทาง
ใจ คือ การเห็นการได้ยิน การได้กลิ่น การรู้รส การรู้สัมผัสทางกาย และการรู้อารมณ์ทางใจ 
 กล่าวโดยสรุปแล้ว บุคคลประกอบด้วยรูปและนาม รูป คือ รูปธรรมหรือร่างกายมนุษย์ 
ซึ่งประกอบด้วยธาตุ 4 คือ ดิน น้ำ ลม ไฟ และหมายถึง รูปธรรม ที่เข้ามาสัมผัสทาง ตา หู จมูก 
ลิ้น กาย ใจ ส่วนของตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ เรียกว่า อายตนะภายใน ส่วน รูป เสียง กลิ่น 
รส โผฎฐัพพะ และธรรมารมณ์ เรียกว่า อายตนะภายนอก อายตนะ แปลว่า แดนต่อเชื่อม คือ 
ตา สัมผัส รูป หู สัมผัส เสียง จมูก สัมผัส กลิ่น ลิ้น สัมผัส รส กายสัมผัส โผฎฐัพพะ ( หมายถึง 
สิ่งที่สัมผัสได้ด้วยกาย ได้แก่ ความร้อน ความเย็น ความแข็ง ความอ่อน) ใจสัมผัส ธรรมารมณ์ 
(หมายถึง สิ่งที่ใจคิดเรื่องราวต่าง ๆ ทีร่ะลึกได้เกี่ยวกับสิ่งที่พบหรือรับรู้ทางหู ตา จมูก ลิ้น และ
กาย และปรากฏขึ้นทางใจ) (วีรยุทธ วิเชียรโชติ และนวลเพ็ญ วิเชียรโชติ, 2560) 
 จากกระบวนการรับรู้ของมนุษย์นี้ ทำให้เข้าใจกระบวนการของที่มาของการสื่อสาร
ด้วยการพูดของบุคคล สอดคล้องกับแบบจำลองการสื ่อสารของ เบอร์โล  ที ่กล่าวไว้ว่า 
กระบวนการสื่อสารของมนุษย์ประกอบด้วยองค์ประกอบ 4 องค์ประกอบคือ 1) ผู้ส่งสาร 
(Sender) 2) สาร (Message) 3) สื่อ (Channel) 4) ผู้รับสาร (Receiver) ซึ่งเรียกย่อว่า S-M-
C-R Model โดยเฉพาะในส่วนของช่องสารในการสื่อสารของมนุษย์ ที่เหมือนกับของพระพุทธ
องค์มาก กล่าวคือ เบอร์โล (Berlo) แนะว่าช่องสารในการสื่อสารของมนุษย์ ได้แก่ ประสาท
สัมผัสทั้ง 5 คือ ตา หู จมูก ลิ้น ผิวสัมผัส ที่เป็นช่องทางสำหรับการรับเข้าและส่งออกของการ
สื่อสาร แต่แนวคิดของพระพุทธองค์เกิดขึ้นก่อนเบอร์โลนับ 1,503 ปี และแนวคิดของพระพุทธ
องค์ทรงล้ำลึกกว่ามาก โดยได้เสนอลึกลงไปถึงส่วนที่ไม่ใช่แต่เฉพาะส่วนของรูปธรรมเท่านั้น แต่



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                             Journal of MCU Nakhondhat | 7 

ทรงเสนอล้ำไปถึงการรับรู้ผ่านนามธรรมที่จับต้องไม่ได้ อันได้แก่การรับรู้ทางใจไว้ด้วย ในขณะที่
เบอร์โล (Berlo) เสนอไว้เพียง ตา หู จมูก ลิ้น ผิวสัมผัส (เทียบได้กับกายในนัยของพระพุทธเจ้า) 
ซึ ่งความรู ้ที่ร ับรู ้มาจากทางมโนทวารหรือใจ นี ่เองที ่เรียกตามแนวอภิธรรมว่า ธรรมหรือ
ธรรมารมณ์ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต), 2551) ประกอบด้วยเวทนาขันธ์ (ความรู้ต่อ
เวทนา) สัญญาขันธ์ สังขารขันธ์ อนิทัสสนอัปปฎิฆรูป (รูปที่เห็นไม่ได้ กระทบหรือถูกต้องไม่ได้) 
และอสังขตธาตุหรือนิพพาน สำหรับในหลักการสื่อสารทั่ว ๆ ไป ในยุคพระพุทธองค์ยังไม่มีสื่อ
และเทคโนโลยีสมัยใหม่ในการสื่อสาร มีเพียงการสื่อสารด้วยการพูดและการเขียนเท่านั้น 
หลักการสื่อสารที่พระองค์ทรงสั่งสอนจึงเน้นไปที่การพูด การฟังแต่หลักการต่าง  ๆ ที่พระองค์
ทรงสั่งสอนดังที่จะกล่าวต่อไปนี้ สามารถนำไปพัฒนาประยุกต์ใช้ได้กับการสื่อสารในทุกรูปแบบ 
เช่น การรายงานข่าว การโฆษณา การประชาสัมพันธ์ ฯลฯ 
 

หลักวาทกรรม (การพูด) การสื่อสารตามหลักพระพุทธศาสนา 
 พระพุทธเจ้าได้ทรงสั่งสอนหลักการสื่อสารด้วยการพูด หรืออาจเรียกได้ว่าเป็นวาท
กรรมการสื่อสารด้วยคำพูดตามรูปแบบของพระพุทธศาสนาในหลายประการ ได้แก่ 
 1. การพูดที่ดีและไม่ดี ในพาลบัณฑิตสูตรพระพุทธเจ้าทรงแสดงถึงคุณสมบัติสำคัญ
ประการหนึ่งของบัณฑิต คือ มีการพูดถ้อยคำที่ดีที่ตนเคยพูดมาเป็นปกติ ซึ่งวจีกรรมหรือการ
พูดของบัณฑิตจะเป็นวจีกรรมที่สุภาพดีงาม ซึ่งมีลักษณะ 4 ประการ (ชัยวัฒน์ อัตพัฒน์, 2523) 
คือ  
  1.1 พูดคำจริงคือคำพูดแน่นอนและคงที่ รักษาคำพูดไม่เปลี่ยนแปลงไปมา 
  1.2 พูดคำสมานไมตรี คือ พูดคำผูกไมตรี และพูดคำประสานสามัคคี  พูด
แนะนำคนที่ยังไม่รู้จักให้รู้จักกันและพูดชักนำคนที่รู้จักกันให้ชอบพอกัน พูดชักจูงคนที่ชอบ
พอกันให้สนิทสนมกัน 
  1.3 คำไพเราะ คือ คำพูดที่ดูดดื่มและคำพูดอ่อนหวาน ถ้อยคำออกมาจาก
น้ำใจใสสะอาดของผู้พูด พูดเร้าใจ ผู้ฟังให้เห็นควรถือเอาเป็นเยี่ยงอย่าง ซึ่งจัดเป็นคำพูดดดูดื่ม 
พูดให้กำลังใจ ทำให้ผู้ฟังชื่นบาน  
  1.4 พูดคำพูดที่มีประโยชน์ ซึ่งพระพุทธองค์ทรงสอนว่าคำพูดมีประโยชน์ คือ 
คำพูดมีเหตุผล มีหลักฐานยืนยัน ผู้อื่นคัดค้านไม่ได้ 



8 | Vol.7 No.2 (February 2020)                       ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 เดือนกุมภาพนัธ์ 2563 

 พระพุทธองค์ได้ทรงแสดงลักษณะของการสื่อสารด้วยการพูดที่ไม่ดีของคนพาลในจตุก
นิบาตอังคุตตรนิกายว่ามีลักษณะดังนี้ คือ 
   (1) คนพาลชอบเผยโทษของคนอ่ืน 
   (2) คนพาลไม่ชอบเผยคุณงามความดีของคนอ่ืน 
   (3) คนพาลไม่ชอบเผยโทษของตน 
   (4) คนพาลชอบอวดคุณงามความดีของตน 
 นอกจากนี้คนพาลยังมีลักษณะในการสื่อสาร คือ ชอบแนะนำสิ่งที่ไม่ควรแนะนำ ไม่
รู้จักอุบายแนะนำ และแม้พูดดี ๆ ก็โกรธ  
 พระพุทธองค์ยังได้สอนเรื่องการพูดไว้ในหลักสัมมาวาจาหรือวาจาชอบหรือเจรจาชอบ 
(Right speech) ซึ่งเป็นศีลพื้นฐานสำหรับบุคคลทั่วไป ซึ่งให้ปฏิบัติ ดังนี้ 
   (1) ละมุสาวาท เว้นการพูดเท็จ ให้พูดสัจจวาจา พูดคำจริง 
   (2) ละปิสุณาวาจา เว้นการพูดส่อเสียด ให้พูดสมัคคกรณีวาจา พูดคำ
สมานสามัคค ี
   (3) ละผรุสวาจา เว้นการพูดคำหยาบ ให้พูด สัณหวาจา พูดคำ
อ่อนหวานสุภาพ 
  (4) ละสัมผัปปลาปะ เว้นการพูดเพ้อเจ้อ ให้พูดอัตถสัณหิตาวาจา พูดคำมี
ประโยชน์ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต), 2551) 
 อธิบายได้ว่า บุคคลไม่ควรพูดคำเท็จทำให้คนอ่ืนเสียหาย ไม่พูดส่อเสียดให้คนอ่ืนเข้าใจ
ผิดทะเลาะเบาะแว้งกัน ไม่พูดคำหยาบให้เกิดความเสียหายกับผู้อื ่น และไม่พูดเพ้อเจ้อไร้
สารประโยชน์ การสื่อสารด้วยสัมมาวาจา ย่อมก่อให้เกิดความเข้าใจกัน ซึ่งเป็นเป้าหมายหลัก
ของการสื่อสารและเป็นเครื่องชี้วัดประสิทธิภาพความสำเร็จของการสื่อสารไว้วางใจ มีจิตใจ
สงบ (ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์, 2518) 
 2. บุคคลไม่ควรพูดปดหรือพูดเท็จ 
  หลักการสื่อสารที่สำคัญเด่นชัดที่สุดตามแนวพระพุทธศาสนาก็คือ การห้าม
พูดเท็จ ซึ่งทรงกำหนดไว้ในศีล 5 ข้อที่ 4 ว่า ”มุสาวาทา เวรมณี สิกฺขาปทํ สมาทิยามิ” (มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                             Journal of MCU Nakhondhat | 9 

  พระพุทธองค์ทรงกล่าวว่า “ภิกษุทั้งหลาย เมื่อบุคคลล่วงละเมิดธรรมอย่าง
หนึ่งแล้ว เราขอ บอกว่า บาปกรรมอะไร ๆ อย่างอื่นที่เขาจะไม่ทำนั้นย่อมไม่มี ธรรมอย่างหนึ่ง 
คืออะไร คือ สัมปชานมุสาวาท (กล่าวเท็จทั้งท่ีรู้อยู่)”  
  พุทธพจน์แสดงให้เห็นถึง การพูดปดทั้ง ๆ ที่รู้ นับประสาอะไรกับเรื่องอื่น ๆ 
หรือมีบาปกรรมอะไรบ้างที่ผู้นั้นจะทำไม่ได้ นอกจากนี้พระพุทธองค์ยังได้ตรัสว่า “เพราะเหตุ
เพียงการพูดจาคล่องแคล่ว หรือเพราะมีผิวพรรณงดงาม แต่ยังมีความริษยา ตระหนี่ และโอ้
อวด บุคคลก็หาชื่อว่าคนดีได้ไม่” 
  ขณะเดียวกันทรงกล่าวถึงคุณค่าของการเว้นจากการพูดเท็จว่า “...บุคคล
ประกอบด้วยธรรม... เป็นผู้เว้นขาดจากการพูดเท็จ ย่อมดำรงอยู่ในสวรรค์ เหมือนได้รับอัญเชิญ
ไปประดิษฐานไว้” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) คำว่า มุสา แปลว่า ความเท็จ ได้แก่ 
การโกหก ซึ่งแสดงออกได้ 2 วิธีคือ ทางวาจา ได้แก่ พูดโกหกชัด  ๆ และทางกาย คือ การ
แสดงออกให้คนอื่นเข้าใจผิด เช่น เขียนจมหมายโกหก รายงานเท็จ ทำหลักฐานปลอมทำ
เครื่องหมายให้คนอ่ืนหลงเชื่อ สั่นศีรษะในเรื่องควรรับ พยักหน้ารับในเรื่องที่ควรปฏิเสธล้วนถือ
ว่าผิดศีลข้อนี้ ผิดทั้งทางกายและวาจา ซึ่งการมุสานั้น มี 7 แนวทางด้วยกันคือ  
  2.1 ปด ได้แก่ โกหกชัด ๆ ไม่รู้ไม่เห็น 
  2.2 ทนสบถสาบาน ทำผิดจริง แต่กล้าสาบานว่าไม่ได้ทำ ไม่ได้พูด 
  2.3 ทำเล่ห์กระเท่ เช่น ทำเป็นคนพิการเพ่ือให้คนเข้าใจผิดแล้วให้ทาน 
  2.4 มายา แสดงอาการลวงคนอ่ืน เช่น เจ็บน้อย แต่แกล้งทำเป็นเจ็บหนักมาก 
  2.5 ทำเลศนัย พูดเล่นสำนวนให้คนฟัง เข้าใจผิด   
  2.6 เสริมความ เรื่องมีมูลน้อยแต่พูดให้มากมายขึ้นกว่าข้อเท็จจริง 
  2.7 อำความ เรื่องมีมูลมาก แต่พูดให้น้อย เช่น รายงานเหตุการณ์ข้อเท็จจริง
เพียงบางส่วน เพ่ือปกปิดข้อบกพร่อง (ชัยวัฒน์ อัตพัฒน์, 2523) 
 องค์ประกอบของมุสาวาทา  
  1. เรื่องนั้นไม่จริง 
  2. มีจิตคิดจะพูด 
  3. มีความพยายามในการพูด 
  4. มีเจตนาที่จะพูดให้คนอ่ืนเข้าใจผิด 



10 | Vol.7 No.2 (February 2020)                       ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 เดือนกุมภาพันธ์ 2563 

 จะเห็นได้ว่า ศีลข้อนี้สำคัญอยู่ที่เจตนา คือ มีความจงใจที่จะพูดให้คนอ่ืนเข้าใจผิด ส่วน
คนอ่ืนจะเชื่อหรือไม่ ไม่สำคัญ 
 โทษของการละเมิดศีลข้อนี้ ได้แก่  
  1. การพูดเท็จเป็นการทำลายตนเอง 
   2. การพูดเท็จเป็นการทำลายประโยชน์ของคนอ่ืน 
   3. การพูดเท็จย่อมอาจทำลายชาติบ้านเมืองได้ 
   4. คนพูดเท็จย่อมไม่มีใครเชื่อ 
 เหตุผลในการห้ามไม่ให้พูดเท็จ ก็เพ่ือประโยชน์ ดังต่อไปนี้ 
  1. เพ่ือป้องกันการทำลายประโยชน์ของคนอ่ืน 
  2. เพ่ือให้คนอยู่ร่วมกันด้วยความซื่อสัตย์ต่อกัน 
  3. เพ่ือความสามัคคีในหมู่คณะ 
  4. คนไม่พูดเท็จมีคำสัตย์ย่อมได้รับการเชื่อถืออย่างสูง 
 อานิสงส์แห่งการรักษาศีล มุสาวาทา 14 ประการ (ชัยวัฒน์ อัตพัฒน์, 2523) ได้แก่  
  1. มีอินทรีย์ทั้ง 5 ผ่องใส   2. มีวาจาไพเราะ สละสลวย 
  3. ไม่ไรฟันเสมอชดและขาวสะอาด  4. มีอ้วนจนเกินไป 
  5. ไม่ผอมจนเกินไป   6. ไม่สูงจนเกินไป 
  7. ไม่เตี้ยจนเกินไป   8. ปากหอมเหมือนดอกบัว 
  9. ได้แต่สัมผัสอันเป็นสุข   10. มีบริวารชนล้วนแล้วแต่ขยัน
       ขันแข็ง 
  11. มีถ้อยคำที่เชื่อถือได้   12. มีล ิ ้นบางแดงอ่อนเหมือน
       กลีบบัว 
  13. มีใจไม่ฟุ้งซ่าน   14. ไม่เป็นอ่าง ไม่เป็นใบ้  
 3. บุคคลไม่ควรพูดมากแล้วไม่ทำ แต่ควรพูดน้อยแล้วทำ พระพุทธองค์ทรงสอนว่า 
“คนที่กล่าวพุทธพจน์ แม้มาก แต่มัวประมาท ไม่ทำตามพุทธพจน์นั้น ย่อมไม่ได้รับผลแห่งความ
เป็นสมณะ เหมือนคนรับจ้างลี้ยงโคได้แต่นับโคให้คนอื่น ฉะนั้น ส่วน คนที่กล่าวพุทธพจน์ แม้
น้อย แต่ประพฤติธรรมสมควรแก่ธรรมเป็นปกติลาคะ โทสะ และโมหะได้แล้ว รู้ชอบ มีจิตหลุด
พ้นดีแล้วไม่ยึดติดในโลกนี้และโลกหน้า เขาย่อมได้รับผลแห่งความเป็นสมณะ” กล่าวได้ว่า คน



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                             Journal of MCU Nakhondhat | 11 

ที่พูดถ้อยคำมีประโยชน์ แม้มาก แต่เป็นผู้ประมาท ไม่ทำตามถ้อยคำนั้น ผู้นั้นย่อมไม่ได้มีส่วน
แห่งคุณธรรมที่ทำให้เป็นสมณะ เหมือนคนเลี้ยงโค นับโคให้ผู้อ่ืน แต่ไม่มีส่วนแห่งน้ำนมโค ส่วน
คนที่พูดถ้อยคำมีประโยชน์ แม้น้อย แต่ประพฤติตามธรรม ละราคะ โทสะ และโมหะได้ รู้อยู่
โดยชอบ มีจิตหลุดพ้นแล้วด้วยดี ไม่ถือมั่นในโลกนี้หรือโลกอ่ืน ย่อมเป็นผู้มีส่วนแห่งคุณธรรมทำ
ให้เป็นสมณะได้ 
 4. บุคคลควรระมัดระวังการพูดจา พระพุทธองค์ทรงเปรียบเทียบไว้ว่า “ผรุสวาจา (คำ
หยาบ) เป็นเหมือนผึ่งเครื่องตัดตนของคนพาลผู้กล่าวคำชั่ว ย่อมเกิดที่ปากของคนพาล ผู้ใด
สรรเสริญคนที่ควรติเตียน หรือติเตียนคนที่ควรสรรเสริญ ผู้นั้นชื่อว่าสั่งสมความผิดไว้ด้วยปาก 
ย่อมไม่ประสบความสุข เพราะความผิดนั้น” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เปรียบได้
กับคนที่เกิดมีขวานเกิดมาในปากด้วย คนพาลเมื่อกล่าวคำชั่ว ชื่อว่าใช้ขวานนั้นฟันตัวเอง 
เหมือนกับไม่รู้ว่าผู้ใดควรสรรเสริญ ผู้ใดควรติ จึงชื่อว่าใช้ปากเลือกเก็บความชั่วเอาไว้ ซึ่งย่อมจะ
ไม่ได้ประสบความสุขเพราะความชั่วนั้น ๆ เลย 

 

หลักการเลือกใช้ช่องทางการสื่อสารในการเปิดรับข้อมูลข่าวสาร 
 ในเรื่องช่องทางการสื่อสาร ซึ่งในทางพุทธศาสนาชี้ว่าได้แก่ หู จมูก ลิ้น กาย ใจ พระ
พุทธองค์ทรงสอนว่าไม่ควรชื่นชมลุ่มหลงมาก เพราะเป็นช่องทางแห่งการเกิดทุกข์ได้ เป็น
ช่องทางของมาร (สิ่งที่ขัดขวางความดี ก่อให้เกิดทุกข์) และทรงกล่าวว่า “...ผู้ที่เพลิดเพลินรูป 
ชื่อว่าเพลิดเพลินทุกข์ ผู้ที่เพลิดเพลินทุกข์ เรากล่าวว่า พ้นจากทุกข์ไม่ได้ ผู้ที่เพลิดเพลินสัททะ 
ฯลฯ คันธะ ฯลฯ รส ฯลฯ โผฎฐัพพะ ฯลฯ ผู้ที่เพลิดเพลินธรรมมารมณ์ ชื่อว่าเพลิดเพลินทุกข์ 
ผู้ที่เพลิดเพลินทุกข์ เรากล่าวว่า พ้นจากทุกข์ไม่ได้” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)พุทธ
พจน์นี้ชี้ให้เห็นว่า ผู้ใดชื่นชมในอายตนะต่าง ๆ เช่น ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ชื่นชมรูป เสียง 
กลิ่น รส โผฎฐัพพะ (สิ่งที่ถูกต้องได้) ธรรมะ (สิ่งที่รู้ได้ด้วยใจ) ผู้นั้นชื่อว่าชื่นชมในความทุกข์ 
ดังนั้นผู้ที่ชื่นชมทุกข์ ก็ย่อมไม่พ้นจากทุกข์ไปได้  
พระผู้มีพระภาคยังตรัสอีกว่า  
 “...รูปที่พึงรู้แจ้งทางตาที่น่าปรารถนา น่าใคร่ น่าพอใจ ชวนให้รัก ชักให้ใคร่ พาใจให้
กำหนัดมีอยู่ ถ้าภิกษุยังเพลิดเพลิน เชยชมยึดติดรูปนั้นอยู่ เมื่อเธอแพลิดเพลิน เชยชม ยึดติด
รูปนั้น ความเพลิดเพลิน ย่อมเกิดข้ึน เรากล่าวว่า เพราะความเพลินเพลิดเพลินเกิด ทุกข์จึงเกิด 



12 | Vol.7 No.2 (February 2020)                       ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 เดือนกุมภาพันธ์ 2563 

ฯลฯ รสที่พึงรู้แจ้งทางลิ้นมีอยู่ ฯลฯ ธรรมารมณ์ที่พึงรูแจ้งทางใจที่น่าปรารถนา น่าใคร่ น่า
พอใจ ชวนให้รัก ชักให้ใคร่ พาใจให้กำหนัดมีอยู่ ถ้าภิกษุยังเพลิดเพลิน เชยชมยึดติดธรรมารมณ์
นั้นอยู่ เมื่อเธอแพลิดเพลิน เชยชม ยึดติดรูปนั้น ความเพลิดเพลิน ย่อมเกิดขึ้น เรากล่าวว่า 
เพราะความเพลินเพลิดเพลินเกิด ทุกข์จึงเกิด” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 พุทธพจน์นี้ชี้ให้เห็นว่า ในที่ใดมีตา มีรูป (สิ่งที่เห็นได้ด้วยตา) มีความรู้แจ้งทางตา มี
ธรรมที่พึงรู้แจ้ง ด้วยความรู้แจ้งทางตา ในที่ใดมีหู มีเสียง ฯลฯ มีธรรมะ (สิ่งที่รู้ได้ด้วยใจ) มี
ความรู้แจ้งทางใจ มีธรรมะที่พึงรู ้แจ้ง ด้วยความรู้แจ้งทางใจในที่นั ้น ย่อมเกิดทุกข์ตามมา
แน่นอน  
 นอกจากนี้ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ยังเป็นช่องทางไปยังทางของนรกได้ด้วย ทรงกล่าว
ว่า “...ในนรกทั้ง 6 ขุมนั้น สัตว์ย่อมเห็นรูปอย่างใดอย่างหนึ่งทางตาได้ แต่เห็นได้เฉพาะรูปที่ไม่
น่าปรารถนา ไม่เห็นรูปที่น่าปรารถนา เห็นได้เฉพาะรูปที่ไม่น่าใคร่ ไม่เห็นรูปที่น่าใคร่ เห็นได้
เฉพาะรูปที่ไม่น่าพอใจ ไม่เห็นรูปที่น่าพอใจ ฟังเสียงอย่างใดอย่างหนึ่งทางหูได้ ฯลฯ ดมกลิ่น
อย่างใดอย่างหนึ่งทางจมูกได้ ฯลฯ ลิ้มรสอย่างใดอย่างหนึ่งทางลิ้นได้ ฯลฯ ถูกต้องโผฎฐัพพะ
อย่างใดอย่างหนึ่งทางกายได้ ฯลฯ รู้แจ้งธรรมารมณ์อย่างใดอย่างหนึ่งทางใจได้ แต่รู้แจ้งได้
เฉพาะธรรมารมณ์ที ่ไม่น่าปรารถนา ไม่รู ้แจ้งธรรมารมณ์ที ่น ่าปรารถนา รู ้แจ้งได้เฉพาะ
ธรรมารมณ์ที่ไม่น่าใคร่ ไม่รู้แจ้งธรรมารมณ์ท่ีน่าใคร่ รู้แจ้งได้เฉพาะธรรมารมณ์ท่ีไม่น่าพอใจ ไม่
รู้แจ้งธรรมารมณ์ที่น่าพอใจ...” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 พุทธพจน์แสดงให้เห็นว่า ช่องทางการรับรู้ข้อมูลข่าวสารของกายมนุษย์ทั้ง 5 ได้แก่ ตา 
หู จมูก ลิ้น ผิวสัมผัส (กาย) ใจ สามารถรับรู้หรือรับเข้าซึ่งข่าวสารที่อาจก่อให้เกิดทุกข์ (หรือ
นรกทางใจ) และสุข (หรือสวรรค์ในใจ) บุคคลจึงควรรู ้จักเลือกรับรู ้ข้อมูลข่าวสารที ่เป็น
ประโยชน์ที่สร้างสุขให้กับตน และควรหลีกเลี่ยงการรับรู้ข้อมูลข่าวสารที่ไร้ประโยชน์ที่จะสรา้ง
ทุกข์ได้กับตน ซึ่งนับเป็นหลักการเลือกรับรู้เชื่อถือในข้อมูลข่าวสาร ดังที่ทรงตรัสแก่ชาวกาลา
มะที่ปรากฏในเกสปุตติสูตรว่า 
  1) อย่าปลงใจเชื่อด้วยการฟังตามกันมา  
  2) อย่าปลงใจเชื่อด้วยการถือสืบ ๆ กันมา  
  3) อย่าปลงใจเชื่อด้วยการเล่าลือ  
  4) อย่าปลงใจเชื่อด้วยการอ้างตำราหรือคัมภีร์  



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                             Journal of MCU Nakhondhat | 13 

  5) อย่าปลงใจเชื่อเพราะตรรกะ (การคิดเอาเอง)  
  6) อย่าปลงใจเชื่อเพราะการอนุมาน  
  7) อย่าปลงใจเชื่อด้วยการคิดตรองตามแนวเหตุผล  
  8) อย่าปลงใจเชื่อเพราะเข้าได้กับทฤษฎีที่พินิจไว้แล้ว 
  9) อย่าปลงใจเชื่อเพราะมองเห็นรูปลักษณะน่าจะเป็นไปได้  
  10) อย่าปลงใจเชื่อเพราะนับถือว่า ท่านสมณะนี้เป็นครูของเรา  
 นอกจากนี้ได้ทรงสอนหลักการให้เกิดความเชื่อต่อเมื่อ “เมื่อเข้าใจด้วยตนเองว่าอะไร
เป็นกุศล เป็นสิ่งที่ดีไม่มีโทษ ผู้รู้สรรเสริญ ทำแล้วได้รับประโยชน์และความสุข ก็ควรยอมรับ” 
(ชัยวัฒน์ อัตพัฒน์, 2523) 
 

หลักการวิเคราะห์ผู้รับสารตามแนวพุทธศาสนา 
 พระพุทธเจ้าทรงแยกวิเคราะห์ผู้รับสารตามระดับปัญญา ซึ่งแตกต่างไปจากหลักการ
สื่อสารของนักวิชาการตะวันตกที่วิเคราะห์ผู้รับสารตามหลักพื้นฐานง่าย  ๆ เช่น ลักษณะทาง
กายภาพ จิตใจ เช่น หลักทฤษฎีความแตกต่างระหว่างบุคคล (Individual Deference theory) 
ที่ให้ข้อคิดว่าบุคคลมีความแตกต่างกันในด้านบุคลิกภาพ สภาพจิตวิทยา ทัศนคติ ค่านิยม ความ
เชื่อ แตกต่างกัน เนื่องจากมีการเรียนรู้จากสภาพแวดล้อมที่แตกต่างกัน แต่สำหรับพระพุทธ
องค์ทรงแบ่งบุคคลที่จะสั่งสอนตามระดับปัญญา ซึ่งลึกซึ้งกว่านักวิชาการตะวันตก พระองค์จะ
ทรงแสดงธรรม (หรือสื ่อสาร) ตามความเหมาะสมของบุคคล ทรงมองเห็นว่าบุคคลมี
ความสามารถทางปัญญาแตกต่างกันเป็น 4 ระดับ (สุวัฒน์ จันทรจำนง, 2540) คือ 
  1. อุคฆติตัญญู ได้แก่ ผู้มีภูมิปัญญาที่สามารถเรียนรู้และเข้าใจพระธรรมคำ
สอนได้ทันทีเม่ือได้ฟัง เปรียบเสมือนดอกบัวเจริญเต็มที่ที่ผลิโผล่เหนือระดับน้ำ เตรียมที่จะบาน
ได้ทันทีเม่ือได้รับแสงจากดวงอาทิตย์ 
  2. วิปจิตัญญูได้แก่ ผู้สามารถเรียนรู้ได้เมื่อมีการอธิบายขยายความเพิ่มเติม 
เปรียบเสมือนดอกบัวที่ชูก้านมาถึงระดับพ้ืนน้ำรอที่จะโผล่พ้นน้ำในวันรุ่งขึ้นและเตรียมบานเมื่อ
ได้รับแสงตะวัน 



14 | Vol.7 No.2 (February 2020)                       ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 เดือนกุมภาพันธ์ 2563 

  3. เนยยะ คือ ผู้อาจเรียนรู้ธรรมด้วยอาศัยความเพียรอย่างยิ่งยวดทั้งด้วยการ
ฟัง การคิด การถาม การท่องบ่น เปรียบเสมือนดอกบัวที่อยู่ใต้น้ำ ต้องการเวลาในการโผล่ขึ้นสู่
พ้นผิวน้ำเพื่อเบ่งบานในโอกาสต่อไป 
  4. ปทปรมะ ได้แก่ ผู้ซึ่งไม่อาจเรียนรู้และเข้าใจในพระธรรมวิเศษ แม้จะฟัง 
คิด และท่องบ่นอย่างไรก็ตามเปรียบเสมือนบัวที่จมติดอยู่ใต้ตม  
 ซึ่งการสื่อสารจะต้องสื่อให้เหมาะสมกับระดับปัญญาที่แตกต่างกันของผู้รับสาร โดยใช้
เทคนิควิธีการสื่อสารที่เหมาะสมกับผู้รับสาร 
 

สรุป 
 เทคโนโลยีการสื่อสารที่มีความก้าวหน้าไปไม่หยุดยั้งนี้มีความสัมพันธ์กับอำนาจด้าน
การเมือง และการปกครองอย่างใกล้ชิดเมื่อมีการปฏิวัติด้านเทคโนโลยีการสื่อสารแบบใหม่  ๆ 
ขึ้นจะส่งผลให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางสังคมในลักษณะใหม่ ๆ ซึ่งเป็นการสื่อสารในแนวดิ่งทำ
ให้ภาพลักษณ์ในการสื่อสารของการเมืองไทยในสายตาของประชาชนทั่วไปมีลักษณะเป็น "การ
สื ่อสารที ่มีเป้าหมายเพื ่อการครอบงำ” ทำให้ประชาชนมีปฏิกิริยาตอบโต้การสื ่อสารทาง
การเมืองเป็น 2 ลักษณะคือ กลัวและหลีกเลี่ยงที่จะสื่อสารกับเบื่อและเกิดการเมินเฉยที่จะ
ติดตามข่าวสารทางการเมือง ซึ่งปฏิกิริยาทั้งสองแบบนี้ล้วนส่งผลเสียกับระบบการปกครองแบบ
ประชาธิปไตยท่ีประชาชนต้องมีส่วนร่วมในการตัดสินในทางการเมืองทั้งสิ้น  
 อย่างไรก็ตาม การสื่อสารทางการเมืองยังถูกใช้เป็นเครื่องมือที ่เป็นอุปกรณ์ และ
วิธีการใช้อุปกรณ์ในการสื่อสารทางการเมืองเพื่อเชื่อมโยงระหว่างรัฐบาล และประชาชนทั้ง
รูปแบบของการสื่อสารทางการเมืองทั้งแนวระนาบ และแนวดิ่ง เมื่อเป็นเช่นนี้จริยธรรมในการ
สื่อสารจะเป็นตัวขับเคลื่อนให้ทุกอย่างเป็นไปในทางดียุติธรรม เนื่องจากหลักคำสั่งสอนของพระ
พุทธองค์ที่ว่าด้วยการสื่อสารในด้านกระบวนการสื่อสาร หลักการพูด การฟัง จะเป็นหลักการที่
ช่วยให้การสื่อสารมีประสิทธิภาพ ทั้งนี้ หลักคำสั่งสอนว่าด้วยการสื่อสารของพระพุทธองค์ยัง
ครอบคลุมถึงหลักจรรยาบรรณ และจริยธรรมของการสื่อสารอีกด้วย หากสังคมไทยได้นำหลัก
จริยธรรมการสื่อสารตามแนวพุทธศาสนานี้มาใช้กับการสื่อสารทางการเมืองก็จะเป็นหลักการ
สื่อสารที่ช่วยให้บุคคลมีความสุข มีความสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน และเป็นหลักการสื่อสารที่ ช่วยให้
สังคมทุกระดับทั้งในระดับปัจเจกบุคคล ระดับครอบครัว ชุมชน ประเทศชาติ หรือแม้กระทั้งใน



 วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์                             Journal of MCU Nakhondhat | 15 

ระดับสากล คือ สังคมโลกทั้งหมดได้คงไว้ซึ ่งสันติสุข ปราศจากอคติ ความแตกแยก ความ
ขัดแย้งได้อย่างแท้จริงอีกด้วย 
 

เอกสารอ้างอิง 
กาญจนา แก้วเทพ. (2541). ทฤษฏีการสื่อสารมวลชน. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์จุฬาลง

กรณมหาวิทยาลัย. 
ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์. (2518). ศาสนา. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
ชัยวัฒน์ อัตพัฒน์. (2523). หลักพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: คณะมนุษย์ศาสตร์ มหาวิทาย

ลัยรามคำแหง. 
เดือน คำดี. (2541). ศาสนศาสตร์. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต). (2551). พุทธธรรมฉบับปรับปรุงและขยายความ (พิมพ์ครั้ง

ที่ 13). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์บริษัท สหธรรมิก จำกัด. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย . กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วีรยุทธ วิเชียรโชติ และนวลเพ็ญ วิเชียรโชติ. (2560). “จิตวิทยาการเรียนรู้ตามแนวพุทธ

ศาสตร์” ในการศึกษาตามแนวพุทธ (เล่ม 2). กรุงเทพมหานคร: สมาคมการศึกษาแห่ง
ประเทศไทย. 

ส ุว ัฒน ์  จ ันทรจำนง.  (2540) .  ความเช ื ่อของมน ุษย ์ เก ี ่ยวก ับปร ัชญาและศาสนา. 
กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์สุขภาพใจ. 

Anura Goonasekara. (1997). Asia and the Information Revolution. Asian Journal 
of Communication, 7(2), 12-33. 

 


