
รูปแบบการบริหารจัดการวัดด้านการปกครองโดยพุทธสันติวิธ*ี 
A MODEL OF MONASTICS ADMINISTRATION MANAGEMENT  

BY BUDDHIST PEACEFUL MEANS 
 

ฉลอง ช่วยธาน ี
Chalong Chouythanee 

บรรจบ บรรณรุจิ 
Banjob Bannaruji 

ขันทอง วัฒนะประดิษฐ ์
Khanthong Wattanapradith 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand  

E-mail: chouythanee2499@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 
  งานวิจัยครั้งนี้ มีวัตถุประสงค์ คือ 1) เพ่ือศึกษาหลักการบริหารจัดการวัดด้านการ
ปกครอง 2) เพ่ือศึกษาหลักพุทธสันติวิธีเพ่ือการบริหารจัดการวัดด้านการปกครอง และ 3) เพ่ือ
นำเสนอรูปแบบการบริหารจัดการวัดด้านการปกครองตามหลักพุทธสันติวิธี เป็นงานวิจัยเชิง
คุ ณ ภ า พ  (Qualitative Research)  โ ด ย ก า ร ศึ ก ษ า เอ ก ส า ร  ก า ร สั ม ภ า ษ ณ์  
เชิงลึก (In-depth Interview) และการสนทนากลุ่มเฉพาะ (Focus Group Discussions) จาก
กลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key informants) แบ่งเป็น 5 กลุ่ม จำนวน 53 ท่าน 
  ผลการวิจัยพบว่า      
  1. หลักการการบริหารจัดการวัดด้านการปกครองวัด มีหลักการและวิวัฒนาการตั้งแต่
ครั้งพุทธกาล สุโขทัย อยุธยา รัตนโกสินทร์ จนถึงปัจจุบัน โดยมีพระธรรมวินัยเป็นหลักสำคัญ
ในฐานะเป็นธรรมนูญสูงสุด เพ่ือเป็นหลักยึดโยงในการบริหารจัดการองค์กรร่วมกันที่เรียกว่า  
สังฆะ เป็นชุมชนแบบอย่างทางศีลธรรมของสังคมไทยมาตามลำดับ  
  2. หลักพุทธสันติวิธีในการบริหารจัดการวัดจากอดีตจนถึงปัจจุบัน เป็นการรวมศูนย์
อำนาจไว้ที่มหาเถรสมาคม ทั้งอำนาจนิติบัญญัติ บริหาร และตุลาการ เนื่องจากพระราชบัญญัติ
คณะสงฆ์มีโครงสร้างการปกครองตามฝ่ายอาณาจักรในยุคนั้นๆ ซึ่งการปกครองวัดในยุค
ปัจจุบัน วัดได้ปรับปรุงบทบาทของวัดให้เข้ายุคศตวรรษที่ 26 ด้วยการนำพระธรรมวินัย 
กฎหมาย จารีต และนวัตกรรมร่วมสมัยหลักพุทธสันติวิธี มรรควิถี 8 

 
* Received 5 November 2019; Revised 14 December 2019; Accepted 27 December 2019 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 10 (ธันวาคม 2562) | 5093 

  3. รูปแบบการบริหารจัดการวัดด้านการปกครอง ตามหลักพุทธสันติวิธี มรรควิถี 8 
ประการ คือ การวางแผน การจัดการ การจัดคนเข้าองค์กร การตัดสินใจ การสั่งการ การ
ควบคุม การร่วมมือประสานเครือข่าย และการสื่อสาร ในรูปแบบ“คณะกรรมการ” การบริหาร
จัดการวัดด้านการปกครอง โดยใช้มรรควิถี 8 เป็นเครื่องมือในการดำเนินการด้วยหลักธรรม    
อปริหานิยธรรม กำกับคณะกรรมการในการบริหารปกครองวัด ก็จะเป็นไปด้วยความมั่นคงและ
ยั่งยืนแห่งพระพุทธศาสนาคงอยู่คู่กับสังคมไทยสืบไป  
คำสำคัญ: รูปแบบ, การบริหารจัดการ, พุทธสันติวิธี 

 
Abstract 
  The three objectives of this dissertation were 1) to study the principle of 
Monastics Administration Management. 2) to study the Buddhist peaceful means, 
3) to present the Model of Monastics Administration Management by Buddhist 
Peaceful Means. This dissertation is the qualitative research that by documents, in 
depth interview and focus group discussions from 53 key informants from five 
groups. 
  The findings of this study were as follows: 
  1. The principle of Monastics Administration Management had the 
principle by model that adapted the kingdom’s rule since Buddha time, 
Sukhothai kingdom, Ayutthaya Kingdom, Ratanakosin Kingdome up to the 
present by having the Dhammavinaya as the main constitution to relate the 
principle of organization management as Sangha, is the moral community of Thai 
society. 
  2. The Monastics Administration Management since the past up to the 
present is the power center of Supreme Sangha Council such as power of 
legislature, executive and judiciary due to the Sangha Act that had the structure 
as the kingdom or government in each age. That is not proper for the Monastics 
Administration Management at the present. The temple gets the guideline and 
improve the role of temple in the twenty sixth century by using the 
Dhammavinaya, law, tradition and modern innovation to integrate with 
Buddhist peaceful means. 
  3. The model of Monastics Administration Management for the 
administration by using the modern science. The researcher called it as the 



5094 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.10 (December 2019) 

Noble Eightfold Path such as planning, management, recruitment, decision, 
command, control, network cooperation and communication in the form of 
committee. The model of Monastics Administration Management in the form of 
“Committee” by using the Noble Eight fold path is as the proceeding tool by principle 
of Aparihaniyadhamma to control the committee in Monastics Administration 
Management in the sake of security and sustainability of Buddhism along with Thai 
society. 
Keywords: Model, Management, Buddhist Peaceful Means 
 
บทนำ  
  พุทธศาสนาเป็นศาสนาที่เกิดขึ้นเพ่ือปรับปรุงและแก้ไขสังคมอินเดียในยุคนั้นให้ดีขึ้น
จากสภาพการณ์หลายอย่างเช่นจากการกดขี่ทางชนชั้นของพราหมณ์ การเลื่อมล้ำทางสังคมที่
ชัดเจน ลักษณะเด่นของพระพุทธศาสนาคือเป็นศาสนาแห่งความรู้และความจริง เป็นศาสนา
แห่งอิสรภาพ เป็นศาสนาอเทวนิยม และเป็นศาสนาแห่งสันติภาพ (พระมหาดาวเรือง วรปญฺโญ
, 2557) พระพุทธศาสนามีอิทธิพลต่อการดำรงชีวิตของประชาชนชาวไทย พระพุทธศาสนาใน
ส่วนที่เป็นวัฒนธรรมยังส่งผลกระทบต่อสภาพเศรษฐกิจสังคมและการเมืองในส่วนรวม 
โดยเฉพาะ “วัด” การดำเนินชีวิตของพุทธศาสนิกชนต้องเกี่ยวข้องกับวัดตั้งแต่เกิดจนตาย ที่มี
ส่วนผูกพันกับวัดในทางวัฒนธรรมประเพณี และวัดเป็นที่รวมศรัทธาของชุมชนในการกระทำ
กิจกรรมต่างๆ เมื่อพิจารณาถึง “วัดไทย” ในแง่กฎหมาย ซึ่งมีลักษณะเป็นนิติบุคคลตาม
กฎหมายมหาชนโดยครบถ้วน กล่าวคือ 1) การจัดตั้งวัดนั้น รัฐได้เข้าไปดูแลการจัดตั้งเพ่ือให้
เกิดประโยชน์แก่มหาชนโดยส่วนรวมแม้ว่าจะเป็นการริเริ่มจากปัจเจกชนได้ก็ตาม  2) การ
ดำเนินงานของวัดมิใช่เป็นการดำเนินงานโดยมีฐานะเท่าเทียมกันในการปฏิบัติภารกิจของวัด     
3) ความสัมพันธ์กับนิติบุคคลอ่ืน การดำเนินงานของวัดมิใช่ดำเนินงานโดยอิสระ แต่ยังคงต้อง
อยู่ในการควบคุมขององค์กรอ่ืน ในขณะเดียวกันก็ได้รับการอุปถัมภ์บำรุงได้สิทธิพิเศษบาง
ประการด้วย และ 4) วัตถุประสงค์โดยทั่วไปของวัด เป็นไปเพ่ือประโยชน์สาธารณะมิได้เป็นไป
เพ่ือประโยชน์ของผู้ก่อตั้งโดยแท้ ดังเช่นนิติบุคคลตามกฎหมายเอกชน (สุนทร มณีสวัสดิ์ , 
2531)  
  ดังสมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรส ได้ทรงนิพนธ์ไว้ในตอนท้ายแห่ง
แถลงการณ์คณะสงฆ์ เล่ม 2 พ.ศ. 2457 หน้า 36 ว่า “ภิกษุสงฆ์ แม้มีพระวินัยเป็นกฎหมาย
สำหรับตัวส่วนหนึ่งแล้ว ก็ยังต้องอยู่ภายใต้อำนาจแห่งกฎหมายฝ่ายอาณาจักรอีกส่วนหนึ่ง ซึ่ง
ตราไว้เฉพาะหรือเพ่ือคนทั่วไปและยังควรอนุวัตจารีตบ้านเมือง อันไม่ขัดต่อกฎหมายสอง
ประเภทนั้นอีก สรุปความว่า ภิกษุสงฆ์มีกฎหมายอันจะพึงฟังอยู่ 3 ประเภท คือ กฎหมาย



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 10 (ธันวาคม 2562) | 5095 

แผ่นดิน 1 พระวินัย 1 จารีต 1 พระราชบัญญัตินี้ เป็นกฎหมายแผ่นดิน จึงสมควรจะรู้จะเข้าใจ
และปฏิบัติให้ถูกต้อง” (จารุรัตน์ ปั้นมณี, 2550)  
  กระแสทางเศรษฐกิจและสังคมโลกส่งผลให้บทบาทของวัดและพระสงฆ์เปลี่ยนแปลง
ไป ซึ่งพระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้กล่าวถึงมูลเหตุ 2 ประการ คือ ความเจริญแบบ
ตะวันตก สถาบันแบบใหม่ต่าง ๆ เข้ามารับเอาบทบาทเดิมของวัดไปดำเนินการ เช่น โรงเรียน 
โรงพยาบาล กรมประชาสงเคราะห์ ฯลฯ เกิดจากการสูญเสียภาวะผู้นำทางปัญญาของพระสงฆ์
เอง เจ้าหน้าที่รัฐบางกลุ่มได้แสวงหาผลประโยชน์จากงบประมาณแผ่นดินจัดสรรให้วัดและ
พระสงฆ์ไม่ตรงตามวัตถุประสงค์ ไม่โปร่งใสไม่มีการตรวจสอบ จึงเกิดกรณีทุจริตเป็นที่มาของ
เรื่องเงินทอนวัดดังที่ปรากฏตามสื่อต่าง ๆ เป็นเหตุให้หน่วยงานของรัฐมีการตรวจสอบเกี่ยวกับ
การใช้เงินของวัด (พระราชวรเมธี, ดร. และคณะ, 2559) วัดในฐานะเป็นองค์กรๆ หนึ่งที่ต้องมี
การบริหารจัดการท่ามกลางความคาดหวังและความเปลี่ยนแปลงของสังคมไทย ด้วยเหตุ
ดังกล่าว จึงทำให้ผู้วิจัยสนใจที่จะศึกษาวิจัยเรื่อง “รูปแบบการบริหารวัดด้านการปกครองตาม
หลักพุทธสันติวิธี” เพ่ือหาแนวทางที่ช่วยวัดไทยในการปรับตัวให้เข้ากับสังคมและดำรงไว้ซึ่ง
หลักการรักษาพระธรรมวินัยสมดั่งพระพุทธปณิธานที่ให้วัดเป็นศูนย์กลางที่พ่ึงและที่สืบสานคำ
สอน 
  วัตถุประสงค์ของการวิจัย  
  1. เพ่ือศึกษาหลักการบริหารจัดการวัดด้านการปกครอง 
  2. เพ่ือศึกษาหลักพุทธสันติวิธีเพ่ือการบริหารจัดการวัดด้านการปกครอง 
  3. เพ่ือนำเสนอรูปแบบการบริหารจัดการวัดด้านการปกครองตามหลักพุทธสันติวิธี 
 
วิธีดำเนินการวิจัย  
  การวิจัยเรื่อง “รูปแบบการบริหารจัดการวัดด้านการปกครองโดยพุทธสันติวิธี” ผู้วิจัยใช้
ระเบียบวิจัยเป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยการศึกษาค้นคว้าแนวคิด 
ทฤษฎี หลักพุทธธรรมจากเอกสารที่เกี่ยวข้อง นำมาสร้างเครื่องมือเป็นแบบสัมภาษณ์แบบเจาะลึก 
(In depth Interview) จากการถอดบทเรียนการบริหารจัดการวัดต้นแบบ 4 วัด 1) วัดญาณเว
ศกวัน จังหวัดนครปฐม เป็นวัดต้นแบบด้านมิติพระธรรมวินัย 2) วัดโค้งรถไฟเจริญธรรม 
จังหวัดลพบุรี เป็นวัดต้นแบบด้านมิติทางกฎหมาย 3) วัดเชิงเลน จังหวัดนนทบุรี  เป็นวัด
ต้นแบบด้านมิติวัฒนธรรม 4) วัดชลประทานรังสฤษดิ์ จังหวัดนนทบุรี เป็นวัดต้นแบบในมิติแห่ง
นวัตกรรมการสร้างกิจกรรมร่วมสมัย (ศาสตร์สมัยใหม่) กับผู้ให้ข้อมูลสำคัญ 5 กลุ่ม ได้แก่       
กลุ่มที่ 1 พระสังฆาธิการ ผู้บริหารระดับสูง ได้แก่ ประธานคณะกรรมการฝ่ายปกครอง 
กรรมการมหาเถรสมาคม ผู้แทนมหาเถรสมาคม เจ้าคณะใหญ่  เจ้าคณะภาค คณะสงฆ์
ส่วนกลางในระดับนโยบาย กลุ่มที่ 2 พระสังฆาธิการระดับกลาง ได้แก่ เจ้าคณะผู้ปกครองสงฆ์



5096 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.10 (December 2019) 

ส่วนภูมิภาคตั้งแต่เจ้าคณะจังหวัด เจ้าคณะอำเภอ เจ้าคณะตำบล เจ้าอาวาส รองเจ้าอาวาส 
และผู้ช่วยเจ้าอาวาส กลุ่มที่ 3 พระสังฆาธิการ กลุ่มนักวิชาการ ได้แก่ กลุ่มนักวิชาการและ
ผู้ทรงคุณวุฒิ ผู้มีประสบการณ์ทางด้านวิชาการ ในมุมมองจากภายนอก เพ่ือสะท้อนสังคม
ปัจจุบัน กลุ่มที่ 4 ผู้บริหารสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ ผู้มีประสบการณ์เกี่ยวกับการ
ช่วยแก้ปัญหาให้กับวัด เพ่ือสนองงานพระสังฆาธิการทั้งในส่วนกลางและส่วนภูมิภาค กลุ่มที่ 5 
ผู้แทนองค์กร/พุทธบริษัท ผู้ประสบความสำเร็จในชีวิตครอบครัวและหน้าที่การงาน ในมุมมอง 
“พุทธบริษัท” และทำการสนทนากลุ่มเฉพาะ  
 
ผลการวิจัย  
  1. หลักการบริหารจัดการวัดด้านการปกครอง พบว่า มี 4 รูปแบบหลัก ดังนี้ 
   1.1 รูปแบบการบริหารปกครองสงฆ์ในมิติพระธรรมวินัย แบ่งได้ 3 ระยะ คือ 
    1.1.1 ปกครองโดยพระพุทธเจ้า สมัยต้นพุทธกาลตั้งแต่พรรษาที่ 1 
ถึงพรรษาที่ 20 บุคคลเข้ามาบวชมีจำนวนน้อย พระผู้มีพระภาคทรงเป็นแบบอย่างในการ
ดำเนินชีวิต ภิกษุทั้งหลายล้วนเป้นพระอรหันต์ อย่างต่ำก็เป้นพระโสดาบัน ในสมัยนั้นพระผู้มี
พระภาคได้ประทานหลักธรรมนูญการปกครอง คือ โอวาทปาติโมกข์ ทรงประทานการ
อุปสมบทด้วย “เอหิภิกขุอุปสัมปทา” 
    1.1.2 ปกครองโดยพระสาวก หลังจากพระพุทธเจ้าตรัสรู้แล้ว ได้
เสด็จไปโปรดปัญจวัคคีย์ ทรงแสดงธรรมโปรดพระยสและสหายอีก 54 คน จนบรรลุพระ
อรหันต์ทั้งหมด พระองค์จึงส่งพระสาวกทั้ง 60 รูปจาริกไปเพ่ือประกาศศาสนาในที่ต่าง ๆ 
“เพ่ือประโยชน์สุขแก่ชนเป็นอันมาก เพ่ือนุเคราะห์ชาวโลก เพ่ือประโยชน์เกื้อกูลและความสุข
แก่ทวยเทพและมนุษย์” เมื่อพระสงฆ์มากขึ้น พระองค์จึงทรงอนุญาตให้พระสาวกได้มีโอกาส
รับสมาชิกด้วยตนเอง คือการให้อุปสมบทด้วยไตรสรณาคมน์ มอบตำแหน่งเอตทัคคะ  ใน
ระยะแรกพระภิกษุใหม่ ไม่มีใครคอยตักเตือนพรำสอน นุ่งห่มไม่เรียบร้อย กิริยามารยาทไม่
เหมาะสม คนทั้งหลายพากันตำนิ ประณาม โพนทะนา จึงนำเรื่องไปกราบทูล พระผู้มีพระภาค
ทรงตำหนิว่า“การกระทำของโมฆบุรุษเหล่านั้น ไม่สมควร ไม่เหมาะสม ไม่ใช่กิจสมณะ ฯลฯ 
ทรงตรัสโทษแห่งความเป็นคนมักมาก ไม่สันโดษ ตรัสคุณแห่งความเป็นคนมักน้อย สันโดษ 
ความขัดเกลา ปรารภความเพียรโดยประการต่าง ๆ ทรงแสดงธรรมิกถาแล้วรับสั่ง อนุญาต
อุปัชฌาย์วัตรและสิทธิวิหาริกวัตรเป็นพุทธสันติวิธีในการปกครองสงฆ์ด้วยกันเอง 
    1.1.3 ปกครองโดยคณะสงฆ์ พระพุทธองค์ทรงวางระบบสังคมสงฆ์
บนพื้นฐานของการมีส่วนร่วมของภิกษุทุกรูป พระองค์มิได้ประสงค์ท่ีจะรวมอำนาจการปกครอง
ไว้ที่พระองค์หรือพระอรหันตสาวกรูปใดรูปหนึ่ง ถึงแม้ว่าพระอัครสาวกทั้งสองมีคุณสมบัติที่
เหมาะสมที่สุด พระองค์ ก็มิได้ทรงมอบให้พระอัครสาวกทั้งสองปกครองสงฆ์แทนพระองค์ ทรง



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 10 (ธันวาคม 2562) | 5097 

มอบอำนาจหน้าที่  ในการปกครองและการบริหารในขอบเขตของพระธรรมวินัย  เช่น งาน
บริหารองค์กร คณะสงฆ์ เจ้าหน้าที่ทำการสงฆ์ วัตรที่สงฆ์พึงกระทำ สรุปว่า ทรงมอบ         
“พระธรรมวินัย” เป็นศาสดาแทนพระพุทธองค์ ตามระบอบธัมมาธิปไตยถือว่าเป็นระบบการ
ปกครองที่ดีท่ีสุดในสังคมยุคปัจจุบัน 
    1.2 รูปแบบการบริหารจัดการปกครองวัดในมิติกฎหมาย หลังพระพุทธองค์
เสด็จดับขันธปรินิพพาน ทางรัฐก็ยังไม่เข้ามาเกี่ยวข้องภายในคณะสงฆ์ การปกครองคณะสงฆ์
จึงมีลักษณะกระจัดกระจายกันอยู่ในวาทะหรือ ในหมู่นิกายนั้น ๆ เมื่อล่วงมาถึง พ.ศ. 218 พระ
เจ้าอโศกมหาราช จึงจัดทำสังคายนา ครั้งที่ 3 ทรงวางระเบียบพระธรรมวินัยให้รวมลงเป็นลัทธิ
อย่างเดียวกัน สังฆมณฑล จึงประดิษฐานเรียบร้อยสืบมา รัฐหรือกฎหมายเข้ามาเกี่ยวข้องกับ
คณะสงฆ์ตั้งแต่นั้นเป็นต้นมา เมื่อภิกษุสงฆ์นำพระพุทธศาสนาไปประดิษฐานในประเทศใด ก็
จำเป็นต้องขอความอุปถัมภ์จากพระเจ้าแผ่นดินประเทศนั้น ๆ ก็จำเป็นต้องอนุโลมตามแบบ
แผนซึ่งนิยมและเป็นอยู่ในประเทศนั้น ๆ การปกครองคณะสงฆ์ยังต้องเป็นไปตามทางราชการ
แผ่นดินนับตั้งแต่การวางแบบแผนการปกครองคณะสงฆ์ ตลอดจนการตั้งสังฆนายกให้มีสมณ
ศักดิ์ สอดคล้องในการดำเนินงานทั้งฝ่ายพุทธจักรและฝ่ายอาณาจักร กรณีประเทศไทย เริ่มแรก
ตั้งสมัยกรุงสุโขทัย กรุงศรีอยุธยา กรุงธนบุรี และกรุงรัตนโกสินทร์ ตั้งแต่รัชกาลที่ 1 – รัชกาล   
ที่ 10 
   เมื่อมีการแก้ไขเพ่ิมเติม พรบ.คณะสงฆ์ พ.ศ. 2505 (และที่แก้ไขเพ่ิมเติม 
(ฉบับที่ 4) พ.ศ. 2561) รัชกาลที่ 10 มีความใกล้เคียงอย่างยิ่ง กับ พรบ.ลักษณะปกครองคณะ
สงฆ์ ร.ศ. 121 สมัยรัชกาลที่ 5 รัฐมอบอำนาจให้คณะสงฆ์ปกครองแบบรวมศูนย์อำนาจและอยู่
ในระบบราชการ เริ่มตั้งแต่มอบอำนาจมหาชนให้กับเจ้าอาวาสปกครองบุคคลกรที่ อาศัยอยู่ใน
วัด ให้คำตัดสินของมหาเถรสมาคมนั้นเป็นสิทธิ์ขาด ผู้ ใดจะอุทธรณ์หรือโต้แย้งไม่ ได้  
นอกจากนั้น การตั้งเจ้าอาวาสพระอารามหลวง แม้อารามราษฎร์และที่สำนักสงฆ์แห่งใด ทรง
พระราชดำริเห็นสมควรจะทรงเลือกสรรและตั้งเจ้าอาวาสได้ ทั่วราชอาณาจักร จะทรงโปรดให้
พระราชาคณะรูปใดเป็นผู้กำกับคณะแขวงใด การเลือกสรรและการตั้งตำแหน่งเจ้าคณะเมือง 
จะทรงกรุณาโปรดให้พระราชาคณะผู้ใหญ่รูปใดเป็นเจ้าคณะมณฑลไหน แล้วแต่จะทรง
พระราชดำริเห็นสมควร จึงมีแนวโน้มว่า การบริหารปกครองวัดและคณะสงฆ์ไทยปัจจุบันจะมี
หน้าที่อำนาจปกครองดูแลเฉพาะพระภิกษุสามเณรและผู้อาศัยอยู่ในวัดกับจัดการศึกษาเผยแผ่
หลักธรรมเท่านั้น ส่วนการบริหารจัดการทรัพย์สินจะมีหน่วยงานหรือส่วนราชการเข้า
ควบคุมดูแลมากขึ้นตามลำดับ  ดังนั้น เจ้าอาวาสวัดจึงควรบริหารปกครองวัดอยู่ในรูป 
“คณะกรรมการ” เช่น คณะกรรมการวัดโค้งรถไฟเจริญธรรม จังหวัดลพบุรี เป็นตัวอย่าง เป็น
ต้น 



5098 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.10 (December 2019) 

   1.3 รูปแบบการบริหารปกครองวัดในมิติวัฒนธรรม เมื่อพระผู้มีพระภาคเสด็จ
ดับขันธปรินิพพานแล้ว เกิดความไม่เรียบร้อยขึ้นภายในองค์กรสงฆ์ จึงได้มีการทำสังคายนาครั้ง
ที่  1 ครั้งที่  2 (แสวง อุดมศรี , 2543) การบริหารคณะสงฆ์เรียบร้อยมาระยะหนึ่ง เมื่อ
พระพุทธศาสนาล่วงมาได้ประมาณ 200 ปีเศษ พวกเดียรถีย์ปลอมตนเข้ามาบวชเป็นภิกษุใน
พระพุทธศาสนาเพ่ือแสวงหาประโยชน์ส่วนตนเป็นอันมาก เกิดความไม่เรียบร้อยขึ้นในสังฆ
มณฑล พระเจ้าอโศกมหาราชจึงได้มีการทำสังคายนา ครั้งที่ 3 ได้มีการส่งสมณทูตไปเผยแผ่
พระพุทธศาสนา ในดินแดนต่าง ๆ ทั้งในและต่างประเทศรวม 9 สายด้วยกัน และส่งสายละ 5 
รูปเพ่ือจะได้ให้การอุปสมบทแก่ผู้เลื่อมใสได้ถูกต้องตามพระธรรมวินัย ส่วนสายที่ 8 พระโสณะ
เถระกับพระอุตตระเถระพร้อมด้วยคณะมาเผยแผ่พระพุทธศาสนา ณ ดินแดนสุวรรณภูมิ 
   การปกครองคณะสงฆ์ก็ต้องจำเป็นอนุโลมตามจารีตประเพณีแบบแผนซึ่งนิยม
และเป็นอยู่ในประเทศนั้น ๆ รวมถึงประเทศไทยด้วย นอกจากนั้น การปกครองคณะสงฆ์ยัง
ต้องเป็นไปตามทางราชการแผ่นดิน นับตั้งแต่การวางแผนการปกครอง ตลอดจนการตั้งสังฆ
นายกให้มีสมณศักดิ์ อันเป็นการประสานสอดคล้องในการดำเนินงานทั้งฝ่ายพุทธจักรและ
อาณาจักรเป็นเอกภาพส่งผลดีด้วยกันทั้งสองจึงได้เจริญรุ่งเรืองตลอดมาไม่ขาดสายตามยุคสมัย
มาตามลำดับ และสามารถอยู่ร่วมกันได้อย่างสันติสุข ผู้วิจัยเลือกวัดเชิงเลน ตำบลท่าอิฐ อำเภอ
ปากเกร็ด จังหวัดนนทบุรี เป็นรูปแบบการบริหารจัดการวัดในมิติพหุวัฒนธรรมอยู่ด้วยกันอย่าง
สันติสุข ทั้งพระภิกษุ-สามเณร นักบวช นักเรียน และศาสนิกท้ังสองศาสนาแม้จะมีความเชื่อถือ
ที่แตกต่างกันก็ตาม 
   1.4 รูปแบบการบริหารจัดการวัดด้านการปกครองในมิติศาสตร์สมัยใหม่หรือ
นวัตกรรมร่วมสมัย เพ่ือให้สอดคล้องกับรัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พุทธศักราช 2560 
และแผนการปฏิรูปเศรษฐกิจสังคมและการเมืองของประเทศไทยที่มุ่งพัฒนาคนไทยให้เป็น
มนุษย์ที่สมบูรณ์อยู่ร่วมกับคนอ่ืนได้อย่างมีความสุข และสร้างนวัตกรรมใหม่ ๆ ในรัฐบาลยุค 
4.0 ประกอบกับคำสัมภาษณ์พระสังฆาธิการในเชิงลึกได้แนวทางว่า คณะสงฆ์ควรรับการ
เปลี่ยนแปลง ปรับให้เข้ากับบริบทของสังคมไทย ในยุคปัจจุบัน ถ้าฝ่าฝืนอาจสูญพันธ์ 
  2. หลักพุทธสันติวิธีเพ่ือการบริหารจัดการวัดด้านการปกครอง พบว่า ในสมัยต้น
พุทธกาล พระผู้มีพระภาคได้ประทานหลักการที่สำคัญถือเป็นธรรมนูญการปกครองคณะสงฆ์
มาจนทุกวันนี้ คือ โอวาทปาฏิโมกข์ ได้แก่ หลักการ 3 อุดมการณ์ 4 และวิธีการ 6 คือ หลักการ 
3 คือ 1) สัพพะปาปัสสะ อะกะระณัง การไม่ทำบาปทั้งปวง 2) กุสะลัสสูปะสัมปะทา การทำ
กุศลให้ถึงพร้อม 3) สะจิตตะปะริโยทะปะนัง การชำระจิตของตนให้ขาวรอบอุดมการณ์ 4 คือ 
1) ขันตี ปะระมัง ตะโป ตีติกขา ขันติ คือความอดกลั้น เป็นธรรมเครื่องเผากิเลสอย่างยิ่ง         
2) นิพพานัง ปะระมัง วะทันติ พุทธา ผู้ทั้งหลาย กล่าวพระนิพพานว่าเป็นธรรมอันยิ่ง 3) นะ หิ 
ปัพพะชิโต ปะรูปฆาตี ผู้กำจัดสัตว์อ่ืนอยู่ ไม่ชื่อว่าเป็นบรรพชิตเลย 4) สะมะโณ โหติ ปะรัง วิ



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 10 (ธันวาคม 2562) | 5099 

เหฐะยันโต ผู้ทำสัตว์อ่ืนให้ลำบากอยู่ ไม่ชื่อว่า เป็นสมณะเลย วิธีการ 6 คือ 1) อะนูปวาโท การ
ไม่พูดร้าย 2) อะนูปฆาโต การไม่ทำร้าย 3) ปาติโมกเข จะ สังวะโร การสำรวมในปาติโมกข์ 4) 
มัตตัญญุตา จะ ภัตตัสมิง ความเป็นผู้รู้จักประมาณในการบริโภค 5) ปันตัญจะ สะยะนาสะนัง 
การนอน การนั่ง ในที่อันสงัด 6) อะธิจิตเต จะ อาโยโค ความหมั่นประกอบในการทำจิตให้ยิ่ง  
    2.1 พุทธวิธีในฐานะเป็นเครื่องมือในการปกครองแบ่งตามหลักสันติวิธีที่
ปรากฏอยู่ในโลกนี้มี 3 ประเภท คือ 
    2.2.1 พุทธวิธีในฐานะเป็นเครื่องมือในการจัดการความขัดแย้ง
พระพุทธศาสนาได้นำเครื่องมือ ไม่ว่าจะเป็น “แนวคิด” และ “การปฏิบัติการ” เพ่ือการจัดการ
ความขัดแย้งใน 2 มิติใหญ่ ๆ ด้วยกันคือ (1) มิติในการจัดการความขัดแย้งในเชิงปัจเจก หรือ
เชิงอัตวิสัย (2) มิติในการจัดการความขัดแย้งในเชิงสังคม ทั้งนี้พระพุทธเจ้าทรงเป็นบุคคล 
“ต้นแบบ” ในช่วงเชิง “ภาวะผู้นำ”เกี่ยวกับ “การจัดการความขัดแย้งในเชิงอัตวิสัย ตามที่
ปรากฏในพระพุทธศาสนา เพราะพระองค์ประสบกับภาวะตีบตัน “ทางจิต” เนื่องจากเกิด
ความขัดแย้งในตัวเอง เกี่ยวกับประเด็นเรื่อง “เทวทูต 4”พระองค์ต้องเผชิญกับความขัดแย้งใน
ตัวเองอย่างยิ่ง เกี่ยวกับ”สุขนิยม”และ “ทุกขนิยม” พระองค์นำเสนอ “แนวคิด”และ 
“เครื่องมือ” ในการจัดการความขัดแย้งภายในแก่ “พระปัญจวัคคีย์” ได้แก่ “ธัมมจักกัปปวัต
ตนสูตร” และ “อนัตตลักษณสูตร”  
    ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร เป็นพระธรรมเทศนากัณฑ์แรกท่ีทรงแสดง มี
ใจความโดยย่อว่า “สิ่งที่บรรพชิตไม่ควรเสพมี 2 ทาง คือ 1) การประกอบตนพัวพันด้วยความ
ใคร่ในกามทั้งหลาย (กามสุขัลลิกานุโยค) และ 2) การประกอบทรมานตนให้ลำบาก (อัตตะกิละ
มะถานุโยค) ไม่เข้าไปหาที่สุดแห่งการกระทำสองอย่างนั้น เดินตามข้อปฏิบัติเป็นทางสายกลาง 
คือ ประกอบด้วยความเห็นชอบ (สัมมาทิฐิ) ความดำริชอบ (สัมมาสังกัปโป) (ปัญญา) การพูดจา
ชอบ (สัมมาวาจา)การทำการงานชอบ (สัมมากัมมันโต) การเลี้ยงชีวิตชอบ (สัมมาอาชีโว) (ศีล) 
การพยายามชอบ (สัมมาวายาโม) ความระลึกชอบ (สัมมาสติ) ความตั้งใจมั่นใจ (สัมมาสมาธิ) 
(สมาธิ) ย่อเป็น 3 อย่างคือ ความระมัดระวัง (ศีล) ความตั้งใจ (สมาธิ) ใคร่ครวญ (ปัญญา)  
    อนัตตลักขณสูตร เมื่อพระพุทธองค์ได้ปรับจิตของพระปัญจวัคคีย์ให้
อยู่ในระดับความพร้อมที่จะก้าวไปสู่การดับทุกข์สิ้นเชิงแล้ว ต่อมาพระองค์ได้ตรัสเรียก
พระปัญจวัคคีย์เหล่านั้นมา แล้วตรัสสอนขันธ์ห้า คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ 
ล้วนเป็นอนัตตา ซึ่งถือว่าเป็นสาระสำคัญของพระธรรมเทศนาบทนี้ พระพุทธองค์เริ่มต้นด้วย
การนำเสนอว่า ขันธ์ห้าคือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ เป็นอนัตตา โดยพระองค์
ทรงยกแต่ละขันธ์มาแสดงอย่างช้า ๆ เพ่ือให้เห็นว่าขันธ์ห้านี้เป็นอนัตตาอย่างชัดเจน  เมื่อ
พระองค์พิจารณาเห็นว่า พระปัญจวัคคีย์มองเห็นความจริงของขันธ์ห้าว่าอยู่ในกระแสของไตร
ลักษณ์ พระองค์ทรงขยายความของขันธ์ห้าที่มีลักษณะต่าง ๆ ให้พระปัญจวัคคีย์ได้เห็น เพ่ือ



5100 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.10 (December 2019) 

ถอดถอนความยึดมั่นถือมั่น คลายความกำหนัดยินดี ไม่ยึดมั่นในขันธ์ทั้งห้า จิตก็หลุดพ้น เมื่อ
หลุดพ้นจิตก็รู้ว่าหลุดพ้น รู้ว่าการเกิดขึ้นแห่งกระบวนการแห่งความยึดมั่นถือมั่นสิ้นไปแล้ว 
พรหมจรรย์ที่ประพฤติมาเพ่ือสิ้นทุกข์ก็ได้ทำสำเร็จแล้ว กิจที่ควรทำคืออยู่เหนือความลุ่มหลงมัว
เมาในขันธ์ทั้งห้าก็ทำสำเร็จแล้ว ไม่ต้องทำสิ่งใดเพ่ือให้บรรลุถึงความสิ้นทุกข์อีกแล้ว เพราะได้
ถึงแล้วซึ่งความสิ้นทุกข์” 
    2.2.2 พุทธวิธีในฐานะเป็นเครื่องมือในการดำเนินชีวิต แนวคิด
เกี่ยวกับประเด็นนี้คือ “อหึ สา สพฺพปาณานํ” หมายถึง การใช้ชีวิตที่ไม่เบียดเบียนตนเองและ
ผู้อ่ืน หลักการใหญ่ที่ปรากฏในพระพุทธศาสนาคือการนำเสนอเรื่องศีล 5 เพ่ือเป็นเครื่องมือใน
การอยู่ร่วมกันอย่างปกติสุขของมนุษย์ใน “เชิงปัจเจกบุคคล” และป้องกันไม่ให้มนุษย์เชิง
ปัจเจกไปเบียดเบียนและทำร้ายคนอ่ืน ๆ ในสังคม ให้ชีวิตแก่คนและสัตว์อ่ืน เปิดโอกาสให้แก่
ชีวิตตนเองด้วย ฉะนั้นหลักการศีล 5 นี้จัดได้ว่าเป็น “บรรทัดฐาน” หรือเป็น “กฎเกณฑ์ทาง
สังคม”ที่มนุษย์อยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข นอกจากนั้นยังมีหลักการอ่ืน ๆ อีก เช่น ทิฎฐธัม
มิกัตถประโยชน์ 4 สังคหวัตถุ 4 และพรหมวิหารธรรม 4 เป็นต้น 
    2.2.3 พุทธสันติวิธีในฐานะเป็นเครื่องมือในการเรียกร้องความ
ต้องการ ในบริบทนี้ หมายถึง “คว่ำบาตร” (ปัตตนิกุชชนกรรม) ลักษณะของการคว่ำบาตร
ค่อนข้างจะสอดคล้องกับแนวคิดตะวันตกในแง่ถ้อยคำ เป็นการลงโทษที่ทรงอนุญาตให้สงฆ์ทำ
แก่คฤหัสถ์ ผู้กล่าวให้ร้ายต่อพระรัตนตรัย โดยสงฆ์ประกาศให้ภิกษุทั้งหลายไม่ให้คบหา ไม่รับ
บิณฑบาต ไม่รับกิจนิมนต์ ไม่รับไทยธรรมของคฤหัสถ์คนนั้น จนกว่าจะประพฤติตัวเป็นคนดี 
เรียกว่า ปัตตอุกกุชชนกรรม คือ การหงายบาตร พระสงฆ์ได้กระทำเป็นครั้งแรกแก่วัฑฒนลิฉลี 
แห่งแคว้นวัชชี 
    ทั้งนี้ หลักพุทธสันติวิธี นอกจากเป็นเครื่องมือจัดการความขัดแย้ง
แล้ว ยังสามารถนำมาเป็นเครื่องมือที่ทรงพลังในการสร้างความรักสามัคคี กล่าวอีกนัยหนึ่ง 
พุทธสันติวิธีเป็นทั้งเครื่องมือป้องกันและจัดการความขัดแย้งได้ในตัวเอง ขึ้นอยู่กับบริบทที่จะ
นำมาใช้ สำหรับงานวิจัยเป็นการศึกษาเกี่ยวกับการบริหารจัดการวัดด้านการปกครอง ซึ่งต้อง
ข้องเก่ียวกับคนและความขัดแย้งเกิดขึ้นได้ในทุกองค์กร แม้ว่าจะเป็นองค์กรวัด ดังนั้นหลักพุทธ
สันติวิธีในงานวิจัยนี้จึงเป็นการนำเสนอพุทธสันติวิธีที่สามารถนำมาใช้ในการบริหารจัดการวัด
ของเจ้าอาวาสผู้ปกครองวัด ทั้งด้านศาสนบุคคลและศาสนวัตถุต้องมีหลักการเหล่านี้เป็น
เครื่องมือในการปกครองด้วย ได้แก่ ลักษณะการตัดสินพระธรรมวินัย 8 มหาปเทส 4 อปริ
หานิยธรรม 7 อคติ 4 พรหมวิหารธรรม 4 สาราณิยธรรม 6 และสัปปุริสธรรม 7 เป็นต้น 
  3. รูปแบบการบริหารจัดการวัดด้านการปกครองตามหลักพุทธสันติวิธี พบว่า เพื่อการ
ป้องกันและคุ้มครองเจ้าอาวาส ผู้วิจัยจึงเสนอรูปแบบการบริหารปกครองวัดในลักษณะ 
“คณะกรรมการ” เช่นตัวอย่างวัดต้นแบบ การบริหารปกครองวัดด้วยหลักการ 4 PDID คือ 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 10 (ธันวาคม 2562) | 5101 

การมี
ส่วนร่วม 

P 

พระธรรมวินัย 
และกฎหมาย 

D 

การ
พัฒนา 

D 

การส่งเสรมิ
กิจกรรม
ร่วมสมัย 

I 

หลักการมีส่วนร่วม หลักการปกครอง หลักการพัฒนา และหลักการสร้างนวัตกรรมร่วมสมัย 
และวิธีการ 8 ประการ (มรรควิถี 8) คือ การวางแผน การจัดการ การจัดคนเข้าองค์กร การ
ตัดสินใจ การสั่งการ การควบคม การร่วมมือประสานเครือข่าย และการสื่อสาร ในรูปของ
คณะกรรมการตามมรรควิถี 8 ประการ การปกครองในมิติพระธรรมวินัย พระองค์ทรงมอบให้มี
การปกครองโดยคณะสงฆ์ ในมิติกฎหมาย มีกฎหมายสงฆ์ พระราชบัญญัติลักษณะปกครอง
คณะสงฆ์ ในมิติวัฒนธรรม มีการดำเนินกิจกรรมของวัด และวัดกับสังคมไทยในมิติศาสตร์
สมัยใหม่ ปกครองด้วยหลักการ 4 คือ การมีส่วนร่วม หลักการปกครอง หลักการพัฒนา และ
หลักการสร้างนวัตกรรมร่วมสมัย ตามหลักอปริหานิยธรรม หลักธรรมาภิบาล  ประกอบด้วย 8 
วิธีการ คือ การวางแผน การจัดการ การจัดคนเข้าองค์กร การตัดสินใจ การสั่งการ การควบคุม 
การร่วมมือประสานเครือข่าย และการสื่อสาร ดังนี้ 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
  รูปแบบการบริหารจัดการวัดด้านการปกครองโดยพุทธสันติวิธี 
   P-Participation between Ban Wat School คือ หลักแห่งการมีส่วนร่วม 
บ.ว.ร.  
   D-Dharma and discipline along with the law คื อ  ห ลั ก แ ห่ ง ก า ร
ปกครองด้วยพระธรรมวินัยพร้อมด้วยกฎหมาย  

มรรคท่ี ๑ 

วางแผนอย่างรอบด้าน 
กว้างไกล สร้างการมีส่วนร่วม

มรรควิถีท่ี ๒ 

หลักการกระจาย
อ านาจพร้อมร่วม

ตรวจสอบรับผิดชอบ

มรรควิถีท่ี ๓ 

วางใจคนให้ถูกทาง วาง
งานให้ถูกกับคน

มรรควิถีท่ี ๔ 

สานการมีส่วนร่วม
ตัดสินใจ

มรรควิถีท่ี ๕ 

สร้างวัฒนธรรม
เคารพมติประชุม

มรรควิถีท่ี ๖ 

หมั่นติดตามควบคุม
ด้วยระบบทันสมัย 

มรรควิถีท่ี ๗ 

สร้างเครือข่าย ขยายงาน
จิตอาสา ปฏิบัติเป็นพุทธ

บูชา

มรรควิถีท่ี ๘ 

สื่อสารกว้างไกล ใช้เทค
โลยีสมัยใหม่อย่าง

สร้างสรรค์



5102 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.10 (December 2019) 

   I-Innovation for promoting contemporary activities ห ลั ก แ ห่ ง
นวัตกรรมการสร้างกิจกรรมร่วมสมัย  
   D-Development of religious people, artifacts หลักแห่ งการพัฒนา 
ศาสนบุคคคลและศาสนวัตถุ 
    มรรควิถี การบริหารจัดการวัดด้านการปกครองโดยพุทธสันติวิธี 
    มรรควิถีที่ 1 วางแผนอย่างรอบด้าน กว้างไกล สร้างการมีส่วนร่วม 
    มรรควิถีที่ 2 หลักการกระจายอำนาจพร้อมร่วมตรวจสอบรับผิดชอบ 
    มรรควิถีที่ 3 วางใจคนให้ถูกทาง วางงานให้ถูกกับคน 
    มรรควิถีที่ 4 สานการมีส่วนร่วมตัดสินใจ 
    มรรควิถีที่ 5 สร้างวัฒนธรรมเคารพมติประชุม 
    มรรควิถีที่ 6 หมั่นติดตามควบคุมด้วยระบบทันสมัย  
    มรรควิถีที่ 7 สร้างเครือข่าย ขยายงานจิตอาสา ปฏิบัติเป็นพุทธบูชา 
    มรรควิถีที่ 8 สื่อสารกว้างไกล ใช้เทคโนโลยีสมัยใหม่อย่างสร้างสรรค์ 
   วิธีการ 8 คือ การวางแผน การจัดการ การจัดคนเข้าองค์กร การตัดสินใจ 
การสั่งการ การควบคุม การร่วมมือประสานเครือข่าย และการสื่อสาร เพ่ือสร้างศรัทธาให้กับ
องค์กรและพัฒนาบุคลลากรให้เป็นที่ตั้งแห่งศรัทธา ทั้งนี้ เพ่ือพุทธจักรจะได้ดำรงมั่นคงคู่กับ
ราชอาณาจักรไทยตลอดไป  
 
อภิปรายผล  
  1. แนวคิดหลักการและรูปแบบการบริหารจัดการวัดในสมัยพุทธกาลและตามหลัก
กฎหมาย ผลการศึกษาพบว่า หลักการบริหารจัดการวัดในสมัยพุทธกาลที่ยึดพระธรรมวินัยกับ
หลักการปกครองตามกฎหมายคณะสงฆ์ มีความแตกต่างกันอันเนื่องจากบริบททางโครงสร้าง
สังคม วัฒนธรรม และการอุทิศตนของพระภิกษุในการสนองงานพระพุทธศาสนาไม่เหมือนใน
ส มั ย พุ ท ธก าล  ส อ ด ค ล้ อ งกั บ งาน วิ จั ย ข อ ง  พ ระค รู วิ สุ ท ธ านั น ท คุ ณ  (สุ ร ศั ก ดิ์   
วิสุทฺธาจาโร) ได้วิจัยเรื่อง “การบริหารจัดการวัดเพ่ือความมั่นคงแห่งพระพุทธศาสนา” พบว่า 
การบริหารจัดการวัดของคณะสงฆ์ ในยุคสถานการณ์ปัจจุบันนี้ ผู้บริหารคณะสงฆ์ย่อมมีการ
พัฒนาการด้านเทคโนโลยี บูรณาการด้วยหลักพุทธธรรมนาการบริหาร/การปกครองไปพร้อม
กับความเจริญ และมีกฎหมาย พระราชบัญญัติ ข้อบังคับ ระเบียบต่างๆ มาเกื้อกูลพระธรรม
วินัย ผู้ที่จะเป็นผู้นำในการบริหาร/การปกครองวัดและคณะสงฆ์ในยุคปัจจุบันนี้ต้องเป็นผู้ที่มี
วิสัยทัศน์ มีความรู้ ความสามารถ ความเสียสละ และยอมรับความคิดเห็นของผู้อ่ืน ตลอดจน
เป็นผู้เพียบพร้อมด้วยจริยาวัตรข้อปฏิบัติ เป็นที่ยอมรับของคณะสงฆ์และสังคมโดยรวม และที่
สำคัญจะต้องเป็นนักปกครองที่มีความซื่อสัตย์ยุติธรรม ต้องเว้นจากความมีอคติทั้งปวง ตั้งมั่น



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 10 (ธันวาคม 2562) | 5103 

ในหลักพรหมวิหารธรรมเป็นแกนหลักของการบริหาร/การปกครองอยู่เสมอ วัดในซึ่งเป็นฐาน
รากอันสำคัญของคณะสงฆ์และพระพุทธศาสนาก็จะเกิดความมั่นคง นั่นย่อมส่งผลให้
พระพุทธศาสนามีความเจริญมั่นคง (พระครูวิสุทธานันทคุณ (สุรศักดิ์ วิสุทฺธาจาโร), 2558) 
  2. หลักพุทธสันติวิธีการบริหารจัดการวัดด้านการปกครอง ผลการศึกษาพบว่า มรรควิถี 
8 ประการ คือ การวางแผน การจัดการ การจัดคนเข้าองค์กร การตัดสินใจ การสั่งการ การ
ควบคุม การร่วมมือประสานเครือข่าย และการสื่อสาร ในรูปของคณะกรรมการ การบริหาร
จัดการวัดเป็นหลักประกันคุ้มครองและป้องกันเจ้าอาวาสและวัดจากการตรวจสอบจาก
หน่วยงานของรัฐและพุทธบริษัทได้ในระดับหนึ่ง แต่ควรจะนำหลักพระธรรมวินัยเป็นตัวตั้งและ
มีกฎหมายสงฆ์พร้อมจารีตสังคมสนับสนุนในการบริหารปกครองวัดที่สามารถให้สอดรับกับ
บริบททางสังคมที่เปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็ว การเอาใจใส่ฆราวาสหรือมวลชนกับการรักษา
พระธรรมวินัยเป็นเรื่องที่ยากและท้าทายในการบริหารจัดการปกครองวัดให้มีประสิทธิภาพ 
สอดคล้องกับงานวิจัยของ พระวีระศักดิ์ ชยธมฺโม (สุวรรณวงศ์) ได้วิจัยเรื่อง “แนวทางการ
จัดการวัดสันติสุขตาม หลักสัปปายะ 7 สำหรับวัดธารน้ำไหล (สวนโมกขพลาราม)” ผล
การศึกษาพบว่า แนวคิดและทฤษฎีการจัดการวัดด้วยหลักสัปปายะนั้นหมายถึง การสร้างสภาพ
เอ้ือที่เป็นปัจจัยเกื้อหนุนต่อการศึกษาปฏิบัติ ปัจจัยที่เอ้ือต่อการเป็นอยู่ดีและการที่  จะพัฒนา
ตน ช่วยให้ความเจริญตั้งมั่นไม่เสื่อมถอย เกื้อหนุนสิ่งสถานที่หรือบุคคลซึ่งเป็นที่สบาย 
เหมาะสมกันเกื้อกูลโดยเฉพาะที่ช่วยเกื้อหนุนการบำเพ็ญและประคับประคองรักษาสติปัญญามี 
7 อย่าง คืออาวาสที่อยู่โคจรที่บิณฑบาตหรือแหล่งอาหารภัสสะเรื่องพูดคุยที่ส่งเสริมการปฏิบัติ 
บุคคลผู้ที่อยู่ใกล้แล้วจิตผ่องใสสงบมั่นคงโภชนะอาหารอุตุอุณหภูมิและสภาพแวดล้อมอิริยาบถ 
เพ่ือให้องค์กรเกิดความสงบและสันติสุข (พระวีระศักดิ์ ชยธมฺโม (สุวรรณวงศ)์, 2557) 
  3. รูปแบบการบริหารจัดการวัดด้านการปกครองตามหลักพุทธสันติวิ ธี ผลการศึกษา
พบว่า พบว่า มรรควิถี 8 ประการ คือ การวางแผน การจัดการ การจัดคนเข้าองค์กร การ
ตัดสินใจ การสั่งการ การควบคม การร่วมมือประสานเครือข่าย  และการสื่อสาร ในรูปของ
คณะกรรมการได้จากกการสัมภาษณ์และสังเคราะห์กับมรรควิถีทั้ง 8 ประการ สอดคล้องกับ 
พระมหาดนัย อุปวฑฺฒโน (ศรีจันทร์) ได้วิจัยเรื่อง “รูปแบบการบริหารจัดการองค์กรสันติสุข : 
ศึกษากรณี วัดปัญญานันทาราม อำเภอคลองหลวง จังหวัดปทุมธานี” รูปแบบการบริหาร
จัดการองค์กรสันติสุข พบว่า องค์กรสันติสุขต้องประกอบไปด้วย  1) ด้านผู้นำ (Le) คือ เป็น
ผู้นำทุกด้าน ประสานรอบทิศ สุจริตจริงใจ มีน้ำใจ ให้โอกาสบุคลากรได้พัฒนา ฯลฯ 2) ด้าน
ธรรมะ (D) มีหลักธรรมครองตน ครองคน ครองงาน ได้แก่ อปริหานิยธรรม (A) สาราณียธรรม 
(S) สัปปายะ (S) อิทธิบาท (I) สังคหวัตถุ (S) เรียกว่าหลัก ASSIS 3) ด้านการจัดการ (OM) 
จัดการทุกอย่างไม่ให้ขัดข้องในเรื่องต่างๆ โดยเฉพาะอย่างยิ่งด้านบุคคล ฉะนั้น หัวใจสำคัญของ



5104 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.10 (December 2019) 

การบริหารจัดการองค์กรให้เกิดสันติสุขควรเป็นไปตามรูปแบบ“LeDOM” (พระมหาดนัย อุปว
ฑฺฒโน (ศรีจันทร์), 2557) 
สรุป 
  หลักการบริหารจัดการวัดด้านการปกครองในสมัยพุทธกาล วัดจัดการปกครองคณะ
สงฆ์ โดยการยึดพระธรรมวินัย ในปัจจุบันยึดการปกครอง โดยมีกฎหมายคณะสงฆ์และพระ
ธรรมวินัย เนื่องจากบริบททางโครงสร้างสังคม วัฒนธรรม ซึ่งพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ มีการ
จัดโครงสร้างการปกครองตามฝ่ายอาณาจักร ที่รวมศูนย์อำนาจไว้ที่มหาเถรสมาคม ทั้งอำนาจ
นิติบัญญัติ บริหาร และตุลาการ ดังนั้นบทบาทการปกครองคณะสงฆ์ของวัดให้เข้ายุคศตวรรษ
ที่ 26 โดยการนำพระธรรมวินัย กฎหมาย จารีต และนวัตกรรมร่วมสมัยหลักพุทธสันติวิธี มรรค
วิถี 8 ในการวางแผน การจัดการ การจัดคนเข้าองค์กร การตัดสินใจ การสั่งการ การควบคุ ม 
การร่วมมือประสานเครือข่าย และการสื่อสารบริหาร การจัดการวัดด้านการปกครองตามหลัก
พุทธสันติวิธี ดังนี้ มรรควิถีท่ี 1 การวางแผนอย่างรอบด้าน กว้างไกล สร้างการมีส่วนร่วม มรรค
วิถีที่ 2 หลักการกระจายอำนาจพร้อมร่วมตรวจสอบรับผิดชอบ มรรควิถีที่ 3 การวางคนให้ถูก
ทาง วางงานให้ถูกกับคน มรรควิถีที่ 4 ประสานการมีส่วนร่วมตัดสินใจ มรรควิถีที่ 5 สร้าง
วัฒนธรรมเคารพมติประชุม มรรควิถีที่ 6 หมั่นติดตามควบคุมด้วยระบบทันสมัย มรรควิถีที่ 7 
สร้างเครือข่าย ขยายงานจิตอาสา ปฏิบัติเป็นพุทธบูชา มรรควิถีที่ 8 การสื่อสารกว้างไกล ใช้
เทคโนโลยีสมัยใหม่ 
 
ข้อเสนอแนะ  
  1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
  ผลการวิจัยครั้งนี้ สามารถนำรูปแบบทั้ง 4 มิติไปขยายผลต่อในเชิงนโยบาย เช่นกรณี
วัดในเครือของวัดชลประทานรังสฤษดิ์ มีวัดปัญญานันทาราม วัดแผ่นดินธรรมแผ่นทอง และวัด
ที่มีหน่วยธรรมยาทอีกประมาณ 500 วัด และวัดอ่ืน ๆ ที่สนใจ สำหรับภาครัฐที่มีหน้าที่โดยตรง
เกี่ยวกับการบริหารจัดการวัด เช่น สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติต้องเข้าไปสนองงานวัด
และคณะสงฆ์เพ่ืออุปถัมภ์และคุ้มครองวัดในพระพุทธศาสนาร่วมกันตรวจสอบในฐานะ
พุทธศาสนิกชนกฎหมายรัฐธรรมนูญบัญญัติให้มีส่วนร่วมในกิจการพระพุทธศาสนา ทั้ง
การศึกษาเผยแผ่หลักธรรมแบบเถรวาทเพ่ือถาวรมั่นคงยั่งยืน แห่งพระพุทธศาสนาสืบไป 
  2. ข้อเสนอแนะในการนำผลวิจัยไปใช้   
  รูปแบบนี้หากเป็นการจัดตั้งวัดใหม่จะค่อนข้างเหมาะสม เพราะเป็นการเริ่มต้นการ
จัดการ หากมีการเปลี่ยนแปลงการจัดการในวัด ก็จะไม่สร้างความไม่เข้าใจให้เกิดขึ้น สำหรับ
การนำไปจะต้องคำนึงถึงความสอดรับกับบริบทของวัด มีความเหมาะสมที่จะเลือกขนาดไหน 
 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 10 (ธันวาคม 2562) | 5105 

  3. ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป    
  ควรวิจัยเกี่ยวกับ การนำรูปแบบการบริหารจัดการวัดด้านการปกครองด้วยพุทธสันติ  
ในวัดที่มีบริบทต่างกัน 
 
เอกสารอ้างอิง 
จารุรัตน์  ปั้นมณี . (2550). กฎหมายคณะสงฆ์ . กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์สำนักงาน

พระพุทธศาสนาแห่งชาติ. 
พระครูวิสุทธานันทคุณ (สุรศักดิ์ วิสุทฺธาจาโร). (2558). การบริหารจัดการวัดเพ่ือความมั่นคง

แห่งพระพุทธศาสนา. ใน วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาการจัดการเชิง
พุทธ. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาดนัย อุปวฑฺฒโน (ศรีจันทร์). (2557). รูปแบบการบริหารจัดการองค์กรสันติสุข : 
ศึกษากรณี วัดปัญญานันทาราม อำเภอคลองหลวง จังหวัดปทุมธานี. วารสารสันติ
ศึกษาปริทรรศน์ มจร, 3(1), 24-27. 

พระมหาดาวเรือง วรปญฺโญ. (2557). พระพุทธศาสนาในอินเดีย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์
เอกพิมพ์ไทย จำกัด. 

พระราชวรเมธี, ดร. และคณะ. (2559). แผนยุทธศาสตร์การปฏิรูปกิจการพระพุทธศาสนา 
2560 - 2564. กรุงเทพมหานคร: สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. 

พระวีระศักดิ์ ชยธมฺโม (สุวรรณวงศ์). (2557). แนวทางการจัดการวัดสันติสุขตาม หลักสัปปายะ 
7 สำหรับวัดธารน้ำไหล (สวนโมกขพลาราม). วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร, 3(2), 
99-112. 

สุนทร มณี สวั สดิ์ . (2531). สถานะทางกฎหมายของวัด ไทย . กรุ ง เทพมหานคร : 
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

แสวง อุดมศรี. (2543). การปกครองคณะสงฆ์ไทย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย. 

 
 
 


