
3686 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.7 (September 2019) 

 

แนวคิดเรื่องความเป็นธรรมกับความทุกข์ในพุทธปรัชญาเถรวาท* 
A CONCEPT OF RIGHTEOUSNESS AND SUFFERRING IN THERAVADA 

BUDDHIST PHILOSOPHY 
 

เกรียงไกร พินยารัก 
Kriangkrai Pinyarak 

พระมหาพรชัย สิริวโร 
Phramaha Pornchai Sirivaro 

ณัทธีร์ ศรีดี 
Nattee Sridee 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

ประเวศ อินทองปาน 
Praves Intongpan 

มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
Kasetsart University, Thailand 
E-mail: kriangmcu@gmail.com  

 
 

บทคัดย่อ 
  การวิจัยเรื่องนี้มีวัตถุประสงค์ ดังนี้ 1) เพื่อศึกษาแนวคิดเรื่องความเป็นธรรมในพุทธ
ปรัชญาเถรวาท 2) เพื่อศึกษาแนวคิดเรื่องความทุกข์ในพุทธปรัชญาเถรวาท 3) เพื่อวิเคราะห์
แนวคิดความเป็นธรรมกับความทุกข์ในพุทธปรัชญาเถรวาท งานวิจัยนี้เป็นการวิจัยคุณภาพ 
(Qualitative Research) โดยศึกษาจากพระไตรปิฎก อรรถกถา หนังสือ วารสาร และงานวิจัย
ที่เก่ียวข้อง และสรุปผลด้วยการเขียนเชิงพรรณนา 
  ผลการวิจัยพบว่า 
  1) ความเป็นธรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทหมายถึง  ความรู ้สึกไม่เป็นทุกข์และมี
เป้าหมายเพื่อการสิ้นชาติ ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ความคร่ำครวญและความคับแค้นใจ 
ความหมายของความเป็นธรรมในพุทธปรัชญาเทียบได้กับคำว่า Righteousness สำหรับความ
เป็นธรรมในปรัชญาตะวันตกตรงกับความหมายคำว่า virtue กับ Justice เมื ่อพิจารณา
เปรียบเทียบความสอดคล้องความเป็นธรรมกับพุทธปรัชญาเถรวาทแล้ว ความเป็นธรรมในพุทธ
ปรัชญาเถรวาทนั้นมีความหมายกว้างกว่า virtue หรือ Justice เนื่องจาก virtue และ Justice 
เป็นความยุติธรรมที่ใช้กับสังคมเท่านั้น เกณฑ์การตัดสินความเป็นธรรมในพุทธปรัชญาเถรวาท 

 
* Received 27 August 2019; Revised 18 September 2019; Accepted 20 September 2019 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 7 (กันยายน 2562) | 3687 

 

สรุปได้ว่าเป็นสัจจนิยมมีลักษณะเป็นปรวิสัยเป็นกฎที่เป็นจริงอยู่เสมอ 2) พุทธปรัชญามีแนวคิด
ว่าทุกข์เป็นสิ่งที่ทนได้ยาก พุทธปรัชญาเถรวาทแยกทุกข์ออกเป็น 2 ประเภทได้แก่ ทุกขขันธ์ 
คือ ทุกข์ที่เกิดจากขันธ์ 5 ประการที่สองคืออุปาทานขันธ์ เป็นความทุกข์จากการยึดมั่นถือมั่น
ขันธ์ 5 เป็นสภาวะที่มนุษย์ยึดถือโดยไม่รู้ตามความเป็นจริงของธรรมชาติ ทำให้เกิดความยึดมั่น
เชิงปัจเจกและสังคม ความมีอยู่ของความทุกข์ซึ่งพระพุทธเจ้าได้ยกปฏิจจสมุปบาทเป็นทฤษฎี
แนวคิดที่แสดงถึงความสัมพันธ์ของวงจรชีวิตที่เป็นทุกข์ 3) ในการพิจารณาเพื่อตัดสินว่า      
การกระทำเช่นไรเป็นการกระทำที่เป็นธรรมนั้นพุทธปรัชญาเถรวาทให้ใช้แนวคิดเรื่องทุกข์เข้า
มาร่วมตัดสิน กล่าวคือถ้าการกระทำใดเป็นไปเพื่อการไม่ยึดมั่นถือมั่นและนำไปสู่การสิ้นภพ   
สิ้นชาติ ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ กล่าวอีกนัยหนึ่งคือทุกข์การกระทำนั้นถือว่าเป็นการกระทำ
ที่เป็นธรรม การยืนยันเช่นนี้แสดงว่าพุทธปรัชญาเถรวาทไม่เห็นด้วยกับแนวคิดเรื ่องความ
ยุติธรรมของจอห์น รอลส์ ชุมชนนิยมประโยชน์นิยมเพราะเกณฑ์ที่จอห์น รอลส์นำมาใช้ไม่ได้
พิจารณาถึงธรรมชาติของมนุษย์ เกณฑ์ที่ชุมชนนิยมใช้จะทำให้เกิดความไม่แน่นอนในแง่ความ
เป็นธรรมเนื่องจากยึดแนวคิดของคนในชุมชนเป็นหลัก และเกณฑ์ที่ประโยชน์นิยมใช้จะทำให้
เกิดความไม่เป็นธรรมไม่เสมอภาคเนื่องจากเอาเสียงคนข้างมากเป็นหลักโดยไม่คำนึงถึงคนส่วน
น้อย ส่วนเกณฑ์ตัดสินในพุทธปรัชญาเถรวาทเน้นการพิจารณาตั ้งแต่หลักการวิธีการและ
เป้าหมาย การพิจารณาเช่นนี้จะทำให้เกิดความครอบคลุมของแนวคิดได้ดีกว่าและสามารถ
ประยุกต์ใช้ในการพิจารณาหลักเกณฑ์เรื่องความเป็นธรรมได้ 
คำสำคัญ: ความเป็นธรรม, ความทุกข,์ พุทธปรัชญาเถรวาท 
 
Abstract 
 The objectives of this research were 1) to study the concept of 
righteousness in Tharavada Buddhist Philosophy 2) to study the concept of 
suffering in Tharavada Buddhist Philosophy 3) to analyze the concept of 
righteousness and suffering in Tharavada Buddhist Philosophy. This study is 
Qualitative research by collecting data from Buddhist scriptures, Atthakatha, 
books, journals and the related researches. The data analysis by descriptive 
methods. 
           Result of the research: 
           1) The righteousness in Tharavada Buddhist Philosophy is a life without 
suffering and has a life goal of pass away, old age, death, overthrew it, “Parideva” 
lamentation, bemoan, and resentment. A comparison between the 
Righteousness in Buddhist Philosophy and Virtue, and Justice in western 



3688 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.7 (September 2019) 

 

philosophy. The Righteousness has meaning wider than the Virtue, and Justice. 
The western philosophy has mentioned an impartial judge in society, but an 
impartial judge in Buddhist Philosophy has mentioned the realism has aspect as 
objectivity. 2) Buddhist Philosophy has indicated that a suffering condition is 
difficult to endure as divided into two types.  There was Thukk̄h k ̄hạnṭh ̒ is 
suffering from the Five aggregates. the second, the Upàdànakkhandha aggregate 
of clinging as it describes the impersonal nature of the perception of an 
individual, permanent, personal self.  3) the adjudication in actions, which would 
be viewed as impartial by a fair in Tharavada Buddhist Philosophy indicated that 
any action without an aggregate of clinging and no impact on suffering and death. 
This information dissented with the main idea of a Theory of Justice by John 
Rawls that mentioned to be followed by the majority of people but some 
situations were not fair to a small group of people. The conclusion of the result, 
the details in Tharavada Buddhist Philosophy has adjudicated in actions by 
principle, method, and objective which able to apply in an impartial judge. 
Keywords: Justice, Suffering, Tharavada Buddhist Philosophy 
 
บทนำ  
  ความเป็นธรรมเป็นสิ่งสำคัญในสังคมมนุษย์ สังคมมนุษย์จะต้องมีความเป็นธรรมเป็น
แกนกลางเพ่ือให้สมาชิกทุกคนอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข หากไม่มีความเป็นธรรมสังคมมนุษย์ก็
จะเกิดปัญหา เกิดการเอารัดเอาเปรียบขัดแย้งกันซึ่งไม่ใช่เป้าหมายที่ดีในการพัฒนาสังคมมนุษย์ 
ด้วยเหตุผลดังกล่าวมนุษย์จึงมีแนวคิดแสวงหาความเป็นธรรมเพื่อให้เกิดความเป็นธรรมแก่
ปัจเจกบุคคลและสังคม ความเป็นธรรมจึงเป็นปัญหาที่นักปรัชญาการเมืองพยายามหาคำตอบ
และเป็นคำถามของปรัชญาการเมืองที่เป็นอมตะ ซึ่งนักคิดทางการเมืองที่ผ่านมาต่างก็พากันขบ
คิดหาคำตอบทั้งที่เป็นนามธรรมและรูปธรรมตลอดมา (ไชยันต์ ไชยพร, 2541) จากคำกล่าว
ข้างต้นจึงทำให้เห็นว่า ปัญหาเรื่องความเป็นธรรมยังไม่สามารถหาคำตอบได้และยังมีข้อโต้แย้ง
หลายแนวคิดด้วยกัน  
  เรื ่องนี้มีผู ้เสนอแนวคิดความเป็นธรรมไว้ เช่น ความยุติธรรมสายสัญญาประชาคม 
(Contractarianism) ดังเช่น จอห์น รอลส์ เห็นว่า ความยุติธรรมเป็นกฎสากลตายตัวและมี
หลักการตัดสินอย่างชัดเจนในการเลือกว่าสิ่งใดเป็นความยุติธรรมหรือความเป็นธรรม จอห์น 
รอลส์ได้ใช้กฎแม็กซิมิน (Maximin) เป็นตัวแบบในทางเศรษฐศาสตร์มาตัดสิน (ศุภชัย ศุภผล, 
2558) และได้ใช้วิธีการทดลองทางความคิดเป็นวิธีการหาคำตอบเรื่องความเป็นธรรมหรือความ



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 7 (กันยายน 2562) | 3689 

 

ยุติธรรม ซึ่งจอห์น รอลส์เห็นว่า เมื่อใช้วิธีการทดลองทางความคิดแล้วทุกคนจะต้องอยู่ภายใต้
สถานการณ์ม่านแห่งความไม่รู้จึงจะสามารถหาคำตอบเรื่องความเป็นธรรมหรือความยุติธรรม
ได ้(John Rawls, 1971) 
  ความยุติธรรมสายประโยชน์นิยม เช่น จอห์น สจ๊วต มิลล์ (John Stuart Mill) ความ
เป็นธรรมหรือความยุติธรรมสายนี้มีลักษณะไม่มีกฎสากลตายตัว เพราะถือ “หลักมหสุขเป็น
รากฐานของศีลธรรม”  (John Stuart Mill, 2004) เป็นหลักถือเอาความสุขของคนหมู่มากเป็น
เกณฑ์ หากคนส่วนมากเห็นว่าดีมีความสุขและเกิดประโยชน์สิ่งนั้นก็ได้ชื่อว่า เป็นธรรมนั่นเอง  
และถ้าหากสิ่งใดเกิดความเสียหายไม่เป็นประโยชน์แก่คนหมู่มากสิ่งนั้นก็จัดได้ว่าเป็นความไม่
เป็นธรรมด้วย ซึ่งแนวคิดนี้สายสัญญาประชาคม โดยเฉพาะ จอห์น รอลส์ไม่เห็นด้วยกับแนวคิด
นี้ (เนื่องน้อย บุณยเนตร, 2544) 
  ความยุติธรรมสายชุมชนนิยม (Communitarian) กลุ ่มนี ้เห็นว่าความเป็นธรรมมี
ลักษณะไม่เป็นสากลตายตัว ชุมชนนิยมเห็นว่าความเป็นธรรมจะเกิดขึ้นได้เพราะชุมชนช่วยกัน
แก้ไขจึงไม่ควรมีกฎเกณฑ์ตายตัวโดยอ้างว่า สังคมแต่ละสังคมจะมีชุดความเป็นธรรมที่แตกต่าง
กัน สังคมมีวัฒนธรรม ภาษา ความเชื่อไม่เหมือนกัน การที่จะเอาสังคมหนึ่งไปตัดสินอีกสังคม
หนึ่งไม่ได้ จะเห็นได้ว่า การหาคำตอบเรื่องความเป็นธรรมหรือความยุติธรรมกลุ่มนี้เน้นสังคม
ความร่วมมือเป็นหลัก (Daniel Bell, 1993) 
  ในปรัชญาอินเดียได้ให้ความหมายของความเป็นธรรมไว้หลายแง่ แต่สามารถสรุปได้ 2 
ความหมายคือ 1) ความเป็นธรรมเกี่ยวข้องเป็นข้อปฏิบัติทางศาสนา 2) ความเป็นธรรมเป็น
พื้นฐานของความยุติธรรม ความเท่าเทียม ความเสมอภาคและความไม่อคติ (Bijayananda 
Kar, 2013) ความเป็นธรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทที่ปรากฏในคัมภีร์มีอธิบายไว้หลายแห่ง 
ยกตัวอย่างเช่น ความเป็นธรรมในแง่พระวินัย ลักษณะทางพระวินัยเป็นกระบวนการหาความ
เป็นธรรมด้วยการตัดสิน แต่ผู้ตัดสินจะต้องประกอบด้วยคุณธรรม (ธรรมิกบุคคล) โดยในวินัย
กล่าวถึงประเด็นนี้เอาไว้ในกรณีที่เกี่ยวข้องกับการตัดสินหลักอธิกรณ์ หรือความขัดแย้ง โดยให้
ใช้วิธีการด้วยความเป็นธรรม หรือวิธีเป็นธรรมแก่คู่กรณี ความเป็นธรรมมีลักษณะส่งเสริมให้
ผู้ปกครองหรือผู้ใต้ปกครองมีคุณธรรมเพื่อให้เกิดความเป็นธรรมเช่น คำสอนในมหาหังสชาดก 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ได้กล่าวถึง ราชธรรมหรือทศพิธราชธรรม 10 ประการ
สำหรับผู ้ปกครอง และยังมีคำสอนที่สนับสนุนให้บุคคลทั่วไปให้เกิดความเป็นธรรม เช่น      
หลักอคติ 4 เพ่ือให้เกิดความไม่เอนเอียง เป็นต้น จากข้อความดังกล่าวทำให้เห็นว่า ความหมาย
ของความเป็นธรรมในพุทธปรัชญาสอดคล้องกับความหมายที่ 2 ในปรัชญาอินเดียซึ่งจะเป็น
พื้นฐานในการอธิบายความเป็นธรรมในพุทธปรัชญา และพุทธปรัชญามีวิธีการหาคำตอบเรื่อง
ความเป็นธรรมให้กับสังคมมนุษย์เพื่อให้ได้รับความเป็นธรรม ทำให้มนุษย์มีความทุกข์น้อยลง
หรือหมดไปนั่นเอง  



3690 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.7 (September 2019) 

 

  จากที่กล่าวมาข้างต้นพุทธปรัชญาเถรวาทไม่เห็นด้วย กับแนวคิดสายสัญญาประชาคม
เพราะว่าปรัชญาสายนี้ใช้การทดลองทางความคิด ไม่เห็นด้วยกับกลุ่มประโยชน์นิยมเพราะว่าให้
ความสำคัญกับคนหมู่มากไม่เห็นความสำคัญของคนกลุ่มน้อย และไม่เห็นด้วยกับกลุ่มชุมชน
นิยมเพราะว่า ชุมชนนิยมใช้สังคมเป็นเกณฑ์ตัดสินความเป็นธรรม พุทธปรัชญาเห็นว่า แนวคิด
เหล่านี้ไม่ได้คำนึงถึงธรรมชาติหรือพื้นฐานของมนุษย์ พุทธปรัชญาได้ศึกษาธรรมชาติหรือ
พ้ืนฐานของมนุษย์ก่อนจึงนำเข้าไปสู่การหาคำตอบเรื่องความเป็นธรรม ดังที่พระพุทธเจ้าได้ตรัส
ว่า “ธรรมเหล่าใดเป็นไปเพื่อความไม่ประกอบด้วยทุกข์ มิใช่เพื่อผูกรัดหรือประกอบทุกข์    
ธรรมเหล่านี้พึงรู้ว่าเป็นธรรม เป็นวินัยเป็นสัตถุสาสน์” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
จากพุทธพจน์ดังกล่าวแสดงให้เห็นว่าในพุทธปรัชญานั้นมีทุกข์เป็นพื้นฐานในการอธิบายเรื่อง
ความเป็นธรรม พุทธพจน์ดังกล่าวมีนัยยะทางสังคมสามารถอธิบายความเป็นธรรมให้กับสังคม
ได้ ฉะนั้นเมื่อมีทุกข์เป็นพื้นฐานในการอธิบายความเป็นธรรม ทุกข์ก็ต้องมีความสัมพันธ์กับ
ความเป็นธรรมอย่างแน่นอน อย่างไรก็ตามแนวคิดกลุ่มสัญญาประชาคม กลุ่มประโยชน์นิยม
และกลุ่มชุมชนนิยมไม่ได้มีการอธิบายพ้ืนฐานหรือความทุกข์ของมนุษย์เพ่ือนำไปสู่คำตอบเรื่อง
ความเป็นธรรม หากมีการนำทุกข์มาอธิบายความเป็นธรรมอาจจะทำให้ได้คำตอบในเรื่องของ
ความเป็นธรรมในพุทธปรัชญาชัดเจนมากยิ่งขึ้น และต่างจากแนวคิดเรื่องความเป็นธรรมของ
กลุ่มสัญญาประชาคม ประโยชน์นิยมและชุมชนนิยม 
  การที่ความทุกข์มาเกี่ยวข้องกับความเป็นธรรมเพราะว่า เมื่อมนุษย์ไม่ได้รับความเป็น
ธรรมมนุษย์ก็จะรู้สึกเป็นทุกข์ ฉะนั้นความทุกข์จึงเกี่ยวข้องกับความเป็นธรรม  ความทุกข์ใน
พุทธปรัชญาหมายถึง สิ่งอันบุคคลพึงทนได้โดยยาก (มหาบาลีวิชชาลัย, 2523) พุทธปรัชญา
กล่าวถึงเรื่องทุกข์เป็นหลักการสำคัญ ดังจะเห็นว่าได้กล่าวถึงทุกข์ไว้หลายระดับ ในระดับที่เป็น
สมมติและปรมัตถ์ ความทุกข์เป็นสภาวะครอบคลุมทุกสิ่งทุกอย่าง ทั้งสิ่งที่มีชีวิตและไม่มีชีวิต 
ทั ้งสิ ่งที ่ไม่มีความรู ้ส ึก พุทธปรัชญามีเป้าหมายสูงสุดคือความพ้นทุ กข์ ดังพระดำรัสที่
พระพุทธเจ้าตรัสว่า “เมื่อใดอริยสาวกพิจารณาเห็นด้วยปัญญาว่า สังขารทั้งหลายทั้งปวงเป็น
ทุกข์ เมื่อนั้นย่อมหน่ายในทุกข์ นั่นเป็นทางแห่งความบริสุทธิ์” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) ความทุกข์มีทั้งทุกข์ทางกายและใจ ความทุกข์นั้นเกิดขึ้นจากหลายปัจจัยด้วยกันมีทั้ง
ปัจจัยภายในและภายนอก ความทุกข์เป็นสิ่งที่มนุษย์ไม่พึงปรารถนา สาเหตุที่เจ้าชายสิทธัตถะ
ออกบวชก็ต้องการพ้นทุกข์ ต้องการพ้นจากความเกิด แก่ เจ็บ ตาย ความไม่สบายกาย ความไม่
สบายใจ ความคับแค้นใจ เมื่อพ้นทุกข์ความเป็นอิสระทางใจเสรีภาพย่อมเกิดขึ้น พระพุทธเจ้า
สอนเร ื ่องทุกข ์ 2 ล ักษณะคือ 1 ) สอนเร ื ่องทุกข ์ว ่าค ืออะไร 2) สอนว ิธ ีการดับทุกข์              
(สมภาร พรมทา, 2553) จากคำสอนเรื่องความทุกข์จะเห็นได้ว่า การเข้าใจเรื่องความทุกข์เป็น
สิ่งสำคัญหรือเป็นแก่นสำคัญของชีวิตเป็นฐานในการแก้ไขปัญหาของชีวิต หากทุกข์คือแก่นของ
ชีวิตมนุษย์จริง การที่จะพิจารณาเรื่องความเป็นธรรมต้องพิจารณาจากความทุกข์ด้วย  



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 7 (กันยายน 2562) | 3691 

 

  ดังนั้น ผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะศึกษาแนวคิดเรื่องความเป็นธรรมกับความทุกข์ใน
พุทธปรัชญาเถรวาท เพื่อต้องการหาคำตอบว่า ความเป็นธรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทเป็น
อย่างไร และต้องการศึกษาความทุกข์ว่ามีความสัมพันธ์กันในฐานะเป็นพื้นฐานในการอธิบาย
ความเป็นธรรมได้หรือไม่ เมื่อศึกษาความเป็นธรรมกับความทุกข์จะทำให้ได้เกณฑ์ตัดสินความ
เป็นธรรมในพุทธปรัชญา ในงานนี้ผู้วิจัยต้องการจะยืนยันว่ามีความสัมพันธ์กันกล่าวคือ ความ
เป็นธรรมในมุมมองพุทธปรัชญาเถรวาทจะต้องเป็นไปเพ่ือความดับทุกข์  
  วัตถุประสงค์ของการวิจัย  
  1. เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องความเป็นธรรมในพุทธปรัชญาเถรวาท 
  2. เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องความทุกข์ในพุทธปรัชญาเถรวาท 
  3. เพ่ือวิเคราะห์แนวคิดความเป็นธรรมกับความทุกข์ในพุทธปรัชญาเถรวาท 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
  การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยคุณภาพ (Qualitative Research) ซึ่งมีขอบเขตในการวิจัย 
ดังต่อไปนี้ 
   1. ขอบเขตด้านเนื้อหา การวิจัยนี้จะวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างความเป็นธรรมกับ
ความทุกข์ในพุทธปรัชญาเถรวาทเพื่อให้ได้คำตอบว่า ความเป็นธรรมกับความทุกข์สัมพันธ์กัน
อย่างไร เพ่ือที่จะได้เกณฑ์ตัดสินความเป็นธรรมและทุกข์จะเป็นพ้ืนฐานในการอธิบายความเป็น
ธรรมได้หรือไม่ ในการวิจัยครั้งนี้ ได้นำฝ่ายที่เห็นด้วยและไม่เห็นด้วยเกี่ยวกับเรื ่องการหา
คำตอบความเป็นธรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทมาให้เหตุผล เพื่อให้เกิดการโต้แย้งและนำไปสู่
ข้อสรุปทางปรัชญาซึ ่งจะเน้นกลุ ่มส ัญญาประชาคมของจอห์น รอลส์ ล ๊อค และรุสโซ           
กล ุ ่มประโยชน์น ิยมของ จอห์น สจ ๊วต มิลล ์ ( John Stuart Mill) และกลุ ่มช ุมชนนิยม 
(Libertarian) 
   2. ขอบเขตด้านเอกสาร ผู้วิจัยศึกษาค้นคว้าข้อมูลจากเอกสารดังนี้  
   2.1 เอกสารชั้นปฐมภูมิ คือ พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย พุทธศักราช 2539 เอกสารชั้นทุติยภูมิ ได้แก่ อรรถกถา หนังสือ วารสาร และงานวิจัย
ที่เก่ียวข้อง 
   2.2 ข้อมูลปฐมภูมิปรัชญาตะวันตกได้แก่หนังสือ A Theory of Justice by 
John Rawls, Utilitarianism by John Stuart Mill, Communitarianism and its Critics 
by Daniel Bell และข ้อม ูลท ุต ิยภ ูม ิ ได ้แก ่  The nicomachean Ethics by David ross, , 
Justice By Ryan Alan, Justice By Campbell, Tom 
  3. ขั้นตอนดำเนินการวิจัย การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentery 
Research) ซึ่งมีลำดับและข้ันตอนในการดำเนินวิจัยดังต่อไปนี้ 



3692 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.7 (September 2019) 

 

   3.1 รวบรวมข้อมูลศึกษาค้นคว้าจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Sources) 
คือ พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พุทธศักราช 2539 
   3.2 รวบรวมข้อมูลศึกษาค้นคว้าจากเอกสารชั ้นทุต ิยภูม ิ (Secondary 
Sources) มีอรรถกถา ฎีกา ปกรณ์วิเสสอื่น ๆ ตลอดทั้งเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องในเรื่อง
นี้ 
   3.3 วิเคราะห์ แนวคิดเรื่องความเป็นธรรมกับความทุกข์ 
   3.4 สรุปผลการวิจัยพร้อมเสนอแนะ 
   3.5 เสนอผลการวิจัย 
 
ผลการวิจัย 
  1. แนวคิดเรื่องความเป็นธรรมในพุทธปรัชญาเถรวาท พบว่า ความเป็นธรรม มีการ
ใช้คำนี้ในบริบทสังคมอินเดียก่อนที่จะมีพุทธปรัชญา เมื่อพิจารณาคำว่าธรรมในพุทธปรัชญาเถร
วาทกับบริบทสังคมปรัชญาอินเดียแล้วทำให้เห็นว่าความหมายไม่สอดคล้องกันกับคำว่าธรรม
ของปรัชญาอินเดียดั้งเดิมเนื่องจากว่ามีเป้าหมายที่แตกต่างกันออกไป คำว่าธรรมในความหมาย
ของปรัชญาพราหมณ์-ฮินดู ข้อปฏิบัติของพระผู้เป็นเจ้าโดยจะต้องปฏิบัติตามพระผู้เป็นเจ้าสั่ง
เท่านั้น หากไม่ปฏิบัติตามจะถือว่าขัดต่อความประสงค์ของพระเจ้านั่นเอง ส่วนคำว่าธรรมใน
พุทธปรัชญาเป็นธรรมชาติที่เกิดขึ้นเองเป็นสัจธรรมความจริงซึ่งเป็นสิ่งที่พระพุทธเจ้าค้นพบ
พระพุทธเจ้าได้นำธรรมไปประกาศเพื่อให้ประชาชนเกิดความสุขและดับทุกข์ได้  สำหรับความ
เป็นธรรมในปรัชญาตะวันตกจะตรงกับความหมายคำว่า virtue กับ Justice เมื่อพิจารณา
เปรียบเทียบความสอดคล้องความเป็นธรรมกับพุทธปรัชญา จะเห็นว่าความเป็นธรรมนั้นมี
ความหมายกว้างกว่า virtue หรือ Justice เนื่องจาก virtue และ Justice เป็นความยุติธรรม
หรือความเป็นธรรมที่ใช้กับสังคมเท่านั้นแต่ในพุทธปรัชญาคำว่า ธรรม ใช้ได้ในระดับสังคมและ
ระดับสากลที่เรียกว่าปรมัตถ์ ความเป็นธรรมในพุทธปรัชญาน่าจะตรงกับคำว่า Righteousness 
มากกว่าเนื่องจาก ความเป็นธรรมในพุทธปรัชญาจะต้องมีฐานสอดคล้องกับกฎธรรมชาติ  และ
คำว่า Justice และ virtue ในปรัชญาตะวันตกในแง่ของกฎหมายเมื่อมนุษย์ใช้เป็นเกณฑ์ปฏิบัติ
ในสังคมอาจยอมรับได้ว่าเป็นความยุติธรรมแต่สำหรับพุทธปรัชญาไม่เห็นด้วยว่ากฎหมายใน
สังคมจะเรียกว่า เป็นธรรมได้แต่พุทธปรัชญาก็ไม่ได้ปฏิเสธว่ากฎหมายจะใช้ไม่ได้กับสังคมซึ่ง
เห็นว่า กฎหมายเป็นเพียงแค่เครื่องมือให้มนุษย์อยู่ในสังคมภายใต้ข้อตกลงเท่านั้น  ความเป็น
ธรรมในพุทธปรัชญามีเป้าหมายที่มากกว่าสังคมซึ่งเรียกว่าความเป็นธรรมระดับปรมัตถ์  
  สำหรับประเด็นเกณฑ์การตัดสินความเป็นธรรมในพุทธปรัชญาเถรวาท สรุปได้ว่ามี
ลักษณะที่แน่นอนตายตัวเป็นในลักษณะปรวิสัย (objective) เป็นกฎที่เป็นจริงอยู่เสมอ จะไม่
ขึ้นอยู่กับมนุษย์หรือบุคคลเป็นคนให้ค่าหรือเปลี่ยนไปตามสังคมซึ่งมีลักษณะคล้ายกันกับเกณฑ์



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 7 (กันยายน 2562) | 3693 

 

ตัดสินของอิมานูเอลค้านท์และกลุ่มสมบูรณ์นิยมเหตุผลที่ว่าเป็นกฎตายตัวเนื่องจากเกณฑ์การ
ตัดสิน ความเป็นธรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทจะต้องสอดคล้องหรืออิงกับกฎธรรมชาติเสมอจะ
ขัดแย้งกับกฎธรรมชาติมิได้ ฉะนั้นความจริงก็จะต้องมีลักษณะเป็นจริงเสมอ 
  ความเป็นธรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทในเชิงอัตวิสัย (subjective) พุทธปรัชญามี
มุมมองว่ามนุษย์เป็นส่วนหนึ่งในการตัดสินความเป็นธรรม ฉะนั้นมนุษย์จะต้องเรียนรู้ธรรมชาติ
เข้าใจกฎความเป็นจริง และนอกจากนั้นมนุษย์จะต้องประกอบด้วยธรรมจึงจะสามารถเข้า ถึง
ความเป็นธรรมในทัศนะพุทธปรัชญาได้การที่พุทธปรัชญาอธิบายความเป็นธรรมเชิงอัตวิสัยมิได้
หมายความว่าเกณฑ์ตัดสินเป็นลักษณะอัตวิสัยแต่พุทธปรัชญามีมุมมองว่าเป็นส่วนหนึ่งในการที่
จะเข้าถึงความเป็นธรรม หลักเกณฑ์ตัดสินหลักที่เป็นหัวใจในการตัดสินความเป็นธรรมในพุทธ
ปรัชญาเถรวาทก็คือความทุกข์ ความเป็นธรรมที่ดีในมุมมองพุทธปรัชญาก็คือจะต้องเป็นไปเพ่ือ
ความไม่ยึดมั่นถือมั่นและเพ่ือความดับทุกข์เนื่องจากพุทธปรัชญาสอนเรื่องทุกข์และการดับทุกข์
หากมีความเข้าใจเรื่องความทุกข์ก็จะสามารถอธิบายความเป็นธรรมในพุทธปรัชญาเถรวาท ได้
ซึ่งจะเป็นการอธิบายพื้นฐานของความเป็นธรรมในพุทธปรัชญาเถรวาท 
  2. แนวคิดเรื ่องความทุกข์ในพุทธปรัชญาเถรวาท พบว่า  สำหรับท่าทีของพุทธ
ปรัชญาต่อความทุกข์ ท่าทีด้านอภิปรัชญามีมุมมองว่าควรมองความทุกข์ในลักษณะให้เข้าใจ
ธรรมชาติและไม่ควรยึดติด และควรมองความทุกข์เกิดจากเหตุปัจจัยไม่ใช่เป็นสิ ่งเหนือ
ธรรมชาติเช่นเป็นสิ่งที่พระเจ้าสร้างขึ้น ท่าทีด้านญานวิทยา พุทธปรัชญามีความรู้สองประเภท
คือ โลกิยะและโลกุตระ และควรมีท่าทีเป็นสิ่งกำหนดรู้และกำหนดละเป็นกิจของอริยสัจการ
กำหนดท่าทีเช่นนี้จะทำให้บรรลุเป้าหมายอุดมคติของชีวิต ท่าทีด้านจริยศาสตร์คือให้ปฏิบัติเพ่ือ
ดับทุกข์โดยปฏิบัติตามมรรคแปดเป็นทางสายกลางก็จะทำให้มีชีวิตที่ดีตามทัศนะพุทธปรัชญา
ซึ่งชีวิตที่ดีได้แบ่งชีวิตที่ดีของนักบวชและชีวิตที่ดีของผู้ครองเรือนซึ่งชีวิตที่ดีของนักบวชจะต้อง
เป็นไปเพ่ือการไม่ครองเรือนมีเป้าหมายคือออกจากทุกข์ สำหรับชีวิตที่ดีของผู้ครองเรือนคือการ
รู้จักปฏิบัติตามกฎศีลธรรมเบื้องต้นและรู้จักแบ่งปันกันของคนในสังคมเนื่องจากมนุษย์เกิดมา
ร่วมกันกับสังคมหากปฏิบัติได้เช่นนี ้ความทุกข์ก็จะลดน้อยลงจะเป็นเหตุให้มนุษย์บรรลุ
เป้าหมายเกิดความสุขในท่ีสุด 
  3. วิเคราะห์ความเป็นธรรมกับความทุกข์ในพุทธปรัชญาเถรวาท พบว่า ในบทนี้มุ่ง
ศึกษาความเป็นธรรมกับความทุกข์ในพุทธปรัชญาเถรวาท สรุปได้ว่าความเป็นธรรมนั้น
เกี่ยวข้องกับความทุกข์ เมื่อเวลามนุษย์รู้สึกไม่ได้รับความเป็นธรรมเขาก็จะรู้สึกเป็นทุกข์จึง
ปฏิเสธไม่ได้ว่าความเป็นธรรมจะไม่เกี่ยวข้องกับความทุกข์  ความเป็นธรรมจะต้องเป็นไปเพ่ือ
สองประการคือ เป็นไปเพื่อความไม่ยึดมั่นถือมั่นเพื่อการสิ้นทุกข์และจะต้องเป็นไปเพื่อสิ้นชาติ 
ชรา มรณะ ความโศก ความคร่ำครวญ ทุกข์โทมนัสและความคับแค้นใจ ความเป็นธรรม
ประการแรกคือความเป็นธรรมจะต้องเป็นไปเพื่อความและไม่ยึดมั่นถือมั่นและเป็นไปเพื่อสิ้น



3694 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.7 (September 2019) 

 

ทุกข์พุทธปรัชญามีมุมมองว่า การกระทำใด ๆ ก็ตามหากเป็นไปเพ่ือความยึดมั่นถือมั่นทำให้เกิด
ทุกข์กายคือมีสภาวะเกิดความยากลำบากทางกายกับทุกข์ทางใจคือการที่จิตใจไม่สมปรารถนา 
เกิดความคับแค้นใจไม่รับความเป็นจริงตามธรรมชาติ  ถ้าเป็นการยึดมั่นทางกายและใจพุทธ
ปรัชญามีทัศนะไม่เห็นด้วยซึ่งความเป็นธรรมในพุทธปรัชญา จะต้องเกิดความสุขกายสุขใจเป็น
ผลที่เกิดจากการไม่ยึดมั่นถือมั่น 
  เหตุผลที่มนุษย์ในสังคมพยายามเรียกร้องความเป็นธรรมก็เพราะเกิดความทุกข์ทาง
กายและทางใจนั้นเองเหตุผลที่ว่าความเป็นธรรมในมุมมองพุทธปรัชญาจะต้องเป็นไปเพ่ือความ
ไม่ยึดมั่นถือมั่นและเป็นไปเพื่อสิ้นทุกข์ มีแนวคิดที่สนับสนุนได้แก่แนวคิดเรื่องความเป็นธรรม
ของจอห์น รอลส์ เขาสนับสนุนว่าหากมนุษย์คนใดอยากทราบว่าความเป็นธรรมนั้นเป็นอย่างไร
มนุษย์จะต้องละจากตัวตนหรือไม่ยึดมั่นถือมั่นว่าตนเป็นใครมีฐานะอย่างไร มียศถาบรรดาศักดิ์
อย่างไร ตามแนวคิดของจอห์น รอลส์ ทุกคนจะต้องเข้าไปในม่านแห่งความไม่รู ้แนวคิดนี้
สนับสนุนแนวคิดพุทธปรัชญาและยังมีกลุ่มแนวคิดที่เห็นด้วยเช่นโสกราตีส เพลโต แนวคิด
เหล่านี้มีมุมมองสนับสนุนพุทธปรัชญาเพราะโสกราตีสและเพลโต เน้นเรื ่องคุณธรรมเป็น
แกนกลางในการตัดสินความเป็นธรรมซึ ่งมองคล้ายพุทธปรัชญาซึ ่งให้ค่าความสำคัญของ
คุณธรรมหรือธรรมชาติเป็นหลัก 
  ทัศนะแนวคิดท่ีไม่เห็นด้วยกับพุทธปรัชญาคืออริสโตเติลและโรเบิร์ต โนซิค แนวคิดเสรี
นิยม แนวคิดของมาร์กซิสต์ แนวคิดเหล่านี ้ให้ความสำคัญเรื ่องความเป็นธรรมโดยยึด
ความสามารถของมนุษย์เป็นหลักไม่ได้พิจารณาจากการใช้ธรรมหรือธรรมชาติเป็นแกนกลางใน
การตัดสิน เพราะเขาเห็นว่าความเป็นธรรมที ่มนุษย์ควรที ่จะ ได้ร ับต้องพิจารณาจาก
ความสามารถเป็นหลักอาจเป็นการทำให้มนุษย์ผู้ด้อยโอกาสไม่ได้รับความเท่าเทียมและอาจถูก
ลิดรอนสิทธิเสรีภาพ และมีแนวคิดที่คัดค้านต่างจากพุทธปรัชญาอีกก็คือแนวคิดประโยชน์นยิม
และชุมชนนิยม ประโยชน์นิยมและชุมชนนิยม พุทธปรัชญาไม่เห็นด้วยเพราะเป็นการยึดมนุษย์
เป็นศูนย์กลางเป็นผู้ตัดสินความเป็นธรรม และกลุ่มนี้มีแนวคิดสุดโต่งให้ค่าของความสุขของคน
หมู่มากและคนในชุมชนมากเกินไปจนไม่สนใจความเป็นธรรมแบบธรรมชาติ 
  เหตุผลข้อที่สองพุทธปรัชญามีมุมมองความเป็นธรรมจะต้องเป็นไปเพื่อสิ้น ชาติ ชรา
มรณะ ความโศก ความคร่ำครวญ ทุกข์โทมนัสและความคับแค้นใจ เมื่อวิเคราะห์แล้วทำให้เห็น
ว่า สาเหตุที่เป็นต้นตอของความไม่เป็นธรรมและขัดแย้งกับชาติ ชรา มรณะ ความโศก ความค่ำ
ครวญทุกข์โทมนัสและความคับแค้นใจคือความโลภ ความโกรธ ความหลงเป็นสิ่งที่ทำให้เกิด
ปัญหาในสังคมมนุษย์และเมื่อมีสามสิ่งนี้ครอบงำจะเป็นเหตุทำให้ไม่ได้รับความเป็นธรรม เกิด
ความวุ่นวายในสังคมและเชิงปัจเจก ทัศนะที่เห็นด้วยกับแนวคิดนี้คือค้านท์ เพราะค้านมอง
ศีลธรรมหรือกฎธรรมชาติ เป็นสิ่งที่ต้องสำนึกและนำไปสู่การปฏิบัติ  ฉะนั้นสิ่งที่เรียกว่าความ
โลภ โกรธ หลงจึงเป็นสิ่งที่มนุษย์ไม่ควรกระทำเพราะขัดกับธรรมชาติและศีลธรรม สำหรับกลุ่ม



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 7 (กันยายน 2562) | 3695 

 

ไม่เห็นด้วยคือกลุ่มประโยชน์นิยมและชุมชนนิยมสองกลุ่มนี้ให้ค่าความสำคัญไปที่มนุษย์ไม่สนใจ
ธรรมชาติของมนุษย์สนใจปริมาณความสุขและมนุษย์ในชุมชน ดังนั้นหลักการใดก็ตามถ้าขัดกับ
หลักสองประการดังกล่าวมาแล้วข้างต้นตามมุมมองพุทธปรัชญาก็จะคัดค้านและไม่สนับสนุน 
 
อภิปรายผล 
  1. ความเป็นธรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทในเชิงอัตตวิสัย (subjective) พุทธปรัชญามี
มุมมองว่ามนุษย์เป็นส่วนหนึ่งในการตัดสินความเป็นธรรม ฉะนั้นมนุษย์จะต้องเรียนรู้ธรรมชาติ
เข้าใจกฎความเป็นจริง และนอกจากนั้นมนุษย์จะต้องประกอบด้วยธรรมจึงจะสามารถเข้าถึง
ความเป็นธรรมในทัศนะพุทธปรัชญาได้ สอดคล้องกับ ชาญณรงค์ บุญหนุน ได้ศึกษา ความเป็น
ธรรมในพระไตรปิฎก (ชาญณรงค์ บุญหนุน, 2550) พบว่า พระพุทธศาสนายอมรับความเป็น
ธรรม 2 นัย คือ (1) ความเป็นธรรมระดับสากล (2) ความเป็นธรรมทางสังคม นัยแรกอิงหลักคำ
สอนเรื่องกรรมที่เชื่อว่า มีกฎศีลธรรมควบคุมอำนวยผลตอบแทนอย่างสอดคล้องเหมาะสมกับ
การกระทำนั้น ๆ กฎนี้ทำงานอย่างเป็นกลไก เป็นเหตุผล อยู่เหนือความเข้าใจของมนุษย์ แต่
เนื่องจากเป็นมโนทัศน์เชิงบรรยายที่มีความซับซ้อนในเชิงทฤษฎี จึงนำไปอธิบายหรือประเมิน
ค่าความสัมพันธ์ทางสังคมได้ยาก นัยที่สองอิงหลักคำสอนทางสังคมการเมืองซึ่งให้ความสำคัญ
ต่อสถานการณ์ในชีวิตปัจจุบัน โดยถือว่ามีความเกี่ยวเนื่องสัมพันธ์กันระหว่างปัจเจกบุคคลกับ
สังคม พลเมืองกับโครงสร้างอำนาจรัฐ และด้วยแนวคิดที่ว่า “มนุษย์ทุกคนต้องการชีวิตที่ดีงาม 
และชีวิตที่ดีเกิดขึ้นได้ภายในสังคมที่เป็นธรรม”พระพุทธศาสนาจึงถือว่า ลักษณะพื้นฐานของ
ความเป็นมนุษย์เป็นเกณฑ์สำคัญในการพิจารณาเพ่ือจัดวางระบบตอบแทนความดี (การจัดสรร
ผลประโยชน์ทางสังคม) หรือความชั่ว (การลงโทษผู้กระทำผิด) ผู้วิจัยจึงเสนอว่า ความเป็น
ธรรมที่อิงอยู่กับบริบททางสังคมการเมือง น่าจะเป็นปรับใช้กับสังคมทั่วไปได้ดีกว่าความเป็น
ธรรมที่อิงอยู่กับมโนทัศน์เรื่องกฎแห่งกรรม และสอดคล้องกับ ปกรณ์ สิงห์สุริยา ได้ศึกษา ความ
ยุติธรรมในปรัชญาของ ปอล ริเกอร์ (ปกรณ์ สิงห์สุริยา, 2550) พบว่า กรอบคำถามที่สำคัญ
สำหรับการทำความเข้าใจความคิดเรื่องความยุติธรรมของริเกอร์คือกรอบคำถามที่ว่า "ทำไมเรา
จึงต้องมีความยุติธรรม" คำตอบโดยสรุปรวมก็คือ “เพราะว่าตัวตนของเราคือความยุติธรรม" 
หรืออีกนัยหนึ่ง ความยุติธรรมคือลักษณะแห่ง "โครงสร้างเชิงอัตถิภาวะ" หรือ     “การดำรง-
อยู่-ใน-โลก” ของมนุษย์ จากจุดนี้ซึ่งพัฒนาไว้อย่างชัดเจนใน Oneself as Another      ริเกอร์
ได้นำความคิดหลายประการไปขยายความต่อในThe Just โดยเฉพาะอย่างยิ่งการประยุกต์ใช้
ในระดับสถาบัน ได้แก่ สถาบันการเมือง และ สถาบันการยุติธรรม ในบทสรุปนี้    จะแสดง
ภาพรวมของการปฏิสัมพันธ์ระหว่างโครงสร้างของตัวตนมนุษย์กับตำแหน่งและลักษณะของ
ความยุติธรรมโดยจะอาศัยแผนภูมิต่าง ๆ เพื่อความเข้าใจอันรวดเร็ว 



3696 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.7 (September 2019) 

 

  2. ความทุกข์ในพุทธปรัชญาเถรวาทอาจสรุปแล้วจะเห็นได้ว่า พระพุทธเจ้าทรงสอน
เรื ่องทุกข์และการดับทุกข์ดังเห็นได้จากพุทธเจ้าทรงสอนอริยสัจ 4 พุทธปรัชญาจึงให้
ความสำคัญเรื่องความทุกข์มากพุทธปรัชญามีแนวคิดว่าทุกข์เป็นธรรมชาติที่เกิดขึ้นกับมนุษย์
ทุกไม่ได้เกิดจากพระเจ้าแต่เป็นธรรมชาติที่เป็นไปไม่ว่าคนหรือสัตว์ย่อมตกอยู่ในสภาวะทุกข์
ความทุกข์ สอดคล้องกับ จำลอง ดิษยวนิช ในหนังสือ จิตวิทยาของความดับทุกข์ เนื้อหาโดย  
(จำลอง ดิษยวนิช, 2544) สรุปกล่าวว่า ทุกข์เป็นสิ่งที่ทนได้ยาก บีบคั้นให้ลำบาก ไม่สบายกาย
ไม่สบายใจ ถูกปรุงแต่งจากเหตุแล้วเผาลนให้เดือดร้อน ซึ่งในอริยสัจ 4 มีทุกข์ 11 อย่าง คือ 
ความเกิด ความแก่ ความตาย ความเศร้าโศก ความคร่ำครวญ ความทุกข์กาย ความทุกข์ใจ 
ความคับแค้นใจ การประจวบกับสิ่งที่ไม่รัก การพลัดพรากจากสิ่งที่ไม่รัก การปรารถนาสิ่งใด
ไม่ได้สิ่งนั้น  
  3. วิเคราะห์แนวคิดความเป็นธรรมกับความทุกข์ในพุทธปรัชญาเถรวาท ความเป็น
ธรรมกับความทุกข์ในพุทธปรัชญาเถรวาท การกระทำใด ๆ ก็ตามหากเป็นไปเพื่อความยึดมั่น
ถือมั่นทำให้เกิดทุกข์กายคือมีสภาวะเกิดความยากลำบากทางกายกับทุกข์ทางใจคือการที่จิตใจ
ไม่สมปรารถนา เกิดความคับแค้นใจไม่รับความเป็นจริงตามธรรมชาติ  ถ้าเป็นการยึดมั่นทาง
กายและใจพุทธปรัชญามีทัศนะไม่เห็นด้วยซึ ่งความเป็นธรรมในพุทธปรัชญา จะต้องเกิด
ความสุขกายสุขใจเป็นผลที่เกิดจากการไม่ยึดมั่นถือมั่น สอดคล้องกับ สุวรรณา สถาอานันท์ ได้
ศึกษา เมตตาธรรม - ความเป็นธรรมใน เวสสันดรชาดก (สุวรรณา สถาอานันท์, 2549) พบว่า 
การถกเถียงเรื่องความเป็นธรรมทางศีลธรรม (moral justice) ในเวสสันดรชาดก ขึ้นอยู่กับการ
ใช้กรอบการวิเคราะห์ที่ทอดยาวออกไปมากน้อยเพียงใด หากกำหนดกรอบการวิเคราะห์ไว้
เฉพาะเหตุการณ์และเวลาที่เกิดขึ้นในตัวบท การให้ทานของพระเวสสันดรหรือการบริจาคบุตร-
ภริยานั้น ถือว่าเป็นกิจกรรมที่บำเพ็ญเพ่ือแลกเอาพระโพธิญาณในอนาคต ซึ่งหมายความว่าการ
บำเพ็ญทานบารมียังอยู่ในตรรกะแห่งการแลกเปลี่ยน (Logic of exchange) การวิเคราะห์ใน
กรอบนี้ทำให้พิจารณาได้ว่า ไม่มี “ความเป็นธรรมทางศีลธรรม” ในเวสสันดรชาดก ทั้งนี้เพราะ
การให้ทานเป็นการ “แลกเปลี่ยน” แบบหนึ่ง เพ่ือเป้าหมายของพระเวสสันดรเอง ทั้งนี้เป็นการ 
“ใช้” ความทุกข์ของครอบครัวเป็นเครื ่องแลกเปลี ่ยนสำหรับวัตถุประสงค์ในอนาคตของ     
พระเวสสันดร 
 
สรุป 
  จากการทบทวนเอกสารและงานวิจัยที ่เกี ่ยวข้องยังไม่มีการศึกษาค้นคว้าวิจัยใน
ประเด็นการนำความทุกข์มาอธิบายเพื่อให้เข้าถึงความเป็นธรรม จากการทบทวนเอกสาร
สำหรับความเป็นธรรมในพุทธปรัชญาส่วนมากจะมุ่งเน้นศึกษาเฉพาะหลักกรรมในการค้นหา
ความเป็นธรรมซึ่งการนำหลักกรรมอธิบายเรื่องความเป็นธรรมทำให้อธิบายความเป็นธรรมใน



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 7 (กันยายน 2562) | 3697 

 

สังคมได้ยากเพราะกรรมเป็นเรื่องของการส่งผลซึ่งเป็นนามธรรมมองไม่เห็นเป็นลักษณะกฎสัจ
ธรรมหากนำมาอธิบายอาจทำให้คนในสังคมไม่ยอมรับเพราะอธิบายได้ยาก นอกจากจะศึกษา
เรื่องความเป็นธรรมโดยการนำกฎแห่งกรรมอธิบายความเป็นธรรมยังมีการศึกษาความเป็น
ธรรมผ่านบุคคลมีการวิเคราะห์และแสดงให้เห็นว่าการกระทำเช่นนี้เป็นธรรมหรือไม่  สำหรับ
การทบทวนเอกสารความเป็นธรรมในปรัชญาตะวันตกส่วนมากมุ่งเน้นความยุติธรรมทางสังคม
ยังไม่ได้มีการนำกฎธรรมชาติและอธิบายธรรมชาติของมนุษย์มาอธิบายเพื่อหาหลักการความ
เป็นธรรมและปรัชญาตะวันตกมุ่งเน้นหาความยุติธรรมเพื่อให้เกิดความเสมอภาคเสรีภาพทาง
ปัจเจกและสังคมเท่านั้น สำหรับการทบทวนเอกสารและงานวิจัยเกี่ยวกับเรื่องทุกข์ส่วนมาก
มุ่งเน้นอธิบายความทุกข์เพื่อเป็นพื้นฐานในการบรรลุเป้าหมายคือนิพพานจะเห็นได้ว่ายังไม่มี
การอธิบายความทุกข์เพื่อหาคำตอบและหาหลักการเรื่องความเป็นธรรมซึ่งความทุกข์เป็นสิ่งที่
มนุษย์สัมผัสได้ หากเข้าใจเรื่องความทุกข์ก็จะเป็นแนวทางหนึ่งในการอธิบายเรื่องความเป็น
ธรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทได้ ผู้วิจัยจึงมีความปรารถนาที่จะศึกษาประเด็นดังกล่าวเนื่องจาก
งานวิจัยนี้จะเป็นการทำให้เข้าใจเรื่องความทุกข์ เพื่อเป็นฐานในการอธิบายความเป็นธรรมซึ่ง
ผู้วิจัยจะศึกษาโดยวิธีทางปรัชญามีการวิเคราะห์ วิจารณ์ เพื่อพิจารณาข้ออ้างนำเสนอเหตุผล
สนับสนุนเพื่อให้ได้ข้อสรุปที่เป็นองค์ความรู้ใหม ่
 
ข้อเสนอแนะ 
   1. ควรม ีการศ ึกษาความทุกข ์ เพ ื ่อเป ็นพ ื ้นฐานในการอธ ิบายความงามทาง
สุนทรียศาสตร์เนื่องจากคำสอนเรื่องทุกข์ในพุทธปรัชญาสามารถตีความและเป็นพ้ืนฐานอธิบาย
ปรัชญาได้หลากหลาย 
  2. ควรมีการศึกษาความเป็นธรรมทางสังคมของแนวคิดปรัชญาตะวันตกและปรัชญา
ตะวันออกเพ่ือเป็นพื้นฐานในการอธิบายความเป็นธรรมในสังคม 
  3. ควรมีการศึกษาวิธ ีกระจายรายได้ในมุมมองพุทธปรัชญาเนื ่องจากในการหา
ความหมายของคำว่าความเป็นธรรมหรือยุติธรรมนักปรัชญาแต่ละแนวคิดสนใจและถกเถียงกัน
ประเด็นเรื่องการแบ่งปันรายได ้
  4. ควรมีการศึกษาความเป็นธรรมทางธรรมชาติในพุทธปรัชญาในเชิงลึกเพื่อจะเป็น
ฐานในการอธิบายความเป็นธรรมทางสังคม 
 
เอกสารอ้างอิง 
จำลอง ดิษยวนิช. (2544). จิตวิทยาของความดับทุกข์. เชียงใหม่: บริษัทกลางเวียงการพิมพ์. 
ชาญณรงค์ บุญหนุน. (2550). ความเป็นธรรมในพระไตรปิฎก. ใน เอกสารโครงการ            

(อัดสำเนา). สำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.). 



3698 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.7 (September 2019) 

 

ไชยันต์ ไชยพร. (2541). ความยุติธรรมตอนที่หนึ่ง. กรุงเทพมหานคร: รัฐศาสตร์สาร. 
เนื ่องน้อย บุณยเนตร. (2544). ค้านท์ มิลล์ ฮอบส์ รอลส์ ซาร์ทร์. (พิมพ์ครั ้งที ่  2). 

กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
ปกรณ์ สิงห์สุริยา. (2550). ความยุติธรรมในปรัชญาของ ปอล ริเกอร์. กรุงเทพมหานคร: 

สำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.). 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาบาลีวิชชาลัย. (2523). สัททนีติปกรณ์ ธาตุมาลา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มูลนิธิภูมิพโล

ภิกขุ. 
ศุภชัย ศุภผล. (2558). ทฤษฎีความยุติธรรมและชีวิตของจอห์นรอลส์ (Theory of Justice 

and life of John Rawls). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ Victory. 
สมภาร พรมทา. (2553). รากเหง้าเราคือทุกข์. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์วารสารปัญญา. 
สุวรรณา สถาอานันท์ . (2549). เมตตาธรรม - ความเป็นธรรมใน เวสส ันดรชาดก. 

กรุงเทพมหานคร: สำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.). 
Bijayananda Kar. (2013). The Philosophy of Lokayata a review and reconstruction. 

Delhi: motilal banarsidass. 
Daniel Bell. (1993). Communitarianism and its Critics. Oxford: Olarendon Press. 
John Rawls. (1971). A Theory of Justice. Cammbridge: Harvard university press. 
John Stuart Mill. (2004). Utilitarianism. University Park: The Pennsylvania State 

University. 
 


