
การบูรณาการการตีความหลักสาสนปัฏฐานกับ 
ความจริงในเรื่องเล่าของปอล รเิคอร*์ 

THE INTEGRATION OF HERMENEUTICS ON THE PRINCIPLE OF 
SĂSANAPAṬṬHĂNA AND THE TRUTH OF PAUL RICOEUR’S 

NARRATIVE 
 

พระมหานุกูล อริยธรรมวัฒนา 
Phramaha Nugoon Ariyadhammawattana 

พระมหาพรชัย ศรีภักดี  
Phramaha Pornchai Sripakdee 

พระราชปริยัติมุนี 
Phra Rajapariyattimuni 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

E-mail: nugoon666@gmail.com 

 

บทคัดย่อ 
 บทความเรื่องการบูรณาการการตีความหลักสาสนปัฏฐานกับความจริงในเรื่องเล่าของ
ปอล ริเคอร์ มีวัตถุประสงค์ คือ เพื่อศึกษาหลักการตีความตามแนวสาสนปัฏฐาน แนวคิดการ
ตีความความจริงในเรื่องเล่าตามแนวคิดของปอล ริเคอร์ และนำเสนอการบูรณาการการตีความ
ตามแนวสาสนปัฏฐานกับการตีความความจริงในเรื่องเล่าของปอล ริเคอร์ งานวิจัยนี้เป็น
การศึกษาจากเอกสาร  
 ผลการวิจัยพบว่า 
 หลักการตีความตามแนวสาสนปัฏฐาน เป็นการนำเสนอการตีความจากอัตวิสัยไปสู่   
ภววิสัย มีระบบและกรอบการตีความชัดเจน เพราะเป็นการตีความภายใต้หลักการใหญ่คือ
อริยสัจสี่ การตีความตามแนวคิดของริเคอร์ มีโลกทัศน์อัตวิสัยมากกว่าวัตถุวิสัย เป็นได้ทั้งการ
อธิบายความและความเข้าใจ ผู้อ่านมีบทบาทสำคัญในการจัดระเบียบของเรื่องเล่าซึ่งเป็นโลก

 
* Received 12 July 2019; Revised 18 August 2019; Accepted 9 August 2019 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 6 (สิงหาคม 2562) | 3125 

แห่งประสบการณ์ชีวิต การตีความดำรงอยู่ที่จุดตัดกันของการจัดรูปในตัวบทกับการจัดรูปใหม่
ให้แก่ชีวิตซึ่งอยู่นอกตัวบท เมื่อนำการตีความที่มีความเป็นอัตวิสัยบูรณาการเข้ากับการตีความ
แบบสาสนปัฏฐานซึ่งเป็นวัตถุวิสัย ทำให้เห็นความสอดคล้องลงตัวของการตีความ ความยืดหยุ่น
ในการตีความแบบริเคอร์ที่มีเกณฑ์จริยธรรมแบบสาสนปัฏฐานคอยสอดส่องพิจารณาเมื่อมีการ
ตีความตัวบท  
 การตีความของปอล ริเคอร์ มีจุดเด่นตรงที่การให้เสรีภาพในการตีความสาสนปัฏฐานมี
จุดเด่นที ่เกณฑ์การตรวจสอบว่า เสรีภาพในการตีความนั้นเป็นอย่างไร งานวิจัยนี ้จึงมี
ความสำคัญที่เป็นการกำหนดแนวทางการตีความให้แก่ภาษาทางศาสนา อันจะทำให้เกิดความ
เข้าใจระหว่างและในศาสนาที่สำคัญของโลกสมัยปัจจุบัน 
คำสำคัญ: การตีความ, สาสนปัฏฐาน, ริเคอร์  
 

Abstract 
 This dissertation entitled ‘The Integration of Hermeneutics on the 
principle of Săsanapaṭṭhăna and the Truth of Paul Ricoeur’s Narrative’ has 
objectives: to study the principle of hermeneutics of the Săsanapaṭṭhăna Paul 
Ricoeur’s concept of hermeneutics in narrative, and propose the integrated 
model of hermeneutics of the Săsanapaṭṭhăna and Paul Ricoeur’s concept of 
hermeneutics in narrative. This research is documentary research.  
 In the study, it was found that: 
 the principle of Săsanapaṭṭhăna was mainly focused on the subjective 
interpretation leading to objective domain based on the clear-cut system and 
framework due to its function under the basis of four noble truths.  In Paul 
Ricoeur’s interpretative method, it holds more subjective than objective views 
and this has been giving rise to both the explanation and understanding resulting 
in providing the readers the configuration of the narrative as who is the world of 
the experience of life. In this matter, the interpretation exists between the point 
of configuration in the text and the re-figuration which is out of the text.  when 



3126 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.6 (August 2019) 

integrated the subjective interpretation method with objective one in 
Săsanapaṭṭhăna, the consistency and accord in the hermeneutical approach was 
obtained through the supportive roles of Paul Ricoeur’s flexibility and 
Săsanapaṭṭhăna’s moral criteria while the textual interpretation was being done. 
 the Paul Ricoeur’s method obviously holds the strong point in giving the 
freedom to the readers, on the other hand, the method in Săsanapaṭṭhăna 
possesses certain criteria in examining as to how is that freedom. In this research, 
the significant integrated approach of both ways was made so as to provide the 
concise way of interpretation for any religious languages by which the mutual 
understanding of intra-inter religion can be achieved in the present world society. 
Keywords: Interpretation, Săsanapaṭṭhăna, Ricoeur 
 

บทนำ 
 พระพุทธศาสนาอุบัติขึ ้นในชมพูทวีป ซึ ่งเป็นภูมิภาคที ่มีความหลากหลายทาง
วัฒนธรรม มีพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงเป็นพระบรมศาสดา ในช่วงเวลาต่อมาได้แตกหน่อเป็น
นิกายเถรวาทกับนิกายมหายาน พระพุทธศาสนานิกายเถรวาทนับตั้งแต่ยุคต้น  ๆ เริ่มแต่สมัย
การสังคายนาครั้งแรกมีพระมหากัสสปะเป็นประธาน ได้สถาปนาและยึดเอาพระไตรปิฎกเป็น
ศูนย์กลางการเผยแผ่พระพุทธศาสนา (Lopez, Donald S. Jr, 1988) โดยการพัฒนาคำสอน
และแนวคิดต่าง ๆ ในรูปของคัมภีร์อรรถกถาและฎีกาเพื่ออรรถาธิบายพระไตรปิฎกอันเป็น
ระเบียบแบบแผนที่เป็นการรักษาคำสอนสืบลำดับอาจารย์ ถึงกระนั้น ประเด็นการตีความคำ
สอนในพระพุทธศาสนายังเป็นที่ถกเถียงอย่างไม่มีวันที่สิ้นสุด (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. 
ปยุตโต), 2559) เนื่องจากว่า ในชีวิตประจำวันของมนุษย์มีการตีความเป็นวิถีชีวิต การตีความ
ของมนุษย์จึงเป็นกิจกรรมที่เป็นไปโดยธรรมชาติ  
 สาสนปัฏฐาน เป็นแนวทางการตีความที่ปรากฏในคัมภีร์เนตติปกรณ์ (มหากจฺจายนเถร
, 2540) มีการตีความโดยเป็นทั้งหลักการและวิธีการ นอกจากนี้  สาสนปัฏฐานยังเป็นการ
ตีความที่มีลักษณะพิเศษโดยเฉพาะ และเป็นระบบมีระเบียบแบบแผนสำหรับการตีความเพ่ือ
อธิบายหลักธรรมและได้กลายมาเป็นเอกลักษณ์สำคัญของเถรวาทที่ส่งผ่านแนวทางการตีความ



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 6 (สิงหาคม 2562) | 3127 

ไปสู่คัมภีร์ต่าง ๆ ในพระพุทธศาสนาเพราะแสดงลักษณะการตีความเป็นกระบวนการที่มีความ
สลับซับซ้อนและมีชั้นเชิงทางเทคนิคสูง (Lopez, Donald S. Jr, 1988) สอดคล้องลงตัวและมี
คุณค่าเทียบเท่ากับตัวบทที่ปรากฏในพระไตรปิฎกและจัดอยู่ในเถรคาถา (ธมฺมปาลเถร, 2539) 
 สาสนปัฏฐานมีหลักและวิธีการตีความคล้อยตามอัธยาศัยของผู้ฟัง โดยอาศัยหลักการ 
16 แบบ (16 สูตร) มีการตีความอันส่วนแห่งความเศร้าหมอง (สังกิเลสภาคิยสูตร) เป็นต้น และ
อาศัยเกณฑ์ที่เรียกว่ามูลบท 18 ประการทั้งที่เป็นฝ่ายความดีงาม (กุศลมูล) และฝ่ายความชั่ว
ร้าย (อกุศลมูล) เพ่ือเป็นเครื่องตรวจสอบความเป็นไปทางจริยธรรม  
 ยกตัวอย่างสูตรที่แสดงถึงสังกิเลสและอกุศลทั้งหลาย เช่น การขอร้องต่อประชาชน
ชาวกรุงสีพีของพระเจ้าสัญชัยให้อยู่และบริโภคกามจนถึงรุ่งเช้า จากนั้นจึงค่อยพากันขับไล่พระ
เวสสันดรออกจากแคว้น (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เมื่อตีความตามหลักและวิธีการ
ตีความสาสนปัฏฐานอันเป็นแนวคิดทางพระพุทธศาสนา ในบริบทนี้ ใช้เกณฑ์การตีความได้แก่ 
การแสดงออกถึงความต้องการให้อยู่เพื่อบริโภคกาม (ตัณหา) อันแฝงหรือซ่อนเร้นโดยไม่รู้ตาม
ความเป็นจริง (อวิชชา) ปรารถนาให้อยู่เสวยสุขในการการบริโภคกาม (โลภะ) อันเป็นความ
หลงไม่รู้จริงในการแก้ปัญหาชีวิต (โมหะ) นอกจากนี้ยังแสดงให้เห็นถึง ความเศร้าหมองที่มีใน
ตน (สังกิเลสภาคิยสูตร) ในขณะที่ยังเศร้าหมองอยู่แต่ก็ยังแสวงหาหนทางให้ตนพ้นจากความ
เศร้าหมองนั้น (สังกิเลสวาสนาภาคิยสูตร) ทั้งนี้ เพื่อให้เกิดความสบายใจแก่ตนและแก่บุคคลที่
ตนห่วงใย (ทุจริตโวทานภาคิยสูตร)  
 ริเคอร์เป็นนักปรัชญาที่มีบทบาทสำคัญและมีความโดดเด่น ไม่ว่าจะเป็นด้านการ
กระทำของมนุษย ์ การย ืนย ันตนเองของมนุษย ์ การจ ินตนาการ ทฤษฎีว ิพากย์ หรือ
ประวัติศาสตร์ปรัชญาตะวันตก (ปกรณ์ สิงห์สุริยา และคณะ, 2556) เป็นต้น โดยเฉพาะอย่าง
ยิ่งมิติด้านเรื่องเล่าทางศาสนาอันเป็นการพิสูจน์ความหมายของข้อความทางศาสนาและพิสูจน์
เพ่ือหาเหตุผลสนับสนุนความเชื่อทางศาสนาที่เป็นพ้ืนฐานและเป็นจุดเริ่มต้นเพ่ือการพิสูจน์หรือ
หาเหตุผลสนับสนุนความเชื่อทางศาสนา (ปกรณ ์สิงห์สุริยา, 2540) โดยอาศัยภาษาศาสนาเป็น
เครื่องมือในการปฏิบัติการที่สำคัญในการสื่อสารหรือประสานตัวบทหรือประสานข้อความในตัว
บท (matter of text) อันมี 3 ระดับ ได้แก่ “ชื่อ” “ข้อความหรือประโยค” และ “เป็นเรื่องเล่า
ประกอบไปด้วยประโยคและโครงเรื่อง (plot)” โดยทำหน้าที่และมีหน้าที่เฉพาะของตน ๆ ไม่
ก้าวก่ายซึ่งกันและกัน (Comstock, Gary L, 1993) ฉะนั้น การกลับมาพิจารณาตนเองเพื่อให้



3128 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.6 (August 2019) 

ตนเองได้นิยามตนเองใหม่อีกครั้งหนึ่ง (Ricoeur, Paul, 2008) ย่อมเป็นไปได้ว่าในเวลาที่ทำ
ความเข้าใจตัวบท ริเคอร์ได้นำเสนอรูปแบบต่าง ๆ (figures) อันเป็นรูปแบบที ่ช ่วยเปิด
จินตนาการเพื่อให้มีการทดลองทางความคิดที่ทำให้เราเรียนรู้ที่จะเชื่อมโยงแง่มุมทางจริยธรรม
ของพฤติกรรมมนุษย์อันเป็น “ความเข้าใจแบบเรื่องเล่า” (narrative understanding) ซึ่งมี
ลักษณะใกล้เคียงกับปัญญาปฏิบัติ (practice wisdom) (Ricoeur, Paul, 1991) ที่เป็นรูปธรรม
ในการตัดสินปัญหาจริยธรรม ดังนั้น งานของริเคอร์จึงนำเสนอประสบการณ์และตัวของผู้อ่าน 
(ปกรณ์ สิงห์สุริยา และคณะ, 2556) ซึ่งเป็นมิติใหม่ท่ีริเคอร์ได้ค้นพบและนำเสนอ  
 เมื่อมองจากแนวคิดความจริงในเรื่องเล่าของปอล ริเคอร์ จะเห็นว่าตัวอย่างที่ยกขึ้นนั้น
ประกอบไปด้วย การวางโครงเรื่อง (plot) การสังเคราะห์ระหว่างเหตุการณ์หรืออุบัติการณ์ การ
สังเคราะห์จากมุมมองอีกมุมมองหนึ่ง การสังเคราะห์องค์ประกอบต่างประเภทกันโดยให้
ความสำคัญกับมิติด้านเวลา 2 มิติคือในเรื่องที่เล่ากับการสืบเนื่องของเหตุการณ์แต่ละเหตุการณ์ 
อันเป็นเรื่องเล่าประกอบไปด้วยโลกของตัวบทและโลกของผู้เขียนซึ่งมีการครอบครองตัวบท
ผ่านการอ่าน อันสะท้อนให้เห็น (1) การกระทำ (2) ตัวละคร (3) เหตุการณ์ของเรื ่องเล่า 
นอกจากนี้ยังมีการยึดโยงระหว่าง (1) ความเข้าใจเรื่องเล่ากับประสบการณ์การใช้ชีวิต (2) เรื่อง
เล่ากับความเข้าใจเชิงปฏิบัติ (3) เรื่องเล่ากับชีวิตที่ประกอบด้วยสิ่งที่เรียกว่าคุณสมบัติก่อนการ
เป็นเรื่องเล่า  
 การตีความเป็นเครื่องมือในการที่จะสื่อเพื่อให้เกิดความเข้าใจความหมายหลักธรรมใน
เบื้องต้น ซึ่งจะเป็นเครื่องตัดสินความเป็นคำสอนในพระพุทธศาสนา (พระเทพเวที (ประยุทธ์ 
ปยุตฺโต), 2553) ได้รับความสนใจเป็นพิเศษและถือเป็นส่วนหนึ่งของปรัชญาโลกาภิวัตน์ (วีรชาติ 
น ิ ่มอนงค์ , 2552) ซ ึ ่ งมีร ูปแบบที ่ม ีความเป ็นสหนัย (Coherence) และม ีความสมนัย 
(Correspondence) หรือมีความสัมพันธ์ชนิดหนึ่งเป็นความสัมพันธ์ซึ่งกันและกันในลักษณะที่
เป็นเหตุเป็นผลและการบูรณาการต่อกันตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน (ราชบัณฑิตยสถาน, 2532) 
เพื่อปรับประยุกต์ใช้ทฤษฎีแนวพุทธในสังคมปัจจุบันให้สำเร็จเป็นรูปธรรม  (พระเทพเวที 
(ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2534)  
 ในการบูรณาการหลักสาสนปัฏฐานกับความจริงในเรื่องเล่าของริเคอร์ ผู้วิจัยได้เลือกวิธี
บูรณาการตามแนวทางสาสนปัฏฐานกับความจริงในเรื่องเล่าเป็นการนำทฤษฎีสองทฤษฎีมา
เสริมซึ่งกันและกัน ในฐานะที่พระพุทธศาสนาไม่ขัดแย้งกับศาสตร์สมัยใหม่ และศาสตร์สมัยใหม่



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 6 (สิงหาคม 2562) | 3129 

ช่วยยืนยันความจริงเกี่ยวกับคำสอนในพระพุทธศาสนาอย่างสมเหตุสมผล แนวคิดแบบความ
จริงในเรื่องเล่าสามารถเสริมให้หลักสาสนปัฏฐานมีความชัดเจนยิ่งขึ้น สาสนปัฏฐานช่วยลด
ความไม่เป็นกลางเชิงจริยธรรมอันเป็นข้อจำกัดในเรื่องเล่าของริเคอร์  (Ricoeur, Paul, 1985) 
เพราะเรื่องเล่าจำเป็นต้องมีองค์ประกอบที่ไม่ได้มีลักษณะเป็นเรื่ องเล่า ที่เรื ่องเล่ายังมีไม่
เพียงพอ หลักสาสนปัฏฐานจะช่วยสนับสนุนความจริงในเรื่องเล่าของริเคอร์ในแง่ของเกณฑ์การ
ตัดสินคุณค่าทางจริยธรรม  
 กรณีเรื่องเล่าพระเวสสันดรชาดก ในช่วงที่พระเวสสันดรทรงถูกขับออกจากเมือง เป็น
เพราะทรงให้ทาน ผลทำให้ชาวเมืองโกรธแค้น ภาพที่ปรากฏคือพระเวสสันดรบริจาคทาน จน
ถูกขับออกจากเมือง (ปกรณ์ สิงห์สุริยา, 2540)  
 จากเรื่องราวดังกล่าว ตีความได้ว่า พระเวสสันดรชากดก ประกอบไปด้วย การวางโครง
เรื่องกับการสืบเนื่องของเหตุการณ์แต่ละเหตุการณ์ มีตัวละครกับเหตุการณ์ของเรื่องเล่า ที่มา
กับ สังกิเลสภาคิยสูตร (ความไม่สบายใจ) เป็นสังกิเลสวาสนาภาคิยสูตร (ประสบกับความเศร้า
หมองและความดีงามคือการให้) เป็นส่วนทุจจริตโวทานภาคิยสูตร (หมดจดจากความประพฤติ
ผิด) จะเห็นได้ว่า เรื่องเล่าพระเวสสันดรชาดกสามารถมองจากหลักสาสนปัฏฐานและความจริง
ในเรื่องเล่าของริเคอร์ได้ผสมผสานกันอย่างลงตัวและเป็นเหตุเป็นผล ทั้งนี้ วาทกรรมที่นำเสนอ
เป็นสิ่งที่ผู้อ่านแต่ละคนต้องประสบเองหรือเห็นเอง ตลอดถึงการที่ผู้อ่านจะพยายามคิดจาก
ความหมายไปสู่สิ่งที่เรื่องอ้างถึงที่สอดคล้องกับตัวผู้อ่านเอง (ปกรณ์ สิงห์สุริยา, 2540)  
 ผู้วิจัยเห็นว่า การมุ่งจะสังเคราะห์ทฤษฎีการตีความทั้งสองแบบให้สามารถแสดงความ
จริงที่เป็นทั้งวัตถุวิสัยและแสดงคุณค่าซึ่งเป็นลักษณะที่มากับอัตวิสัย เพื่อศึกษาและหาคำตอบ
ว่า การบูรณาการการตีความตามแนวทางสาสนปัฏฐานในคัมภีร์เนตติปกรณ์และการตีความใน
ฐานะเป็นความจริงในเรื่องเล่าตามแนวทางการตีความของปอล ริเคอร์ เป็นอย่างไร ทั้งนี้เพ่ือ
นำเสนอเป็นกรอบในการตีความแบบใหม่ หลอมรวมแนวคิดแบบตะวันตกและพระพุทธศาสนา
อย่างมีนัยสำคัญเชิงการตีความ ทั้งนี้ ผู ้วิจัยมีความเห็นว่า การศึกษาวิเคราะห์ สังเคราะห์ 
เปรียบเทียบจนเกิดเป็นการบูรณาการการตีความที่ได้จากการศึกษาวิจัย จะสามารถนำไปเป็น
กรอบการตีความแบบบูรณาการจากสองวัฒนธรรมความคิด เพ่ือให้เป็นประโยชน์สำหรับความ
เจริญรุ่งเรืองด้านพระพุทธศาสนา วิชาการ และสังคมโลกต่อไป 
 



3130 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.6 (August 2019) 

 วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษาหลักการตีความตามแนวสาสนปัฏฐานในคัมภีร์เนตติปกรณ์ 
 2. เพ่ือศึกษาการตีความความจริงในเรื่องเล่าตามแนวคิดของปอล ริเคอร์ 
 3. เพื่อนำเสนอการบูรณาการการตีความตามแนวสาสนปัฏฐานกับการตีความความ
จริงในเรื่องเล่าตามแนวคิดของปอล ริเคอร์ 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 การศึกษาวิจัยนี ้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพโดยการค้นคว้าเอกสาร  (Documentary 
research) ซึ่งผู้วิจัยได้ดำเนินการวิจัยดังนี้ 
 1. รวบรวมข้อมูล โดยเก็บข้อมูลและเอกสารหลักฐานต่าง  ๆ ทั ้งปฐมภูมิ คือ 
พระไตรปิฎก สาสนปัฏฐานในคัมภีร์เนตติปกรณ์และทุติยภูมิ คือ อรรถกถา ฎีกา ปกรณ์วิเสส 
และเอกสาร รวมทั้งรายงานการวิจัยที่เกี่ยวข้องทั้งภาษาไทยและภาษาต่างประเทศ  
 2. คัดเลือกข้อมูล โดยพิจารณาจากความน่าเชื่อถือของข้อมูล และทำการคัดเลือก 
เพ่ือที่จะให้ได้ข้อมูลที่มากเพียงพอในการศึกษาวิเคราะห์ สังเคราะห์ และเปรียบเทียบหลักและ
วิธีการตีความสาสนปัฏฐานและการตีความความจริงในเรื่องเล่าของริเคอร์ 
 3. การสร้างหน่วยบูรณาการการตีความตามแนวสาสนปัฏฐานกับการตีความตาม
แนวคิดของปอล ริเคอร์ 
 4. บูรณาการการตีความตามหลักสาสนปัฏฐานกับการตีความความจริงในเรื่องเล่าของ
ปอล ริเคอร์  
 5. นำเสนอตัวแบบการบูรณาการการตีความตามแนวสาสนปัฏฐานกับการตีความ
ความจริงในเรื่องเล่าของปอล ริเคอร์ 
 6. วิเคราะห์จุดเด่น : จุดด้อย การตีความตามแนวสาสนปัฏฐานกับการตีความตาม
แนวคิดของปอล ริเคอร์ 
 7. สรุปผลการวิจัย อภิปรายผล และเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป  
 
 
 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 6 (สิงหาคม 2562) | 3131 

ผลการวิจัย 
 ผู้วิจัยได้ทำการศึกษาเรื่องการบูรณาการการตีความหลักสาสนปัฏฐานกับความจริงใน
เรื่องเล่าของปอล ริเคอร์ โดยมีความสนใจที่จะศึกษาหลักการตีความตามแนวสาสนปัฏฐานใน
คัมภีร์เนตติปกรณ์ ศึกษาแนวคิดการตีความความจริงในเรื่องเล่าตามแนวคิดของปอล ริเคอร์ 
และนำเสนอการบูรณาการการตีความตามแนวสาสนปัฏฐานกับการตีความความจริงในเรื่อง
เล่าของปอล ริเคอร์ งานวิจัยในครั้งนี้ เป็นการศึกษาจากข้อมูลและเอกสารหลักฐานต่าง ๆ เป็น
หลัก สามารถสรุปผลการวิจัยได้ดังนี้ 
 1. หลักการตีความตามแนวสาสนปัฏฐานในคัมภีร์เนตติปกรณ์ แบ่งเป็นหลักการและ
วิธีการตีความดังนี้ 
 หลักการตีความ 16 แบบ คือ (1) การตีความที่เกี่ยวข้องกับความเศร้าหมองและเป็น
อกุศล (สังกิเลสภาคิยสูตร) (2) การตีความที่เกี่ยวข้องกับส่วนแห่งการอบรมตน (วาสนาภาคิย
สูตร) (3) การตีความที่เกี่ยวข้องกับการเจาะทำลายกิเลส (นิพเพธภาคิยสูตร) (4) การตีความที่
แสดงให้เห็นถึงสภาวะของผู้ที่มีสิกขาอันจบแล้ว (อเสขภาคิยสูตร) (5) การตีความท่ีเกี่ยวข้องกับ
ส่วนที่เป็นสังกิเลสและส่วนแห่งการอบรมตน (สังกิเลสวาสนาภาคิยสูตร) (6) การตีความที่
เกี ่ยวข้องกับสังกิเลสและการทำลายกิเลส (สังกิเลสนิพเพธภาคิยสูตร) (7) การตีความที่
เกี่ยวข้องกับสังกิเลสและธรรมของผู้จบสิกขาแล้ว (สังกิเลสอเสกขภาคิยสูตร) (8) การตีความท่ี
เกี่ยวข้องกับสูตรที่แสดงกิเลสและการทำลายกิเลสจนได้สำเร็จเป็นอเสขบุคคล (สังกิเลสนิพเพธ
อเสกขภาคิยสูตร) (9) การตีความที่เกี่ยวข้องกับสูตรที่แสดงกิเลสและการเจริญกุศลเพื่อเจาะ
ทำลายกิเลส (สังกิเลสวาสนานิพเพธภาคิยสูตร) (10) การตีความท่ีเกี่ยวข้องกับสูตรที่แสดงการ
เจริญกุศลเพื่อเจาะกิเลสที่มีอยู่ (วาสนานิพเพธภาคิยสูตร) (11) การตีความท่ีเกี่ยวข้องกับสูตรที่
แสดงตัณหาสังกิเลส (ตัณหาสังกิเลสภาคิยสูตร) (12) การตีความที่เกี่ยวข้องกับสูตรที่แสดงทิฐิ
สังกิเลส (ทิฏฐิสังกิเลสภาคิยสูตร) (13) การตีความที่เก่ียวข้องกับทุจริตสังกิเลส (ทุจจริตสังกิเลส
ภาคิยสูตร) (14) การตีความที่เกี่ยวข้องกับหมดจดแห่งตัณหา (ตัณหาโวทานภาคิยสูตร)  (15) 
การตีความท่ีเกี่ยวข้องกับความหมดจดแห่งทิฏฐิ (ทิฏฐิโวทานภาคิยสูตร) และ (16) การตีความ
ที่เก่ียวข้องกับความหมดจดแห่งทุจริต (ทุจจริตโวทานภาคิยสูตร) 
 
 



3132 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.6 (August 2019) 

 วิธีการตีความตามแนวสาสนปัฏฐาน 5 ขั้นตอน ดังนี้  
  ขั้นตอนที่ 1 การตรึกตรองตัวบท  
  ขั้นตอนที่ 2 การไตร่ตรองมูลบท  
  ขั้นตอนที่ 3 การเลือกสรรสูตร  
  ขั้นตอนที่ 4 การสงเคราะห์ลงในอริยสัจสี่ และ 
  ขั้นตอนที่ 5 การอธิบาย 
 ประเด็นปัญหาการตีความตามแนวสาสนปัฏฐาน เป็นการตีความตัวบทเพื่อแสดงการ
ตีความโดยการสงเคราะห์เข้าหรือจัดเข้าในมูลบท 18 สูตร 16 สรุปลงในอริยสัจสี่ การตีความ
ลักษณะนี้มีข้อดีคือ ผู้ตีความสามารถหยิบยกเฉพาะประเด็นที่ตนสนใจ เพ่ือนำมาอธิบายให้เห็น
รายละเอียดด้านธรรมะอันเป็นตัวบทปลีกย่อยต่าง ๆ เนื่องจากมีการแจกแจงโดยพิสดารแสดง
ถึงสติปัญญาที่สุขุมลุ่มลึก และมีประโยชน์แก่ชีวิตในเชิงจริยธรรม แต่มีข้อเสียคือ ผู้ฟังอาจเข้าใจ
ได้ยาก เพราะเป็นการนำเสนอจากอัตวิสัยไปสู่ภววิสัย นอกจากจะนำไปสอนผู้ที่สนใจเฉพาะ
ทางเท่านั้น ซึ่งอาจมีผู้สนใจน้อย เพราะเป็นการตีความจากเรื่องเล่าไปสู่หลักธรรมอาจทำให้
แนวทางการนำเสนอเป็นไปในหนทางที่แห้งแล้งไม่สนุกสนาน ปราศจากสันทนาการ ย่อมเป็น
เหตุให้ผู ้ฟังขาดความเพลิดเพลิน เมื ่อเป็นเช่นนี ้ ย่อมทำให้สาสนปัฏฐานเป็นเรื ่องจืดชืด
ปราศจากความน่าสนใจ  
 2. การตีความความจริงในเรื่องเล่าตามแนวคิดของปอล ริเคอร์ แบ่งเป็นหลักการและ
วิธีการการตีความ ดังนี้ หลักการตีความความจริงในเรื่องเล่า 6 ด้าน ได้แก่ 1) องค์ประกอบของ
ความจริงในเรื่องเล่า 2) การจัดวางโครงเรื่อง 3) ผู้อ่านและตัวบท 4) จุดยึดโยงความจริงในเรื่อง
เล่า 5) อัตลักษณ์แบบเรื่องเล่า และ 6) มิติทางจริยธรรม ส่วนวิธีการในการตีความตามแนวคิด
ทฤษฎีของริเคอร์ 2 แบบ ดังนี้ คือ 1) วิธีการการตีความแบบวิภาษวิธี การสร้างความเข้าใจ 
(Understanding) การอธิบาย (Explanation) และความเข้าใจ (Comprehension) 2) วิธีการ
ตีความแบบการจัดรูป มี 3 ประการ ประกอบด้วย การตีความก่อนการจัดรูป การตีความขณะ
การจัดรูป และการตีความหลังการจัดรูป  
 เนื ่องจากแนวคิดการตีความของริเคอร์ เป็นแนวคิดที ่ม ีล ักษณะเป็นอัตว ิสัย 
(Subjectivity) มากกว่าจะเป็นวัตถุวิสัย (Objectivity) ความเป็นอัตวิสัยจะแสดงออกโดย
วิธีการการตีความ การตีความจึงเป็นเรื่องที่เข้าใจยาก เพราะผู้อ่านจะตีความอย่างมีเสรีตามแต่



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 6 (สิงหาคม 2562) | 3133 

บุคคลนั้น ๆ จะตีความ การมีเสรีภาพในการตีความนี้เอง เปิดเวทีให้มีสิทธิเต็มที่ในการที่จะ
ตีความอย่างไรก็ได้ ซึ่งอาจเป็นเหตุให้กระทบกระท่ังกับสิทธิและเสรีภาพของบุคคลอ่ืน ๆ ได้  
 3. การบูรณาการการตีความตามแนวสาสนปัฏฐานกับการตีความความจริงในเรื่องเล่า
ของปอล ริเคอร์ ได้ตัวแบบการบูรณาการการตีความทั้งที่เป็นหลักการและวิธีการ ดังนี้ คือ 
ด้านการบูรณาการหลักการตีความตามแนวทางของสาสนปัฏฐานกับแนวคิดทฤษฎีความจริงใน
เรื่องเล่าของริเคอร์ 6 ด้าน ดังนี้ คือ หน่วยที่ 1 : สาสนปัฏฐานกับองค์ประกอบของเรื่องเล่า 
หน่วยที่ 2 : สาสนปัฏฐานกับผู้อ่านและตัวบท หน่วยที่ 3 : สาสนปัฏฐานกับการวางโครงเรื่อง 
หน่วยที่ 4 : สาสนปัฏฐานกับจุดยึดโยงความจริงในเรื่องเล่า หน่วยที่ 5 : สาสนปัฏฐานกับอัต
ลักษณ์แบบเรื่องเล่า หน่วยที่ 6 : สาสนปัฏฐานกับมิติทางจริยธรรม ส่วนด้านการบูรณาการ
วิธีการตีความ ได้ตัวแบบเป็นการตีความ 3 ระดับ ดังนี้ คือ ระดับที่ 1 การตีความก่อนการจัด
รูป การสร้างความเข้าใจ การตรึกตรองตัวบท ระดับที่ 2 การตีความขณะการจัดรูป การ
ไตร่ตรองมูลบท การเลือกสรรสูตร และระดับที่ 3 การสงเคราะห์ลงในอริยสัจสี่ การตีความหลัง
การจัดรูป การอธิบาย และความเข้าใจ 
 

อภิปรายผล 
 ผู้วิจัยได้ทำการศึกษาในครั้งนี้ คือการบูรณาการการตีความตามแนวสาสนปัฏฐานกับ
การตีความความจริงในเรื่องเล่าของปอล ริเคอร์ สามารถอภิปรายผลตามวัตถุประสงค์ของการ
วิจัยดังต่อไปนี้ 
 1. การตีความตามแนวสาสนปัฏฐานในคัมภีร์เนตติปกรณ์ มีความเป็นวัตถุวิสัยมากกว่า
แนวคิดทฤษฎีความจริงในเรื่องเล่าของริเคอร์ เพราะเหตุที่สาสนปัฏฐานเกิดจากการนำตัวบท
หรือเรื ่องเล่ามาตีความโดยจัดเข้าในสูตร โดยอาศัยเกณฑ์แห่งมูลบทเป็นข้ออ้างอิงในการ
พิจารณาเพ่ือการตีความ ฉะนั้น จึงเป็นความจำเป็นอย่างหลีกเลี่ยงมิได้ในการที่จะนำตัวบทที่มี
ลักษณะเป็นอัตวิสัยไปสู่ตัวบทที่มีลักษณะทางวัตถุวิสัย อันเป็นการตีความที่กีรติ บุญเจือกล่าว
ว่า เป็นการการตีความโดยพยัญชนะ การตีความโดยอรรถ และการตีความตามเหตุผล เรียก
กว้างว่า ตีความแบบภาษาอุดมคติ (กีรติ บุญเจือ, 2546) การตีความสาสนปัฏฐานจึงมีจุดเด่น
อยู่ที่การจัดระบบของตัวบทหรือเรื่องเล่าให้ลงตัวอันเป็นการจัดข้อมูลให้ลงกันสมกันอันเป็นการ
จัดลงในสูตรอย่างสอดคล้องลงตัวอย่างเป็นระบบ (Lopez, Donald S. Jr, 1988) อยู่ในกรอบ



3134 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.6 (August 2019) 

หรือแนวทางที่กำหนดไว้เป็นสำคัญ ด้วยเหตุนี้ การตีความตามแนวทางแห่งสาสนปัฏฐานจึงเป็น
การตีความอันอยู่ในรูปแบบที่ชัดเจนตายตัวทำให้การตีความไม่สามารถออกนอกกรอบของสูตร
หรือมูลบทได้ ซึ่งสื่อความหมายคำระดับสามัญให้ลึกลงไปในระดับการตีความภาษาศาสนา  
และเป็นการตีความหมายที่มีเป้าหมายเพ่ือเป็นประโยชน์ทางการปฏิบัติ (พุทธทาสภิกขุ, มปท.) 
โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ผู้ตีความจะต้องตีความให้อยู่ในกรอบของธรรมอันเป็นสูตรเฉพาะ อันเป็น
การสร้างความสมเหตุสมผลของหลักธรรม (Lopez, Donald S. Jr, 1988) การตีความตาม
แนวทางสาสนปัฏฐานช่วยในการรักษาหลักธรรมเดิมให้คงอยู่ แม้จะอยู่คนละยุคสมัยก็ย่อม
สามารถตีความได้ (ปรุตม์ บุญศรีตัน, 2550) แม้ว่าจะเป็นวิธีการตีความแบบแห้งแล้งก็ตาม 
เนื่องจากการตีความสาสนปัฏฐานเป็นการตีความตามประเภทวรรณกรรม เป็นวิธีการตีความ
แบบวิจารณญาณด้วยการวิเคราะห์และประเมินค่าที ่กำหนดตายตัว มีการวิเคราะห์และ
ประเมินค่าแยกแยะเป็นมูลบทและตีความตามลักษณะพิเศษของสูตร เป็นตอน ๆ ไป ทั้งนี้เพ่ือ
พยายามเข้าใจถึงเจตนาของผู้แต่ง (กีรติ บุญเจือ, 2546) การตีความจึงอยู่ในรูปแบบการตีความ
เพื่อให้อยู่ในกรอบ ไม่ออกนอกทางอันเป็นการทำความให้เข้าใจศาสนาของตนเองมากขึ้นและ
เข้าใจศาสนาอื่น ๆ มากขึ้น (วีรชาติ นิ่มอนงค์, 2552) ทั้งนี้ย่อมเป็นเพราะการตีความแบบสา
สนปัฏฐานมีความเป็นแนววิพากย์มากกว่าแนวโรแมนติก (Ricoeur, Paul, 1981)  
 2. การตีความความจริงในเรื่องเล่าตามแนวคิดของปอล ริเคอร์ เป็นแนวความคิดที่ให้
ความสำคัญกับผู้อ่านหรือให้เสรีภาพแก่ความเป็นปัจเจกมากจนเกินไป (ปกรณ์ สิงห์สุริยา, 
2540) เมื่อเป็นเช่นการตีความในบริบทจึงเป็นการยาก เพราะเหตุจากการให้เสรีภาพแกบุ่คคล 
ความมีเสรีภาพของปจเจกบุคคลดังกล่าวอาจทำลายความเสมอภาคของบุคคลในสังคม เหตุ
เพราะสื่อโดยตรงและให้ความสำคัญกับชีวิตจิตใจในขณะปัจจุบัน อันอาจทำให้เน้นความสำคัญ
กับความเป็นปัจเจกบุคคล จนอาจจะละเลยความสำคัญของสวนรวมเนื่องจากบุคคลแต่ละคน
ต้องอยู่ในสังคม จึงไม่สามารถปฏิเสธหรือละเลยสังคมได้ แต่ถึงกระนั้น การตีความที่ใหคุณค่า
ของความเป็นมนุษย์มากยิ่งขึ้น แทนที่จะลดทอนมนุษย์ให้เป็นเพียงสิ่งที่จํากัดตาม ความคิด 
ความเชื่อ ตามประเพณีของสังคมนั้น ๆ อาจจะช่วยให้มนุษย์มีฐานะเป็นผู้กำหนดและให้
ความหมายของสิ่งต่าง ๆ ในโลกได้อย่างมีศักดิ์ศรี และมีลักษณะเป็นวิทยาศาสตร์เชิงมนุษย์ (วีร
ชาติ นิ่มอนงค์, 2552)  



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 6 (สิงหาคม 2562) | 3135 

 ผู้วิจัยเห็นวา แนวคิดของริเคอร์เป็นแนวคิดที่เนนเสรีภาพของการตีความ สามารถนำ
ตนเองบุคคลอ่ืนหรือสังคมไปสู่สิ่งที่ดีงามได้ เพราะโลกหรือสังคมแปรเปลี่ยนไปตลอดเวลา การ
ตีความตามแนวของริเคอร์จึงมีฐานทีมั่นอยู่ที่ความเข้าใจตนเอง โดยอาศัยประสบการณ์ด้าน
ประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมของตน ๆ  
 3. การบูรณาการการตีความตามแนวสาสนปัฏฐานกับการตีความความจริงในเรื่องเล่า
ของปอล ริเคอร์ เป็นการประสานจุดเด่น และลดความขัดแย้งของจุดด้อย ทำให้เห็นภาพของ
การบูรณาการว่า ทั้งสองแนวทางต่างมีหลักและวิธีการตีความที่โดดเด่นไปในทิศทางที่แตกต่าง
กัน เมื่อนำมาบูรณาการเข้าด้วยกัน ทำให้การตีความเป็นไปเพื่อส่งเสริมซึ่งกันและกัน อันเป็น
การสะท้อนให้เห็นลักษณะสองประการที่เชื่อมโยงถึงกันระหว่างภาษาคนกับภาษาธรรม อัน
เป็นการพบจุดบรรจบระหว่างความเป็นระบบกับความรู้สึกนึกคิดของมนุษย์ ซึ ่งมีลักษณะ
สำคัญคือเป็นทั้งการตีความที่เป็นแบบวิพากย์และโรแมนติก (Ricoeur, Paul, 1981)  
 

สรุป  
 เนื่องจาก งานวิจัยนี้ เป็นการประสานจุดเด่น และลดความขัดแย้งของจุดด้อย อันเกิด
จากความเป็นวัตถุวิสัยของสาสนปัฏฐานและความเป็นอัตวิสัยที่มาจากแนวความคิดความจริง
ในเรื่องเล่าของริเคอร์ ทำให้เห็นภาพของการบูรณาการว่า ทั้งสองแนวทางต่างมีหลักและวิธีการ
ตีความที่โดดเด่นไปในทิศทางที่แตกต่างกัน เมื่อนำมาบูรณาการเข้าด้วยกัน ทำให้การตีความ
เป็นไปเพ่ือส่งเสริมซึ่งกันและกัน 
 ฉะนั้น งานวิจัยชิ้นนี้ มีพ้ืนฐานแนวความคิดเกี่ยวกับการตีความของสองวัฒนธรรมแห่ง
องค์ความรู้ที่ต่างกัน และสามารถใช้กำหนดแนวทางการตีความให้แก่ภาษาทางศาสนา อันจะ
ทำให้เกิดความเข้าใจระหว่างและในศาสนา ( Intra-Inter religion) ที ่สำคัญของโลกสมัย
ปัจจุบันอย่างเป็นรูปธรรม ต่อไป 
 

ข้อเสนอแนะ 
 การวิจัยในครั้งนี้ ผู้วิจัยทำการศึกษาการบูรณาการการตีความหลักสาสนปัฏฐานกับ
ความจริงในเรื่องเล่าตามแนวคิดของปอล ริเคอร์ โดยมีความสนใจที่จะศึกษาแนวคิดและทฤษฎี
การตีความความจริงในเรื่องเล่าตามแนวคิดของปอล ริเคอร์ และนำเสนอการบูรณาการการ



3136 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.6 (August 2019) 

ตีความตามแนวสาสนปัฏฐานกับการตีความความจริงในเรื่องเล่าตามแนวคิดของปอล ริเคอร์  
เป็นการศึกษาจากข้อมูลและเอกสารหลักฐานต่าง ๆ หากผู้สนใจในการศึกษาวิจัยครั้งต่อไป 
นอกจาก การศึกษาจากข้อมูลและเอกสารหลักฐานต่าง ๆ ผู้วิจัยคิดว่า ควรจะมีการศึกษาในเชิง
ประยุกต์ทฤษฎีทั้งทางด้านคุณภาพและปริมาณหรือทั้งสองด้านรวมกัน เพื่อให้งานวิจัยครั้ง
ต ่อไปเป็นประโยชน์ มีร ูปธรรมมากขึ ้น และใช้งานได้จร ิงต่อไป  สำหรับผู ้ท ี ่สนใจควร
ทำการศึกษา ดังนี้ 
 1. การบูรณาการการตีความหลักสาสนปัฏฐาน (สูตร 28) กับการตีความตัวบทตาม
แนวคิดของกาดาเมอร์  
 2. การบูรณาการการตีความความจริงในสาสนปัฏฐานกับการตีความความจริงเชิง
จริยธรรมในเรื่องเล่าตามแนวคิดของปอล ริเคอร์  
 3. พุทธวิธีการประยุกต์การตีความภาษาศาสนาในบริบทเทววิทยาในเรื่องเล่า อันจะ
ส่งผลต่อความเจริญรุ่งเรืองในวงการวิชาการและนำผลการวิจัยไปใช้ได้จริง เพื่อส่งเสริมคุณค่า
ของความเป็นมนุษย์ในสังคมไทยในปัจจุบัน ต่อไป 

 

เอกสารอ้างอิง 
กีรติ บุญเจือ. (2546). ชุดปรัชญาและศาสนาเซนต์ เล่มห้า ย้อนอ่านปรัชญากังขาของ

มนุษยชาติ (ช่วงวิจารณ์ระบบเครือข่าย). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัย
เซนต์จอห์น. 

ธมฺมปาลเถร. (2539). เนตติอฏฺฐกถา ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรง
พิมพ์วิญญาณ. 

ปกรณ์ สิงห์สุริยา. (2540). ความจริงของเรื่องเล่าทางศาสนา. ใน วิทยานิพนธ์อักษรศาสตร์
ดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาปรัชญา. จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ปกรณ์ สิงห์สุริยา และคณะ. (2556). เรื่องเล่า อัตลักษณ์ และความยุติธรรมในปรัชญาของปอล 
ริเกอร์. กรุงเทพมหานคร: โครงการจัดพิมพ์คบไฟ. 

ปรุตม์ บุญศรีตัน. (2550). รูปแบบการตีความคัมภีร์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท. ใน วิทยานิพนธ์
ปริญญาพุทธศาสตรดุษฎีบัญฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 6 (สิงหาคม 2562) | 3137 

พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2534). มหาวิทยาลัยกับงานวิจัยทางพระพุทธศาสนา. 
กรุงเทพมหานคร: เนติกุลการพิมพ์. 

          . (2553). เพ่ือความเข้าใจปัญหาโพธิรักษ์. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธธรรม. 
มหากจฺจายนเถร. (2540). เนตฺติ-เปฏโกปเทสปกรณํ ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฏกภาษาไทย เล่มที่ 28 ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2532). พจนานุกรมศัพท์ปรัชญาอังกฤษ-ไทย. กรุงเทพมหานคร: 

ราชบัณฑิตยสถาน. 
วีรชาติ นิ ่มอนงค์. (2552). การศึกษาวิเคราะห์ทฤษฎีอรรถปริวรรตศาสตร์ในคัมภีร์

พระพุทธศาสนา เถวาท. ใน รายงานการวิจัย. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตโต). (2559). พุทธธรรม. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์
ผลิธัมม์. 

Comstock, Gary L. (1993). The Truth of Religious Narrative. International Journal 
for Philosiphy of Religion, (34)3, 131-150. 

Lopez, Donald S.  Jr.  ( 1 988 ) .  Buddhist Hermeneutics.  Honolulu:  University of 
Hawaii Press. 

Ricoeur, Paul.  ( 1 9 8 1 ) .  Hermeneutics and the Human Sciences.  Cambridge: 
Cambridge University Press. 

          .  ( 1985 ) .  Time and Narrative Volume III.  Chicago:  University of Chicago 
press. 

          .  ( 1 9 91 ) .  Life in Quest of Narrative, in On Paul Ricoeur:  Narrative and 
Interpretation, David Wood. London: Routledge. 

          .  ( 2 0 08 ) .  From text to Action:  Essays in Hermeneutics ll.  New York: 
Continuum. 

 


