
การศึกษาวิเคราะห์อนัตตาในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

มองผ่านพุทธทาสภิกข*ุ 
AN ANALYTICAL STUDY OF THE USAGE OF WORD ANATTA  

IN THERAVADA BUDDHISM THROUGH THE VIEW  

OF BUDDHADASA BIKKHU 

 
พระใบฎีกาไพจิตร รตนญาโณ (คงฉิม) 

Phrabaidika Paijit Ruttanayano (Kongchim) 
พระครูโฆสิตวัฒนานุกูล 

Phrakhrukositwattananukul 
พระครูโกศลอรรถกิจ 

Phrakrukosolattakit 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nakhon Si Thammarat Campus, Thailand 

อุทัย เอกสะพัง 
Uthai eksaphang 

มหาวิทยาลัยทักษิณ 
Thaksin University, Thailand 

E-mail: supawadee9424@hotmail.com 

 

บทคัดย่อ 
 การวิจัยเรื่อง “การศึกษาวิเคราะห์อนัตตาในพระพุทธศาสนาเถรวาทมองผ่านพุทธ
ทาสภิกขุ” มีวัตถุประสงค์ของการวิจัย เพ่ือศึกษาอนัตตาตามแนวคิดของพุทธทาสภิกขุ  และ
เพ่ือวิเคราะห์อนัตตาในพุทธศาสนาเถรวาทมองผ่านพุทธทาสภิกขุ  โดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิง
คุณภาพ (Qualitative Research) ที่เน้นการศึกษาเอกสาร (Documentary Research) ที่
เกี่ยวกับเรื่องอนัตตาตามแนวคิดของพุทธศาสนาเถรวาทมองผ่านพุทธทาสภิกขุ เพ่ือน าไป
ประยุกต์ใช้กับสังคมปัจจุบันและเป็นแนวทางในการเผยแผ่ต่อไป 

                                                           
* Received 3 July 2019; Revised 18 July 2019; Accepted 24 July 2019 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม 2562) | 2433 

 ผลการวิจัยพบว่า 
 การศึกษาเรื่องอนัตตาในทัศนะของพุทธทาสภิกขุ พบว่าพุทธทาสภิกขุศึกษาเรื่อง
ดังกล่าว โดยเนื้อหาหลัก ๆ ตรงกับทัศนะของพุทธปรัชญาที่มีปรากฏในพระไตรปิฎก แม้ว่า   
ค าสอนของท่านจะเน้นหนักไปในเรื่องของอัตตา จนมีบางคนเข้าใจผิดคิดว่าท่านไม่เป็น       
พุทธศาสนาเถรวาท ค าสอนเรื่อง ตัวกู ของกู หรืออัตตาเป็นการสอนเพ่ือจะเน้นให้เห็นลักษณะ
ของอัตตาอย่างทะลุปรุโปร่งว่าการยึดมั่นถือมั่นนั้นคือ อัตตา ซึ่งเป็นเรื่องนามธรรมที่พูดควบคู่
ไปกับรูปธรรม เมื่อมีการยึดมั่นถือมั่นกไ็ม่สามารถท าให้พบกับความสุขท่ีแท้จริง ไม่สามารถหลุด
พ้นจากความทุกข์ได้ เมื่อคนส่วนใหญ่เข้าใจอัตตากับอนัตตาดีแล้ว ก็เป็นการง่ายที่จะแยกอัตตา
กับอนัตตาได ้
 พุทธทาสภิกขุ ท่านสอนเรื่องตัวตนและมิใช่ตัวตน เช่นเดียวกับในพุทธปรัชญา ชี้ให้เห็น
ลักษณะตัวตนและมิใช่ตัวตน มุ่งไปสู่ความไม่มีตัวตน เพ่ือพบกับความสุขสงบเย็นที่เรียกว่า 
“นิรามิสสุข” ซึ่งมีในพระไตรปิฎก แต่วิธีการสอนและภาษาที่ท่านใช้มีความแตกต่าง ตรงที่ท่าน
พยายามใช้วิธีการและถ้อยค าง่าย ๆ ในการสื่อภาษา เช่น ค าว่า “ตัวกู ของกู” เป็นค าที่มี
ความหมายชัดเจนในตัวเอง จากงานเขียนของท่านจึงเหมาะส าหรับผู้ศึกษาทุกวัย สามารถ
เข้าใจหลักค าสอนที่แท้จริงของพุทธศาสนาได้ โดยที่ไม่ต้องรู้ภาษาบาลีก่อน ท่านพุทธทาสภิกขุ
มุ่งสอน เพ่ือให้เห็นอัตตาอย่างทะลุปรุโปร่ง พิจารณาอัตตา เพ่ือละอัตตาเสีย กล่าวคือ อย่าใช้
อุปาทานในอัตตา เพราะสรรพสิ่งเป็นอนัตตา ซึ่งค าสอนของท่านก็เป็นหลักค าสอนอันเดียวกับ
ค าสอนพระพุทธศาสนาเถรวาทและเป็นค าสอนของพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในพระไตรปิฎก 
ค าส าคัญ: อนัตตา, พระพุทธศาสนาเถรวาท, พุทธทาสภิกขุ 
 

Abstract 
 The study entitled “An Analytical Study of Anattatā in Theravada 

Buddhism through Buddhadasa Bhikkhu’s View” aimed to explore Anattatā 

according to Buddhadasa bhikkhu’s view, and to analyze Anattatā in Theravada 
Buddhism through Buddhadasa bhikkhu’s view. Qualitative research on the 
concept of Atta in Theravada Buddhism focusing on documentary research was 



2434 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.5 (July 2019) 

employed in order to apply in the current society and as the guideline for the 
propagation of Buddhism.  
 The findings of a research: 
 Findings indicated that the view on Atta proposed by Buddhadasa is 
mainly the same with Buddhist philosophy in the Tripitaka. Although his teaching 
mainly deals with Atta which leads some people misunderstand that Buddhadasa 
bhikkhu does not belong to Theravada Buddhism, his teaching on ‘I AND MINE’ 
or Atta is the way of teaching to realize the characteristics of Atta clearly that 
clinging is nothing but Atta ,which is the abstract that should be explained along 
with tangibility. Due to clinging, one cannot find the real happiness. When most 
people clearly understand Attà and Anattà, it is easy to separate Atta from Anatta. 
 Buddhadàsa bhikkhu himself taught self and non-self as taught in 
Buddhist philosophy, by pointing out the characteristics of self and non-self, 
leading to non-self to find the peaceful happiness called ‘niràmisa-sukha’ which 
also can be found in the Buddhist Canon. However, teaching method and 
language used by Buddhadasa bhikkhu are different because of his simple 
teaching method and language. In communication, he used the simple language, 
such as I and MINE, which is very clear. His works are suitable and ideal for 
learners of every age. People can understand the real teaching of Buddhism 
without knowledge of Pali language.His teaching on Attà is to make people clearly 
understand Attà, using Atta to abandon Atta that is Upàdàna (attachment) should 
not be used in Attà because everything is Anattà. His teachings are similar to that 
of teachings as in the Buddhist Tripitaka. 
Keywords: Anatta, Theravada Buddhism, Buddhadasa Bikkhu 

 
 
 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม 2562) | 2435 

บทน า 
 ปัจจุบันหลักค าสอนในพระพุทธศาสนา ได้รับความสนใจศึกษากันอย่างกว้างขว้างทั้ง
ในวงการศึกษาศาสนา ปรัชญา และวงการการศึกษาทั่วไป บุคคลที่สนใจศึกษาก็มีทั้งชาวพุทธ
และคนที่ไม่ได้นับถือพระพุทธศาสนา แต่การศึกษาที่ผ่านมาส่วนมากมักจะมุ่งศึกษาในเชิง
ศาสนาเท่านั้น ส่วนการศึกษาพระพุทธศาสนาในเชิงปรัชญานับว่าได้รับความสนใจน้อยมาก 
ฉะนั้น การศึกษาหลักค าสอนส าคัญในพระพุทธศาสนาในเชิงปรัชญาให้เข้าใจอย่างถ่องแท้ จึงมี
ความจ าเป็นอย่างยิ่ง ทั้งนี้เพ่ือจะสร้างทรรศนะที่ถูกต้อง ดังนั้น ประเด็นค าสอนเรื่อง อัตตา ซึ่ง
เป็นค าสอนที่น่าสนใจและน ามาศึกษาให้เกิดความเข้าใจมากขึ้น “พุทธทาสภิกขุ” ได้อธิบาย
เรื่องนี้ไว้น่าสนใจว่า เปลี่ยนจากความหลงว่า “มีอัตตา” มาเป็นความเห็นอย่างรอบรู้และแจ่ม
แจ้งว่า “ไม่มีอัตตา” ดังนี้ ความรู้นี้เกิดขึ้น ความไม่รู้ (อวิชชา) ก็หายไป ราคะ-โทสะ-โมหะ ซึ่ง
เกิดข้ึนจากความไม่รู้เป็นมูลฐานก็พลอยถูกโค่นท าลายสาบสูญไปด้วย จึงไม่มีการหลงผิดเป็นถูก 
ไม่หลงใหลมัวเมาความรู้สึกว่า “อัตตา” ซึ่งเป็นเหมือนต้อกระจกในตา ถูกลอกออกอย่างเกลี้ยง
เกลา ญาณทัสนะ หรือดวงตาที่แจ่มใสก็ท าหน้าที่เห็นได้อย่างถูกต้องตามที่เป็นจริง รู้จักโลก  
โดยประการที่มันไม่อาจย่ ายีจิตให้ทุกข์ทนหม่นไหม้ ได้อีกตลอดกาลอวสาน นั่นคือ แสงสว่าง
ชนิดที่อาจส่องลงไปได้ถึงที่ที่แสงอาทิตย์ ซึ่งเรารับรองกันว่าไม่มีแสงอะไรยิ่งกว่า ส่องไปไม่ถึง 
ความโง่ถูกเพิกถอน กวาดทิ้งหมดไปจากดวงจิต ความฉลาดแผ่รัศมีออก สร้างความเยือกเย็น 
เย็นโดยไม่ต้องรดน้ า แต่เย็นกว่ารดน้ าอยู่ โดยรอบเช่นรัศมีของดวงไฟ และนั่นคือ ยอดแห่ง
ความสุข ซึ่งพระพุทธองค์ซึ่งเป็นบิดาของโลก ได้ทรงวางไว้เป็นบทเรียน ส าหรับเราทั้งหลายผู้
ยอมตนเป็นสาวกผู้ท าตาม โดยน้ าใสใจจริง จะต้องพยายามเอาด้วยคุณค่าแห่งการได้เกิดมาเป็น
มนุษย์ เมื่อขอให้ท่านเขยิบการถืออัตตาของท่านให้สูงขึ้นเป็นล าดับ ๆ จงมองให้เห็น แล้วพราก
ความรู้สึกว่า “ของตน” ออกมาเสียจากสังขารร่างกายมายึดเอา “ศีล สมาธิ ปัญญา” เมื่อถึง
ยอดของปัญญา มันจะพรากจากที่นั้นมายึดถือเอาที่มรรคและผลขั้นต้น ๆ เป็นล าดับจนถึงชั้น
ยอด ท่านจะหมดอะไรที่จะยึดถือต่อไปเองเมื่อไม่ยึดถือ “ตน” ก็ไม่มี เพราะ “ตน” เกิดมาจาก
การหลงยึดถือ นั่นก็ คือ การมองเห็นแล้วปล่อยวาง “อัตตา” เสียได้ ถึงความรู้สึก “อนัตตา” 
ได้เสวยผลสูงขึ้นมาตามล าดับดังกล่าวมาแล้ว ซึ่งถ้าจะมองย้อนหลังลงไปตามที่ผ่านมา ก็จะพบ
ได้ด้วยตนเอง ไม่ต้องเชื่อตามผู้อ่ืนว่า “ยอดแห่งความรู้” และ “ยอดแห่งความสุข” อันแท้จริง 
ตามท่ีพระพุทธองค์ทรงวางไว้อย่างแน่แท ้(คนไทยตัวเล็ก, 2552) 



2436 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.5 (July 2019) 

 แนวคิดเรื่องอัตตาและอนัตตา เป็นหลักค าสอนที่มีความส าคัญ เป็นลักษณะเฉพาะของ
พระพุทธศาสนา ซึ่งแตกต่างจากปรัชญาและศาสนาอ่ืน ๆ ทั้งยุคก่อนหน้า และร่วมสมัยเดียวกัน 
เป็นเนื้อหาของพระธรรมเทศนาที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงแก่ภิกษุปัญจวัคคีย์ จนได้ส าเร็จเป็น
พระอรหันต์ด้วยการฟังพระธรรมเทศนาที่เรียกว่า “อนัตตลักขณสูตร” หลักอนัตตาเป็นเครื่อง
ยืนยันความถูกต้องแท้จริงของหลักค าสอนเรื่องอ่ืน ๆ เช่น กรรม และนิพพาน เป็นต้นอีกด้วย
 งานวิจัยนี้มุ่งเน้นเพ่ือหาค าตอบของปัญหาที่ว่า ท่านพุทธทาสภิกขุมีแนวคิด หลักการ
และวิธีการเป็นอย่างไร เกี่ยวกับการสอนหลักธรรมในเรื่องอัตตาในพระพุทธศาสนา มีหลักฐาน
อ้างอิงแนวคิดจากคัมภีร์พระไตรปิฎกและวิทยาการสมัยใหม่อย่างไร และมีปัจจัยใดบ้างที่มี
อิทธิพลต่อวิธีการสอนของท่านพุทธทาสภิกขุ ตลอดจนวิธีการเสนอแนวทางศึกษาและปฏิบัติ
หลักพุทธธรรมของท่านพุทธทาสภิกขุ รูปแบบและลักษณะเฉพาะเป็นอย่างไร  
 ผู้วิจัยมีความสนใจศึกษาวิเคราะห์ วิธีการสอนของท่านพุทธทาสภิกขุ เพ่ือจะได้รูปแบบ
การสอน การเผยแผ่ค าสอนในพระพุทธศาสนา ตามแนวทางของท่าน จะได้เป็นประโยชน์อย่าง
กว้างขวางต่อผู้ที่สนใจ ทั้งในฐานะผู้สอน ผู้เผยแผ่พระพุทธศาสนา ได้แก่พระสงฆ์ ครู อาจารย์ 
และพุทธบริษัท เพ่ือจะได้น ารูปแบบการสอนของท่านไปใช้เป็นหลัก   เป็นต้นแบบในการสอน 
และประยุกต์เข้ากับวิธีการสอนของตนเอง 
 วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษาอนัตตาตามแนวคิดของพุทธทาสภิกขุ 
 2. เพ่ือวิเคราะห์อนัตตาในพุทธศาสนาเถรวาทมองผ่านพุทธทาสภิกขุ 

 
วิธีด าเนินงานวิจัย 
 งานวิจัยนี้เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ที่เน้นการศึกษาเอกสาร 
(Documentary Research) เกี่ยวกับเรื่องอนัตตาตามแนวคิดของพุทธศาสนาเถรวาทมองผ่าน
พุทธทาสภิกขุ โดยเฉพาะการศึกษาค้นคว้าทั้งจากพระไตรปิฎกและอรรถกถา ซึ่งผู้วิจัยได้แบ่ง
วิธีด าเนินการวิจัยเป็น 3 ขั้นตอน มีรายละเอียด ดังนี้ 
 1. เอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Source) ค้นคว้าจากคัมภีร์พระไตรปิฎก ทั้งภาษาไทย
และภาษาบาลี คัมภีร์อรรถกถา ฎีกาและอนุฎีกาที่เกี่ยวข้อง ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
โดยยึดเอาตามแม่บทของคัมภีร์เป็นหลักส าคัญ 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม 2562) | 2437 

 2. เอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) ค้นคว้า รวบรวมข้อมูลจากบทความ 
ข้อเขียน วารสาร บทวิจารณ์ เอกสารต่าง ๆ ทั้งที่เป็นภาษาไทยและภาษาอังกฤษที่ได้กล่าวถึง 
เรื่องดังกล่าวไว้ทั้งโดยตรงและโดยอ้อม โดยศึกษาจากหนังสือผลงานเรื่องอนัตตา ตัวกู -ของกู 
และธรรม 9 ตา ของท่านพุทธทาสภิกขุเป็นหลัก และหนังสือชุดอ่ืน ๆ ที่เก่ียวข้องของท่านพุทธ
ทาสภิกขุ 
 3. วิเคราะห์ข้อมูลและสรุปผล โดยการศึกษาและวิเคราะห์ข้อมูลทั้งหมดที่ได้จากการ
รวบรวมข้อมูลภาคเอกสาร จากนั้นจึงประมวลความเนื้อหา สรุปผลและน าเสนอในรูปแบบการ
เขียนเชิงพรรณนาวิเคราะห์ 
 ขอบเขตการวิจัย 
 งานวิจัยนี้เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) เน้นการศึกษาเอกสาร 
(Documentary Research) ที่เกี่ยวกับเรื่องอัตตาตามแนวคิดของพุทธศาสนาเถรวาทมองผ่าน
พุทธทาสภิกขุ โดยมีรายละเอียดดังนี้ 
 1. ขอบเขตด้านเนื้อหา 
 ศึกษาอนัตตาตามแนวคิดของพุทธทาสภิกขุ เพ่ือน าไปประยุกต์ใช้กับสังคมปัจจุบันและ
เป็นแนวทางในการเผยแผ่ต่อไป 
 2. ขอบเขตด้านเอกสาร  
 วิเคราะห์อนัตตาในพระพุทธศาสนาเถรวาทมองผ่านพุทธทาสภิกขุ โดยวิเคราะห์ข้อมูล
จากเอกสารและงานวิจัยชั้นปฐมภูมิ  และทุติยภูมิที่ เกี่ ยวข้องกับเรื่ องอนัตตาของ
พระพุทธศาสนาเถรวาท ตามแนวคิดของพุทธทาสภิกขุ ดังนี้ 

2.1 เอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Source) ค้นคว้าจากคัมภีร์พระไตรปิฎก            
ทั้งภาษาไทยและภาษาบาลี คัมภีร์อรรถกถา ฎีกาและอนุฎีกาที่เกี่ยวข้อง ฉบับมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย โดยยึดเอาตามแม่บทของคัมภีร์เป็นหลักส าคัญ  

2.2 เอกสารชั้นทุติยภูมิ  (Secondary Source) ค้นคว้า รวบรวมข้อมูลจาก 
บทความ ข้อเขียน วารสาร บทวิจารณ์ เอกสารต่าง ๆ ทั้งท่ีเป็นภาษาไทยและภาษาอังกฤษที่ได้
กล่าวถึง เรื่องดังกล่าวไว้ทั้งโดยตรงและโดยอ้อม โดยศึกษาจากหนังสือผลงานเรื่องอนัตตา และ
ตัวกู-ของกู ของท่านพุทธทาสภิกขุเป็นหลัก และหนังสือชุดอ่ืน ๆ ที่เกี่ยวข้องของท่านพุทธทาส
ภิกขุ 



2438 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.5 (July 2019) 

ผลการวิจัย 
 จากการศึกษาอนัตตาในทัศนะของพุทธทาสภิกขุ พบว่าทัศนะของพุทธทาสภิกขุ ใน
เรื่องดังกล่าว โดยเนื้อหาหลัก ๆ ก็ตรงกับทัศนะของพุทธปรัชญาที่มีปรากฏในพระไตรปิฎก 
แม้ว่า ค าสอนของท่าน เน้นหนักไปในเรื่องของอัตตา จนมีบางคนเข้าใจผิดคิดว่าท่านไม่เป็น
พุทธศาสนาเถรวาท ค าสอนเรื่อง ตัวกู ของกู หรืออัตตาเป็นการสอน เพ่ือที่จะเน้นให้เห็น
ลักษณะของอัตตาอย่างแจ่มแจ้งทะลุปรุโปร่ง ว่าการยึดมั่นถือมั่นนั้นคือ อัตตา ซึ่งเรื่องนี้เป็น
เรื่องนามธรรมที่พูดควบคู่ไปกับรูปธรรม เมื่อมีการยึดมั่นถือมั่น ก็ไม่สามารถที่จะท าให้พบกับ
ความสุขที่แท้จริง ไม่สามารถหลุดพ้นจากความทุกข์ได้ เมื่อคนส่วนใหญ่มีความเข้าใจเรื่อง 
อัตตากับอนัตตา ดีแล้ว ก็เป็นการง่ายที่จะแยกอัตตากับอนัตตาได้ ซึ่งสามารถเปรียบเทียบ
ลักษณะของอัตตาและอนัตตาได้ดังนี้ คือ 

อัตตา   อนัตตา 
ยึดมั่นถือมั่น   ไม่ยึดมั่นถือมั่น 
ถือตัว   ไม่ถือตัว 
เห็นแก่ตัว   ไม่เห็นแก่ตัว 
ตั้งตัวผิด   ตั้งตัวถูก (อัตตสัมมาปณิธิ) 
รักตัว (อัตตมิจฉปณิธิ)  ปล่อยตัว (ระวังจะเป็นการประมาทถ้าหย่อน

     เกินไป) 
ตัวกู ของกู (เกิดทุกข์)  ไม่ใช่ตัวกู ไม่ใช่ของกู (ไม่เกิดทุกข์) 
วางตัวผิด   วางตัวถูก 

 ลักษณะการเข้าไปยึดอัตตาท าให้เกิดทุกข์ เสมือนกับกองทุกข์ท่ีจะเกิดข้ึน ก็จะเป็นกอง
ทุกข์ที่หนักและยิ่งใหญ่ เท่ากับภูเขา ส่วนการไม่เข้าไปยึดมั่นถือมั่นว่าอัตตา เป็นของ  ๆ ตน 
เสมือนกับกองทุกข์ท่ีค่อย ๆ เบาบางและเล็กลง เท่ากับเมล็ดผัดกาด ฉะนั้นก็ต้องพิจารณาสรรพ
สิ่งต่าง ๆ อย่างตรงกันข้ามกับอัตตาก็คือ อนัตตา ซึ่งสามารถสรุปได้ 4 ลักษณะ คือ  
 1. ไม่อยู่ในอ านาจใคร 
 2. ขัดต่อความเป็นอัตตา 
 3. ว่างเปล่า 
 4. ไม่มีใครเป็นเจ้าของ 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม 2562) | 2439 

 ไม่มีสิ่งใดเลยที่จะคงอยู่ตลอดไป ไม่สูญสลายไป และไม่เป็นจริงพอที่จะยึดถือได้ว่าเป็น
ตัวเป็นตนที่ตรงไหน โลกแห่งวัตถุและโลกแห่งชีวิต เกิดขึ้นจากการรวมตัวกันของธาตุต่าง  ๆ 
โลกแห่งวัตถุเกิดจากการรวมตัวกันของธาตุ 4 ได้แก่ ธาตุดิน ธาตุน้ า ธาตุลม และธาตุไฟ และ
โลกแห่งชีวิตประกอบขึ้นด้วยขันธ์ 5 คือ รูป ส่วนที่เป็นรูปธรรม เป็นร่างกาย เนื้อหนัง และส่วน
ที่เป็นนามธรรม หรือจิตใจ ได้แก่ เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ ตามที่กล่าวมาแล้ว เมื่อ
พิจารณาแต่ละส่วนจนละเอียดแล้วพบว่า ไม่มีอะไรที่เป็นแก่นแท้ พอที่จะยึดเอาเป็นตัวเป็นตน
ได้เลย การมีสิ่งต่าง ๆ ที่เราเห็น เรารับรู้ได้นั้น เพราะมีเหตุปัจจัยที่เหมาะสม ชีวิตเกิดจากการ
รวมตัวกันของส่วนประกอบทั้ง 5 คือ ขันธ์ 5 เป็นคนที่แตกต่างกัน เพราะเหตุปัจจัยของการ
รวมแตกต่างกัน เมื่อถึงเวลาเหตุต้องสลายไป ผลก็สลายไปด้วย การจบสิ้นของชีวิตเพราะ
ร่างกายที่เป็นเหตุนั้นเกิดการสลายอาจจะเนื่องจากความเจ็บไข้ ความชรา หรืออุบัติเหตุก็ตาม 
ทุกสิ่งนี้มีอยู่สัมพันธ์กัน เกิดขึ้น ตั้งอยู่และดับไป เพราะเหตุปัจจัยทั้งสิ้น อย่างที่เรียกว่ าเป็นไป
ตามกฎแห่งเหตุและผล คือ อิทัปปัจจยตา เกิดขึ้นและเปลี่ยนแปลงไปตามเหตุปัจจัยที่
เอ้ืออ านวย ไม่สามารถคงทนอยู่ได้ และเราสามารถรับรู้ถึงการเปลี่ยนแปลงของสิ่งต่าง ๆ ได้เมื่อ
เวลาได้ผ่านไปสักระยะหนึ่ง เช่น วันนี้เราซื้อเสื้อมาหนึ่งตัวสภาพยังใหม่อยู่ แต่พอใส่ไปสัก 2 ปี 
จากที่เคยใหม่ก็กลายเป็นเสื้อเก่าที่ขาดเปื่อย ถ้าสรรพสิ่งเป็นสิ่งเที่ยงแท้แน่นอนคงที่ เสื้อตัวนี้ก็
คงสภาพใหม่อยู่ไม่มีทางเก่าช ารุด แต่ไม่เคยพบว่าสรรพสิ่งใด ๆ คงอยู่ได้โดยไม่เปลี่ยนแปลง 
เพราะมันเป็นไปตามกฎสามัญญลักษณะหรือไตรลักษณ์ท่ีว่า 
 1. อนิจจัง ไม่เที่ยง คือ มีแล้วไม่มี เกิดแล้วดับไป 
 2. ทุกขัง เป็นทุกข์ คือ ทนได้ยาก ไม่คงทนอยู่ได้  
 3. อนัตตา ไม่ใช่ตัวตน เพราะ 

3.1 ใครมาบังคับให้เป็นไปตามที่เขาคิดไม่ได้ 
3.2 ถ้าบังคับได้ก็เป็นอัตตา เพราะบังคับไม่ได้จึงขัดกับอัตตาที่เขาบังคับได้ 
3.3 ที่ว่าว่างเปล่า เพราะจะถือเอามาปั้น มาดัด มาตบแต่งให้เป็นไปตามที่ต้องการ

ไม่ได ้
3.4 ที่ว่าไม่มีใครเป็นเจ้าของ เพราะไม่เป็นไปตามที่เจ้าของคิด ท า พูด 

 ลักษณะของอัตตา หากเข้าไปยึดถือในอัตตาก็จะมีแต่ความทุกข์เพราะอัตตาเป็นที่ตั้ง
แห่งทุกข์ ตรงกันข้ามกับค าสอนของลัทธิพราหมณ์หรือฮินดูที่ปรากฏอยู่ทั่วไป ที่สอนว่าอัตตา



2440 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.5 (July 2019) 

หรอืตัวตนเป็นสิ่งที่เท่ียงแท้ ไม่เปลี่ยนแปลง เป็นอมตะ แต่พุทธศาสนาเถรวาทไม่ยอมรับ เพราะ
ไม่เคยเห็นสิ่งมีชีวิตคงอยู่จนถึงปัจจุบัน แม้แต่สิ่งไม่มีชีวิตคงอยู่จนถึงปัจจุบัน สิ่งไม่มีชีวิตก็
เปลี่ยนแปลงไปจากที่เคยเป็นมาแต่ก่อน บางสิ่ง บางอย่างก็สูญหายไปแล้ว เช่นเดีย วกัน
สิ่งมีชีวิต ทัศนะของพุทธทาสภิกขุถือว่า สรรพสิ่งทั้งปวงเป็นอนัตตา มิใช่อัตตา ที่มีการกล่าวถึง
เรื่องอัตตา เพราะประสงค์เน้นถึงสามัญส านึกของคนทั่วไปที่ยังรู้สึกว่ามีตัวตน มีตัวกูอยู่ เป็นสิ่ง
ที่เข้าใจและยอมรับเอาได้ง่ายตรงกับความต้องการในจิตใจของทุกคนอยู่แล้ว  
 ในค าสอนของพุทธศาสนามีการยอมรับ เรื่องอัตตาในระดับโลกียธรรม เพราะจิตใน
ระดับ โลกุตตรธรรมเข้าสู่กระแสเหนือโลก คือ มรรค 4 คน ผล 4 นิพพาน 1 ตามหลักธรรม 
เรียกว่า “โลกุตตรธรรม 9” ต้องยอมรับว่าคนแต่ละคนมีระดับสติปัญญาไม่เท่ากัน การจะ
เข้าถึงหลักธรรมสูงสุดก็จะมีวิถีทางคนละทาง ส าหรับคนธรรมดาทั่วไปที่ยังยึดติดกับอัตตา ก็มี
อุบายโดยใช้หลักธรรมข้ันศีลธรรม เช่น เรื่องเบญจศีล เบญจธรรม ไตรสิกขา สอนเรื่องท าดีได้ดี 
ท าชั่วได้ชั่ว เป็นต้น สูงขึ้นไปถึงระดับปรมัตถ์สามารถเน้นตัวตนและมิใช่ตัวตนได้ เมื่อเห็นว่า
สรรพสิ่งไม่ใช่ตัวตนที่น่ายึดถืออีกต่อไปเพราะการยึดมั่นถือมั่น (อุปาทาน) ในตัวตนเป็นเหตุให้
เกิดความทุกข์ที่ไม่สิ้นสุด แม้จะมีความสุขเพียงแต่สุขสบายและสุขส าราญชนิดที่เรียกว่า      
“สามิสสุข” ไม่สามารถหลุดพ้นและพบความสุขสงบเย็นอันเป็นสุขสูงสุด 
  

อภิปรายผล 
 จากการศึกษา เรื่องการศึกษาวิเคราะห์อนัตตาในพระพุทธศาสนาเถรวาทมองผ่าน
พุทธทาสภิกขุในทัศนะของพุทธทาสภิกขุ โดยเนื้อหาหลักตรงกับทัศนะของพุทธปรัชญาที่มี
ปรากฏในพระไตรปิฎก แม้ว่าค าสอนของท่านเน้นหนักไปในเรื่องของอัตตา จนมีบางคนเข้าใจ
ผิดคิดว่าท่านไม่เป็นพุทธศาสนาเถรวาท ค าสอนเรื่อง ตัวกู ของกู หรืออัตตาเป็นการสอน 
เพ่ือที่จะเน้นให้เห็นลักษณะของอัตตาอย่างแจ่มแจ้งทะลุปรุโปร่ง ว่าการยึดมั่นถือมั่นนั้นคือ 
อัตตา ซึ่งเรื่องนี้เป็นเรื่องนามธรรมที่พูดควบคู่ไปกับรูปธรรม เมื่อมีการยึดมั่นถือมั่น ก็ไม่
สามารถที่จะท าให้พบกับความสุขที่แท้จริง ไม่สามารถหลุดพ้นจากความทุกข์ได้ เมื่อคนส่วน
ใหญ่มีความเข้าใจเรื่อง อัตตากับอนัตตา ดีแล้ว ก็เป็นการง่ายที่จะแยกอัตตากับอนัตตาได้ ซึ่ง
สามารถเปรียบเทียบลักษณะของอัตตาและอนัตตา สอดคล้องกับศิริวรรณ โอสถานนท์ ศึกษา
เรื่อง “การศึกษาวิจัยเชิงเปรียบเทียบ ทรรศนะเรื่องตัวตนในพุทธศาสนากับปรัชญาของ    



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม 2562) | 2441 

เดวิด ฮูม” พบว่า พุทธปรัชญาปฏิเสธ ตัวตน โดยอธิบายว่าชีวิตนั้นประกอบด้วยองค์ประกอบ 
5 อย่าง คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ เรียกว่าขันธ์ 5 ขันธ์แต่ละอย่างเกิดข้ึนและ
ดับลงตามเงื่อนไข จึงถือว่า ไม่มีตัวตน เพราะถ้ามีตัวตนก็จะด ารงอยู่ได้โดยตัวเองไม่เปลี่ยนไป
ตามการ เปลี่ ยนแปลงของสิ่ ง อ่ืน  (ศิ ริ ว ร รณ โอสถานนท์ , 2523 )  สอดคล้ องกั บ                           
วัชระ งามจิตรเจริญ ศึกษาเรื่อง “นิพพานในพุทธปรัชญาเถรวาท : อัตตาหรืออนัตตา” พบว่า 
ค าสอนเรื่องนิพพานในพระไตรปิฎกมีความซับซ้อนหลากหลาย และค าบรรยายลักษณะ
นิพพานบางแห่งก็เปิดช่องให้ตีความต่างกันได้ จึงเกิดความเข้าใจว่า นิพพานเป็นอัตตาบ้างเป็น
สิ่งสมบูรณ์บ้าง เป็นความขาดสูญบ้าง นิพพานในพุทธปรัชญาเถรวาทเป็นอัตตาหรืออนัตตา 
โดยแบ่งเนื้อหาของการศึกษาออกเป็น 2 ส่วน คือ ส่วนที่ว่าด้วยอนัตตา และส่วนที่ว่าด้วย
นิพพาน เพราะค าสอนทั้งสองเรื่องนี้เกี่ยวโยงกันอย่างแยกไม่ออกและต้องศึกษาไปพร้อมกัน 
จากการศึกษาค าสอนเรื่องอนัตตาพบว่า พุทธปรัชญาเถรวาทปฏิเสธความมีอยู่ของอนัตตาทาง
อภิปรัชญาอย่างสิ้นเชิง เพราะพุทธพจน์ในพระไตรปิฎกจ านวนมากปฏิเสธอัตตาในลักษณะ 
ต่าง ๆ อย่างครอบคลุมโดยยืนยันว่าความมีอยู่ของอัตตาจะต้องเกี่ยวข้องกับขันธ์ 5 แต่ขันธ์ 5 
เป็นอนัตตา และอัตตาไม่มีทั้งภายในและภายนอกขันธ์ 5 อีกทั้งค าอธิบายในอรรถกถาก็ระบุไว้
ชัดเจนว่า สรรพสิ่งเป็นอนัตตารวมทั้งนิพพาน (วัชระ งามจิตรเจริญ, 2544) สอดคล้องกับ
จ านงค์ ทองประเสริฐ ศึกษาเรื่อง อัตตาว่า การที่พระพุทธเจ้าทรงสอนว่า ธรรมทั้งหลายหรือว่า
สิ่งทั้งหลายจะเป็นสังขารหรือไม่ใช่สังขารก็ตาม ล้วนแต่เป็นอนัตตาเช่นนี้ แต่ว่าในอีกแห่งหนึ่ง
พระพุทธเจ้าทรงสอนว่า อตฺตา หิ อตฺตโน นาโถ ตนเป็นที่พ่ึงแห่งตนหรือว่าตนเท่านั้นเป็นที่พ่ึง
ของตน ก็ในเมื่อแห่งหนึ่งพระพุทธเจ้าทรงสอนว่าทุกสิ่งทุกอย่างเป็นอนัตตา ในอีกแห่งหนึ่ง
พระพุทธเจ้าทรงสอนว่าให้เอาตนเป็นที่พ่ึง เอาอัตตาเป็นที่พ่ึงอย่างนี้มิเป็นการสอนที่ขัดแย้งกัน
หรือเมื่อเป็นอย่างนี้ ที่พระพุทธเจ้าทรงสอนก็เช่นเดียวกันในแง่หนึ่งพระองค์ทรงสอนเรื่องอัตตา 
ในอีกแง่หนึ่งพระองค์ทรงสอนเรื่องอนัตตา เปรียบง่าย ๆ ก็คือ พูดถึงเอาตัวเราเป็นอนัตตา ใน
แง่ท่ีว่าตัวเราเป็นอัตตา ก็คือว่า เหมารวม ๆ กัน ถ้าเรามีความเข้าใจในเรื่องอนัตตาอย่างถ่องแท้
แล้ว ก็จะหมดความยึดมั่นถือมั่นว่านี้เป็นของเรา เมื่อคนเราไม่มีความยึดมั่น มีความเข้าใจเรื่อง
ตัวตนของเรานี้ไม่มีของของเราก็ไม่มี เมื่อคนมีความเข้าใจเรื่องนี้ ความไม่เห็นแก่ตัวมันก็เกิดขึ้น 
(จ านงค์ ทองประเสริฐ, 2539) สอดคล้องกับพระมหาสมจินต์ สมฺมาปญฺโญ (วันจันทร์) ได้
อธิบายเรื่อง อัตตา ว่าหนังสือพุทธปรัชญา สาระและพัฒนาการ ในส่วนของบทน า ได้กล่าวถึง



2442 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.5 (July 2019) 

เรื่องพุทธศาสนาดั้งเดิมกับแนวคิดอาตมันไว้ว่า พระพุทธศาสนาแสดงหลักอนัตตา เพ่ือแย้งหลัก
อัตตาในความหมายปรมัตถ์ของศาสนาเทวนิยม แสดงความไร้เหตุผลรองรับของทฤษฎีอาตมัน
หรืออัตตาในศาสนาเทวนิยม (พระมหาสมจินต์ สมฺมาปญฺโญ (วันจันทร์), 2544) ทฤษฎีอนัตตา
ในพระพุทธศาสนามีนัยครอบคลุม 3 กรอบ คือ 
 1. อนัตตาที่มีนัยครอบคลุมเฉพาะขันธ์ 5  
 2. อนัตตาที่มีนัยครอบคลุมสังขตธรรมทั้งหมด  
 3. อนัตตามีนัยครอบคลุมอสังขตธรรม คือ นิพพาน 
 

สรุป 
 พุทธทาสภิกขุ ท่านสอนเรื่องตัวตนและมิใช่ตัวตน เช่นเดียวกับในพุทธปรัชญา ชี้ให้เห็น
ลักษณะตัวตนและมิใช่ตัวตน มุ่งไปสู่ความไม่มีตัวตน เพ่ือพบกับความสุขสงบเย็นที่เรียกว่า 
“นิรามิสสุข” ซึ่งมีในค าสอนพระพุทธศาสนาเถรวาท แต่วิธีการสอนและภาษาที่ท่านใช้มีความ
แตกต่าง ตรงที่ท่านพยายามใช้วิธีการและถ้อยค าง่าย ๆ ในการสื่อภาษา เช่น ค าว่า “ตัวกู ของ
กู” เป็นค าที่มีความหมายชัดเจนในตัวเอง จากงานเขียนของท่านจึงเหมาะส าหรับผู้ศึกษาทุกคน
ทุกวัย สามารถเข้าใจหลักค าสอนที่แท้จริงของพุทธศาสนาได้ โดยที่ไม่ต้องรู้ภาษาบาลีก่อน 
พุทธทาสภิกขุมุ่งสอนเพ่ือให้เห็นอัตตาอย่างทะลุปรุโปร่ง พิจารณาอัตตาเพ่ือละอัตตาเสีย 
กล่าวคือ อย่าใช้อุปาทานในอัตตา เพราะสรรพสิ่งเป็นอนัตตา ซึ่งค าสอนของท่านก็เป็นอัน
เดียวกับค าสอนของพุทธศาสนาที่ปรากฏในพระไตรปิฎก 

 

ข้อเสนอแนะ 
 จากการศึกษาค้นคว้าท าให้ผู้วิจัย มีความรู้ที่กว้างขวางและเข้าใจถูกต้องในค าสอน
อย่างถูกต้องชัดเจนยิ่งขึ้น แต่การศึกษาครั้งนี้จะเน้นในแง่ของทฤษฎี แต่ผลก็คือจะน าไปสู่การ
ประพฤติปฏิบัติที่ถูกต้องยิ่งขึ้น ลดความยึดมั่นถือมั่นในอัตตา ที่จะก่อให้เกิดความเห็นแก่ตัว 
และก็จะพบกับความสุขที่แท้จริง พุทธทาสภิกขุ นับว่าท่านเป็นบุคคลที่เป็นแรงบันดาลใจให้
บุคคลอ่ืนท างานเพ่ือศาสนาและสังคม เพราะมองเห็นธรรมะขั้นโลกุตระที่ท่านได้ชี้แนะนั้น มัน
อยู่ในชีวิตของเราจริง ๆ เพียงแต่ที่ผ่านมาเรามองไม่เห็นเท่านั้น 
 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม 2562) | 2443 

 ข้อเสนอแนะส าหรับการวิจัยครั้งต่อไป 
 1. ควรมีการศึกษาวิจัยการท างานในองค์กรต่าง ๆ ที่ประสบส าเร็จในกิจการนั้น ๆ โดย
เอาคุณธรรมไปใช้อย่างไรในการบริหารกิจการให้เจริญก้าวหน้า เพ่ือเป็นแบบอย่างของสังคมใน
ฐานะที่เอาหลักธรรมมาประยุกต์ใช้ในชีวิตประจ าวัน ท าให้การงานเจริญก้าวหน้า ดั่งที่พุทธทาส
ภิกขุ กล่าวไว้ การงาน คือ การปฏิบัติธรรม 
 2. ควรมีการท าวิจัยถึงการประยุกต์ธรรมให้ทันสมัย ออกไปในรูปจริยศาสตร์ตาม
ทัศนะของพุทธทาสภิกขุ พุทธทาสภิกขุกล่าวไว้ การสื่อสารธรรมต้องท าให้มันสนุกเป็นที่
น่าสนใจซึ่งท่านเคยท าส าเร็จมาแล้ว เมื่อบวชพรรษาแรก ท่านเทศนาจนมีชื่อเสียงในระดับ
อ าเภอ 

 

เอกสารอ้างอิง 

คนไทยตัวเล็ก. (2552). สุขที่เป็นสุดยอด 2 ... บทเทศนาและโอวาทของท่านพุทธทาส. เรียกใช้
เมื่อ 20 กุมภาพันธ์ 2561 จาก http://oknation.nationtv.tv/blog/print.php?id 
=428261 

จ านงค์ ทองประเสริฐ. (2539). ปรัชญาประยุกต์ ชุดอินเดีย. กรุงเทพมหานคร: บริษัท ต้นอ้อ 
แกรมมี่ จ ากัด. 

พระมหาสมจินต์ สมฺมาปญฺโญ (วันจันทร์). (2544). พุทธปรัชญาสาระและพัฒนาการ. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

วัชระ งามจิตรเจริญ. (2544). นิพพานในพุทธปรัชญาเถรวาท : อัตตาหรืออนัตตา. ใน 
วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาปรัชญา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย. 

ศิริวรรณ โอสถานนท์. (2523). การวิจัยเชิงเปรียบเทียบทรรศนะเรื่องตัวตนในพุทธปรัชญากับ 
ปรัชญาของเดวิด ฮูม. ใน วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาปรัชญา. 
มหาวิทยาลัยจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 

 

 
 
 


