
การศึกษาวิเคราะห์กระบวนการสร้างชุมชนวิถีพุทธ 
ของสถานปฏิบัติธรรมสวนพุทธธรรมจังหวัดล าพูน* 

AN ANALYTICAL STUDY ON THE BUDDHIST COMMUNITY 
ESTABLISHING PROCEDURE OF BUDDHADHAMMA GARDEN, 

LUMPHUN PROVINCE 
 

พิศาล ดวงดึง 
Pisan Doungdoeng 

พระครูสิริสุตานุยุต 
Phrakhrusirisutanuyut  

 พระครูสิริปริยัตยานุศาสก์ 
Phrakrusiripariyattayanusath 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่ 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Chiang Mai Campus, Thailand  

ทรงศักดิ์ พรมดี 
Songsak Promdi  

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตล้านนา 
Mahamakut Buddhist University Lanna Campus, Thailand 

E-mail: pisand66@hotmail.com 

 

บทคัดย่อ 
 การศึกษาวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) ศึกษาแนวคิดและหลักพุทธธรรมส าหรับการ
พัฒนาทรัพยากรมนุษย์ 2) ศึกษาแนวคิดบริบทและหลักการสร้างชุมชนวิถีพุทธของสถาน
ปฏิบัติธรรมสวนพุทธธรรมจังหวัดล าพูน 3) วิเคราะห์กระบวนการสร้างชุมชนวิถีพุทธของสถาน
ปฏิบัติธรรมสวนพุทธธรรมจังหวัดล าพูน เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ วิเคราะห์ข้อมูลจากการศึกษา
เอกสาร การสัมภาษณ์เชิงลึก และการประชุมกลุ่มรายงานวิจัยด้วยการพรรณนาเชิงวิเคราะห์  
  

                                                           
* Received 1 July 2519; Revised 28 July 2519; Accepted 29 July 2519 



2672 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.5 (July 2019) 

 ผลการวิจัย พบว่า  
 1. แนวคิดการพัฒนามนุษย์ในทางพระพุทธศาสนา มาจากความคิดว่า มนุษย์เป็นสัตว์
ที่รู้คิดด้วยเหตุผลและสามารถพัฒนาตนได้ เรื่องนี้ มีพระพุทธเจ้าเป็นต้นแบบของการพัฒนาที่
สูงสุด ในพระพุทธศาสนามีหลักพุทธธรรมจ านวนมาก ซึ่งสามารถเลือกมาใช้ในการพัฒนา
มนุษย์ได้ทุกระดับ ส าหรับแนวคิด บริบทและหลักการสร้างชุมชนวิถีพุทธของสถานปฏิบัติธรรม  
 2. สวนพุทธธรรมจังหวัดล าพูน พบว่า ชุมชนใช้หลักการสร้างกุศลและปฏิบัติธรรมจาก
ง่ายไปสู่ยาก ตามแนวทางของคฤหัสถ์ ไม่ได้มุ่งเน้นการปฏิบัติเชิงลึกแบบนักบวช มีการจัด
กิจกรรมที่หลากหลายเพื่อรองรับผู้ปฏิบัติธรรมในแต่ละระดับ  
 3. วิเคราะห์กระบวนการสร้างชุมชนวิถีพุทธของสถานปฏิบัติธรรม พบว่า สวนพุทธ
ธรรมจังหวัดล าพูน ใช้รูปแบบการจัดตั้งโครงการและกิจกรรมต่าง ๆ ที่หลากหลาย และจัด
กิจกรรมอย่างต่อเนื่องจนกลายเป็นวัฒนธรรมชุมชนตามหลักแห่งอารยวัฒิ 5 ประการ เพื่อเป็น
เครื่องส่งเสริมและเกื้อกูลให้จิตอาสาและประชาชนค่อย ๆ พัฒนาตนจนกลายเป็นอุบาสก 
อุบาสิกาที่ดี สมัครใจปฏิญาณตนเพ่ือมุ่งพัฒนาตน สู่การด าเนินชีวิตตามแนวทางแห่งอริยชนใน
ฐานะคฤหัสถ์ตลอดชีวิต ด้วยหลักอริยมรรคมีองค์ 8 โดยยึดแบบอย่างจากคฤหัสถ์อริยบุคคลใน
สมัยพุทธกาล  
ค าส าคัญ : กระบวนการ, ชุมชนวิถีพุทธ, สวนปฏิบัติพุทธธรรม 
 

Abstract 
 This research aims to: 1) study the Buddhist concept, and principle, for 
human resource development, 2) study the concept, context and principle of 
Buddhist community establishment of Buddhadhamma Garden, Lamphun 
Province, 3) analyze the procedure in Buddhist community establishment of 
Buddhadhamma Garden, Lamphun Province. This is a qualitative research 
having analyzed from the documents, in-depth interview and the focus group 
discussion and reported with a descriptive analysis.  
 
 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม 2562) | 2673 

 The research found that:  
 1. the concept of human development in Theravada Buddhism came 
from the idea that Humans are the knowable and rational animals with the 
ability to develop themselves. In this case, the Buddha is the model in the 
highest development. In Buddhism there are many Buddhist principles that can 
be used for human development at all levels.  
 2 . On the concept, context and principles of Buddhist community 
establishment of Buddhadhamma Garden, Lamphun Province, it was found that 
the community follows the principles of charity and practices from the easier 
to difficulty level according to the guidelines of the householder that do not 
focus on the radical practice as the monks. There are the various activities to 
support the practitioners in each level.  
 3. the analysis of the procedure in Buddhist community establishment 
of Buddhadhamma Garden, Lamphun Province, it was found that 
Buddhadhamma Garden applies the various forms of projects and activities with 
continuously organizing activities until they become the community culture 
based on the 5 Aryawati principle. These activities aim to promote and support 
the volunteers and the people in gradually developing themselves to become 
the good Buddhist laymen and laywomen. They voluntarily vow to develop in 
living the life of the nobleman for their lifetimes. They follow to the eight fold 
path, holding the example of the nobleman in the Buddha time. 
Keywords: The Procedure, Buddhist Community, Buddhadhamma Garden 
 

บทน า  
 มนุษย์ก าลังประสบปัญหาภาวะวิกฤตทุก ๆ ด้านโดยเฉพาะปัญหาสังคมที่ไม่ได้ลดลง
เลยกลับจะมีแต่เพ่ิมมากขึ้น ทั้งเรื่องของความเสื่อมทางศีลธรรมปัญหาเยาวชน เรื่องอบายมุข
ปัญหาการติดสิ่งเสพติด ปัญหาการคอร์รัปชั่นปัญหาความรุนแรงและอาชญากรรมทางสังคม 



2674 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.5 (July 2019) 

การแบ่งแยกเชื้อชาติแบ่งผิว ปัญหาเรื่องความยากจนการไม่มีงานท า ปัญหาทั่วไปในขณะนี้ก็คือ
การก่อการร้ายการขัดแย้งระหว่างกลุ่มระหว่างชาติศาสนาระหว่างผิวพรรณ ระหว่างประเทศ 
ตลอดจนการท าสงครามกัน (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2550) การเปลี่ยนแปลงอย่าง
รวดเร็วของกระแสโลกาภิวัตน์ในช่วง 2 ทศวรรษที่ผ่านมาได้น ามาสู่การเปลี่ยนแปลงบริบทของ
สังคมไทย ก่อผลกระทบทั้งในด้านเป็นคุณและโทษในระดับต่าง ๆ โดยเฉพาะความเติบโต
ทางด้านวัตถุที่เจริญก้าวหน้าอย่างรวดเร็วก่อให้เกิดอิทธิพลของวัฒนธรรมบริโภคนิยมวัตถุนิยม 
ได้กระตุ้นโน้มน้าวส่งเสริมให้บุคคลโดยเฉพาะเยาวชนและวัยหนุ่มสาวอันเป็นพลังส าคัญของ
สังคมในอนาคต ตั้งเป้าหมายชีวิตที่เป็นการแสวงหาความมั่งคั่งและวิถีชีวิตแบบฟุ้งเฟ้อ  รัก
สบายเน้นการแข่งขันชิงดีชิงเด่นเกิดวิธีคิดแบบตัวใครตัวมัน ขาดจิตส านึกสาธารณะหรือจิต
อาสา ซึ่งเป็นการให้และช่วยเหลือสังคมและยังได้ก าหนดไว้ในวาระแห่งชาติ เป็นการปลูกจิตใจ
คนไทยให้งอกงามขึ้นอีกครั้ง ในการมาช่วยกันดูแลสังคมไทย ดูแลสิ่งแวดล้อมชุมชนตลอดจน
ปัญหาต่าง ๆ รอบ ๆ ตัวสนใจดูแลความทุกข์ของคนรอบข้างเข้าใจผู้อ่ืนและร่วมกันสร้างสรรค์
สิ่งดีท าความดีให้เป็นรูปธรรมในสังคมไทย และรับผิดชอบสังคมร่วมกัน (วลัยรัตน์ ยิ่งด านุ่น, 
2554)  
 ปลายปี 2547 ประเทศไทยประสบภัยธรรมชาติครั้งใหญ่ที่รู้จักกันดีในนามคลื่นยักษ์  
สึนามิ เหตุการณ์ครั้งนั้นส่งผลให้กระแสอาสาสมัครเพ่ิมสูงมากข้ึนในหมู่ประชาชนคนไทย ผู้คน
จาก ทุกวงการ ตั้งแต่ชาวบ้าน พ่อค้า นักธุรกิจ ข้าราชการ เอ็นจีโอ นักเรียน นักศึกษา ต่าง
เดินทางลงใต้ ไปช่วยเหลือผู้ประสบภัย มีการตั้งกลุ่มอาสาสมัครด้านต่าง ๆ (วลัยรัตน์ ยิ่งด านุ่น, 
2554) จนกระทั่งเกิดการรวมกลุ่มเครือข่ายองค์กร และหน่วยงานด้านอาสาสมัครที่มาท างาน
ร่วมกัน หนุนเสริมกัน ให้เกิดขบวนการจิตอาสาและงานอาสาสมัครที่ยั่งยืนในสังคมไทย ในปี 
พ.ศ. 2548 ได้มีการจัดตั้งเครือข่ายจิตอาสา และมีการรณรงค์เพ่ือขับเคลื่อนงานอาสาสมัคร
อย่างต่อเนื่อง ทั้งจากองค์กรที่ท างานด้านอาสาสมัครอยู่แล้ว เช่น มูลนิธิอาสาสมัครเพ่ือสังคม 
มูลนิธิกระจกเงา กลุ่ม YIY สหทัยมูลนิธิ ฯลฯ และองค์กรที่เริ่มหันมาสนใจงานอาสาสมัคร อาทิ
เช่น เครือข่ายพุทธิกา มูลนิธิสุขภาพไทย บางกอกฟอรั่ม กลุ่มอาสารักษ์ธรรมชาติ มูลนิธิบูรณะ
ชนบทแห่งประเทศไทย เป็นต้น (กัญชิตา ประพฤติธรรม, 2554)  
 การสร้างคนให้มีจิตอาสา มีความส าคัญต่อบุคคลองค์กรสังคมและประเทศชาติอย่าง
มากถ้าเราสามารถปลูกฝังส่งเสริมหรือพัฒนาให้คนในชาติ มีจิตใจที่เห็นแก่ประโยชน์ส่วนรวม 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม 2562) | 2675 

ไม่เห็นแก่ประโยชน์ส่วนตน อาสาดูแลรับผิดชอบสมบัติส่วนรวม มีการใช้อย่างเห็นคุณค่า ใช้
อย่างทะนุถนอมรู้จักแบ่งปันโอกาสในการใช้ของส่วนรวมให้ผู้อ่ืน ปัญหาการเอารัดเอาเปรียบ 
ปัญหาอาชญากรรมปัญหายาเสพติด การท าลายสาธารณะสมบัติต่าง ๆ ก็จะลดลง การเห็นแก่
ประโยชน์ส่วนตนหรือพวกพ้องก็จะลดลงและจะน ามาสู่ชุมชนและสังคมที่เข้มแข็ง (วลัยรัตน์ ยิ่ง
ด านุ่น, 2554) การท างานจิตอาสานั้นต้องตระหนักถึงความส าคัญของจิตอาสา จิตแห่งการให้
ความดีงามท้ังปวงแก่เพ่ือนมนุษย์ โดยเต็มใจ สมัครใจ อ่ิมใจ ซาบซึ้งใจ ปีติสุข พร้อมจะเสียสละ
เวลาแรงกาย สติปัญญา เพ่ือสาธารณประโยชน์ มีความพร้อมทั้งด้านร่างกาย จิตใจ ความรู้ 
ความเชื่อมั่นในตนเอง เข้าร่วมกิจกรรมอย่างต่อเนื่อง จิตที่ไม่นิ่งดูดาย เมื่อพบเห็นปัญหาหรือ
ความทุกข์ยากที่เกิดขึ้นกับผู้คน เป็นจิตที่เปี่ยมด้วย “บุญ” คือ ความสงบเย็น และพลังแห่ง
ความดี ช่วยลด “อัตตา” หรือความเป็นตัวตน ของตนเอง หลักพุทธธรรมในการท างานจิต
อาสาเป็นจุดเริ่มต้นของการเสียสละทั้งภายในและภายนอกหรือเรียกว่า “จาคะ” นั้น เป็นหนึ่ง
ในวัฑฒิธรรม เรียกเต็มว่า อริยวัฑฒิหรืออารยวัฒิ 5 แปลว่า หลักความเจริญของอารยชน หาก
พุทธศาสนิกชนใด เจริญธรรมทั้ง 5 ประการครบถ้วน ย่อมเข้าถึงพระนิพพานได้ธรรม 5 
ประการนั้น ประกอบไปด้วย 1) ศรัทธา 2) ศีล 3) สุตะ 4) จาคะ 5) ปัญญา รวมถึงบุญกิริยา
วัตถุท่ีเรียกว่า เวยยาวัจจมัย หรือท าบุญด้วยการช่วยขวนขวาย ท ากิจกรรมที่ถูกที่ควร นอกจาก
จะเป็นบุญแล้วยังเป็นโอกาสที่จะได้พบกัลยาณมิตรผู้มีศรัทธาที่จะท าหน้าที่พุทธบริษัท เพ่ือเป็น
การสืบอายุพระศาสนาให้ตกทอดถึงอนุชนคนรุ่นหลัง จากอาสาสมัครสู่การเป็นผู้รู้ ผู้ตื่น ผู้เบิก
บาน ตามแนวทางค าสอนของพระพุทธสัมมาสัมพุทธเจ้าดังที่ปรากฏในพระไตรปิฎก ชุมชนวิถี
พุทธของสถานปฏิบัติธรรมสวนพุทธธรรม จังหวัดล าพูน เกิดจากการร่วมตัวกันของกลุ่มคนผู้มี 
จิตอาสาและมีศรัทธาในพระพุทธศาสนาได้ร่วมใจกันสร้างสถานปฏิบัติธรรม สวนพุทธธรรม 
จังหวัดล าพูนขึ้นในปี พ.ศ. 2545 (กันธิชา เผือกเจริญ , 2556) โดยการน าของคุณอรรถวุฒิ    
สัยเจริญ ร่วมกับคณะจิตอาสากลุ่มบุกเบิก โดยได้เล็งเห็นถึงความส าคัญของงานจิตอาสาเพ่ือ
เป็นส่วนหนึ่งในการจรรโลงพระพุทธศาสนาและพัฒนาสังคม จึงได้เสียสละทรัพย์สินส่วนตัว
และท่ีดินอันเป็นมรดกของตนจ านวน 6 ไร่ โดยถวายให้เป็นที่ธรณีสงฆ์ในนามวัดพระธาตุหริภุญ
ชัย วรมหาวิหาร และได้เกิดแนวคิดในการรวบรวมจิตอาสาเพ่ือพระพุทธศาสนาและแผ่นดินขึ้น 
โดยได้น าหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ที่เกี่ยวกับจิตอาสามาประยุกต์ใช้ในโครงการและ
กิจกรรมต่าง ๆ เพ่ือรวบรวมจิตอาสาตามหลักพุทธธรรม และมีบุคคลส าคัญในสมัยพุทธกาลที่



2676 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.5 (July 2019) 

ปรากฏในพระไตรปิฎกเป็นแบบอย่างจิตอาสาเชิงพุทธทั้งในด้านการด าเนินชีวิตและการ
เสียสละเพ่ือส่วนรวม อาทิ เช่น มฆมานพ (หรือพระอินทร์) ท่านอนาถบิณฑิกเศรษฐี หมอชีวก
โกมารภัจจ์ และนางวิสาขา เป็นต้น 
 ปัจจุบันสวนพุทธธรรมจังหวัดล าพูน มีเนื้อที่จ านวนทั้งหมด 45 ไร่ เป็นที่ธรณีสงฆ์ ใน
นาม “วัดพระธาตุหริภุญชัย วรมหาวิหาร” จ านวน 24 ไร่ และเป็นที่สาธารณะประโยชน์ใน
นาม“มูลนิธิสวนพุทธธรรม” จ านวน 21 ไร่ ซึ่งอยู่ในความดูแลและอุปถัมภ์จากคณะสงฆ์      
วัดพระธาตุหริภุญชัยวรมหาวิหาร โดยมีเจ้าอาวาสวัดพระธาตุหริภุญชัยเป็นประธานร่วมกับ
คณะสงฆ์ จังหวัดล าพูน โดยมีเจ้าคณะจังหวัดล าพูนเป็นประธานที่ปรึกษา ซึ่งได้ด าเนินโครงการ
และกิจกรรมในทุก ๆ ด้าน เพ่ืออ านวยประโยชน์ต่อพุทธบริษัทและมหาชนในทิศทั้ง 4 โดยได้
มอบหมายให้คุณอรรถวุฒิ สัยเจริญและคุณอดิศักดิ์ จันทะราชา ในฐานะผู้ริเริ่มก่อตั้งและ
บุกเบิกให้เป็นผู้ดูแลสถานปฏิบัติธรรมสวนพุทธธรรม จังหวัดล าพูน ร่วมกับคณะจิตอาสาทั่ว
ประเทศ เพ่ือร่วมใจกันสร้างชุมชนวีถีพุทธและท างานให้เกิดประโยชน์สูงสุดต่อพระพุทธศาสนา
และแผ่นดินด้วยระบบสามัคคีธรรมตามแนวทางจิตอาสาด้วยความสมัครใจ 
 ดังนั้น ผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะศึกษากระบวนการสร้างชุมชนวิถีพุทธของสถาน
ปฏิบั ติ ธรรมสวนพุทธธรรมจั งหวัดล าพูน  ตลอดจนศึกษาถึ งบทบาทส าคัญที่ มี ต่ อ
พระพุทธศาสนาและสังคมโดยจะน ามาวิเคราะห์เปรียบเทียบกับหลักพุทธธรรมที่ปรากฏใน
คัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทและบุคคลตัวอย่างในสมัยพุทธกาล เพ่ือสนับสนุนให้เกิดองค์
ความรู้ที่ถูกต้องดีงามตามหลักสัมมาปฏิบัติ และสามารถน าไปประยุกต์ใช้ให้เกิดประโยชน์ต่อ
หน่วยงาน องค์กร สังคมหรือชุมชนต่าง ๆ ที่สนใจ และเป็นส่วนหนึ่งในการสร้างสันติสุขให้
เกิดข้ึนในสังคมไทย ตลอดจนเป็นการสืบต่ออายุและจรรโลงพระพุทธศาสนาให้ยั่งยืนสืบไป  
 วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษาแนวคิดและหลักพุทธธรรมส าหรับการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์            
ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 2. เพ่ือศึกษาแนวคิด บริบทและหลักการสร้างชุมชนวิถีพุทธของสถานปฏิบัติธรรม 
สวนพุทธธรรมจังหวัดล าพูน  
 3. เพ่ือวิเคราะห์กระบวนการสร้างชุมชนวิถีพุทธของสถานปฏิบัติธรรมสวนพุทธธรรม
จังหวัดล าพูน 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม 2562) | 2677 

วิธีด าเนินการวิจัย  
 งานวิจัยเรื่อง “การศึกษาวิเคราะห์กระบวนการสร้างชุมชนวิถีพุทธของสถานปฏิบัติ
ธรรม สวนพุทธธรรมจังหวัดล าพูน” เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยมี
ขอบเขตและมขีั้นตอนในการวิจัย ดังนี้ 
 ขอบเขตการวิจัย 
 ขอบเขตด้านเอกสาร 
 เอกสารหลักที่ใช้ในการศึกษาครั้งนี้ เป็นการศึกษาจากเอกสารต่าง ๆ ทั้งที่เป็นชั้น  
ปฐมภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ.2539 ส่วนทุติย
ภูมิ ได้แก่ อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา หนังสือ วิทยานิพนธ์ สารนิพนธ์ และงานวิจัยอ่ืน  ๆ ที่
เกี่ยวข้อง  
 ขอบเขตด้านสถานที่ 
 ผู้วิจัยก าหนดสถานที่หลักในการท าการวิจัยหรือเก็บข้อมูล คือ สถานปฏิบัติธรรม    
สวนพุทธธรรม จังหวัดล าพูน สาขาวัดพระธาตุหริภุญชัยวรมหาวิหาร  ต าบลหนองหนาม   
อ าเภอเมือง จังหวัดล าพูน 
 ขอบเขตด้านผู้ให้ข้อมูลหลัก 
 ในด้านการเก็บรวบรวมข้อมูลของผู้วิจัยในครั้งนี้  ผู้ ให้ข้อมูลหลักในการวิจัยคือ      
คณะพุทธบุตรที่เป็นแกนน าส าคัญในการสร้างชุมชนวิถีพุทธที่อยู่ในฐานะคฤหัสถ์ 
 1. ศึกษาข้อมูลจากเอกสารทั้งปฐมภูมิและทุติยภูมิในเรื่องที่เกี่ยวข้อง ซึ่งมีที่มาจาก
แหล่งข้อมูลหลัก (Primary Source) และแหล่งข้อมูลรอง (Secondary Source) เช่น คัมภีร์
พระไตรปิฎก อรรถกถา ต ารา เอกสารทางวิชาการของมูลนิธิสวนพุทธธรรมและเอกสาร
งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
 2. เก็บรวบรวมข้อมูลจากการสัมภาษณ์ ของผู้ วิจัย โดยการสัมภาษณ์ เชิ งลึก          
(In–Depth Interview) การสังเกตแบบมีส่วนร่วม (Participant Observation) การสังเกต
แบบไม่มีส่วนร่วม (Non-Participant Observation) และการสนทนากลุ่ม (Focus Group 
Discussions) ของประชากรกลุ่มตัวอย่างจ านวนทั้งหมด 10 ราย ที่เป็นแกนน าส าคัญในการ
สร้างชุมชนสวนพุทธธรรม เพ่ือน าไปประกอบการศึกษาวิจัย  
 



2678 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.5 (July 2019) 

 3. สรุปและน าเสนอสาระส าคัญ มีวิธีการ ดังนี้ 
3.1 การวิเคราะห์ข้อมูล ใช้กระบวนการวิเคราะห์ข้อมูลและการตีความข้อมูลแบบ

อุปนัย (Analytic Induction) คือ การตีความสร้างข้อสรุปข้อมูลรูปธรรมหรือปรากฏการณ์ที่ได้
จาก การสัมภาษณ์ สังเกต และสนทนากลุ่มย่อย เพ่ือวิเคราะห์แนวคิดและปรากฏการณ์ของ
การพัฒนาโดยใช้สถานปฏิบัติธรรมสวนพุทธธรรมจังหวัดล าพูนเป็นฐาน โดยผู้วิจัยเป็นผู้
วิเคราะห์ข้อมูลด้วยตัวเองโดยท าการวิเคราะห์ข้อมูลไปพร้อม ๆ กับการเก็บรวบรวมข้อมูล และ
ยังท าต่อไปหลังการเก็บข้อมูลสิ้นสุดลง ทั้งนี้การวิเคราะห์ข้อมูลต้องอาศัยสมมุติฐานชั่วคราว 
(Working Hypothesis) จ านวนมากท่ีคิดค้น ปรับเปลี่ยนตลอดเวลา การวิเคราะห์ข้อมูลนั้นจะ
คัดเลือกข้อมูลที่ผู้ให้ข้อมูลเห็นตรงกันอย่างน้อยครึ่งหนึ่งของผู้ให้ข้อมูล 

3.2 การตรวจสอบข้อมูลวิจัยได้ใช้การตรวจสอบข้อมูลสามเส้า (Triangulation) 
คือ 

3.2.1 การตรวจสอบสามเส้าด้านข้อมูล (Data Triangulation) ตรวจสอบ
ข้อมูลด้านเวลา สถานที่ และบุคคลที่ต่างกัน จะตอ้งได้ข้อมูลที่ตรงกัน 

3.2.2 การตรวจสอบสามเส้าด้านผู้วิจัย (Investigator Triangulation) การ
ตรวจสอบข้อมูลจากการเก็บข้อมูลในภาคสนาม ที่มีทั้งผู้วิจัยและผู้ช่วยวิจัย หลังจากเก็บข้อมูล
แล้วมาบันทึกข้อมูลด้วยกัน สรุปข้อมูลที่ได้และเห็นตรงกัน 

3.2.3 การตรวจสอบสามเส้าด้วยวิธีการรวบรวมข้อมูล (Methodology 
triangulation) คือการรวบรวมข้อมูลหลายวิธี ทั้งการสัมภาษณ์เจาะลึก การสนทนากลุ่ม การ
สังเกตแบบมีส่วนร่วมโดยหลักการดังกล่าว ผู้วิจัยได้ตรวจสอบข้อมูลแบบสามเส้าตลอดเวลา 
เช่น ในการสัมภาษณ์ในช่วงเวลาเดียวกัน ได้ใช้ค าถามเดียวกันกับผู้ให้ข้อมูลที่หลากหลาย 
เพ่ือให้หลายคนแสดงความคิดเห็น เป็นการตรวจสอบข้อมูลในด้านเวลา สถานที่ และบุคคลที่
ต่างกัน ต้องได้ข้อมูลตรงกันเพ่ือตรวจสอบให้เกิดความมั่นใจ และโดยใช้วิธีการอ่ืนศึกษา เช่น
การเข้าไปพูดคุยเพ่ิมเติมการสังเกตและการสนทนากลุ่มอย่างไม่เป็นทางการในกรณีที่มีโอกาส
การท ากิจกรรมร่วมกันในวาระต่าง ๆ ในชุมชนจะท าให้การตรวจสอบข้อมูลเป็นไปอย่าง
ธรรมชาติ และท าให้ไดข้้อมูลที่มีความน่าเชื่อถือ 
 
 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม 2562) | 2679 

ผลการวิจัย 
 1. แนวคิดและหลักพุทธธรรมส าหรับการพัฒนามนุษย์ในทางพระพุทธศาสนาเถรวาท 
พบว่า 
 แนวคิดและหลักพุทธธรรมส าหรับการพัฒนามนุษย์ในทางพระพุทธศาสนาเถรวาทมา
จากความคิดที่ว่า มนุษย์เป็นสัตว์ที่รู้คิดด้วยเหตุผลและสามารถพัฒนาตนได้ โดยมีพระพุทธเจ้า
ทรงเป็นต้นแบบของการพัฒนาที่สูงสุด พระพุทธศาสนามีองค์ความรู้เป็นจ านวนมากโดยเฉพาะ
ในพระไตรปิฎกซึ่งเราสามารถเลือกมาใช้ในการพัฒนามนุษย์ได้ ในทุกระดับภูมิธรรมและองค์
ความรู้เหล่านี้รวมอยู่ในกรอบของอริยมรรคมีองค์ 8 เมื่อพัฒนาแล้วจะน าไปสู่เป้าหมายเดียวกัน
คือพระนิพพาน อันเป็นหนทางแห่งการดับทุกข์ที่แท้จริงและบุคคลที่มีการพัฒนาตนตาม
แนวทางของพระพุทธศาสนาจะเข้าถึงอัตถะหรือประโยชน์ 3 ฝ่าย คือประโยชน์ตน ประโยชน์
ผู้อ่ืนและประโยชน์ทั้งสองฝ่ายหรือประโยชน์ส่วนรวม ดังนั้น การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ตาม
หลักพระพุทธศาสนานั้นต้องพัฒนาตนให้เป็นคนดีก่อนแล้วสังคมก็จะดีไปด้วย ซึ่งตรงกับ
ข้อความที่ว่า “หลักแห่งความประพฤติ” หรือแนวทางของการประพฤติดี ปฏิบัติชอบของการ
ด าเนินชีวิตของมนุษย์ เพราะหลักศีลธรรมเป็นแนวทางประพฤติปฏิบัติตนที่สร้างสรรค์ชีวิตคน
ให้เป็นคนดี ทั้งเป็นพื้นฐานในการด าเนินชีวิตที่เป็นสัมมาปฏิบัติ เพ่ือบรรลุถึงเป้าสูงสุดของชีวิต
ตามวีถีพุทธธรรม พระพุทธองค์ทรงตรัสสอนให้ยึดหลักส าหรับใช้ในชีวิต คือ หนทางการด าเนิน
ชีวิตของมนุษย์ที่มีความประพฤติดี ปฏิบัติชอบ ประกอบกายสุจริต วจีสุจริต มโนสุจริต การ
ปฏิบัติตามศีลธรรมซึ่งเป็นขั้นพ้ืนฐานของการพัฒนามนุษย์ที่ส าคัญที่จะแก้ไขปัญหาเรื่องความ
ทุกข์ เพ่ือให้การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ให้มีความสุขและหลุดพ้นจากความทุกข์ดับกิเลสได้
อย่างแท้จริง การประพฤติปฏิบัติจะต้องสอดคล้องกับจุดหมายปลายทางสูงสุดของชีวิต  คือ 
การบรรลุถึงนิพพาน อันเป็นความสุขที่ประเสริฐสูงสุดหรือความสุขที่ปราศจากทุกข์อย่างสิ้นเชิง 
 2. แนวคิด บริบทและหลักการสร้างชุมชนวิถีพุทธของสถานปฏิบัติธรรมสวนพุทธธรรม
จังหวัดล าพูน พบว่า 
 แนวคิด บริบทและหลักการสร้างชุมชนวิถีพุทธของสถานปฏิบัติธรรม สวนพุทธธรรม
จังหวัดล าพูนใช้หลักการสร้างกุศลและปฏิบัติธรรมจากง่ายไปสู่ยากตามแนวทางของคฤหัสถ์
ไม่ได้มุ่งเน้นการปฏิบัติเชิงลึก แบบนักบวช เช่น พระสงฆ์หรือแม่ชี เป็นต้น มีการจัดโครงการ
และกิจกรรมที่หลากหลายเพ่ือรองรับผู้ปฏิบัติธรรมในแต่ละระดับ ซึ่งผู้ปฏิบัติธรรมที่มาปฏิบัติ



2680 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.5 (July 2019) 

ธรรมต่างมีพ้ืนฐานการศึกษา ความรู้ทางธรรม ปัญหาครอบครัว สุขภาพ ฐานะ จริตและทัศนะ
ที่แตกต่างกัน การจัดโครงการและกิจกรรมต่าง ๆ ของสถานปฏิบัติธรรมแห่งนี้เป็นการเปิด
โอกาสและถือเป็นอีกทางเลือกหนึ่งให้กับประชาชนที่มาปฏิบัติธรรม โดยจะเน้นในส่วนที่เป็น
การพัฒนาทางด้านจิตใจของผู้ปฏิบัติธรรมเป็นหลัก เพ่ือก าจัดโรคทางใจ อันหมายถึง การละ
ความเห็นแก่ตัว การละความโลภ ความโกรธและความหลงให้เบาบาง ร่วมกับหลักธรรมส าคัญ
ต่าง ๆ ในพระไตรปิฎกท่ีสามารถน ามาประยุกต์ใช้ได้จริงในการด าเนินชีวิตปัจจุบัน ซึ่งหลักพุทธ
ธรรมในการด าเนินชีวิตของผู้ปฏิบัติธรรมของสถานธรรมแห่งนี้ได้แบ่งออกเป็นหลักใหญ่        
3 ขั้นตอนคือ 1) การด าเนินชีวิตตามคุณสมบัติของอุบาสก อุบาสิกาที่ดีที่มีปรากฏใน
พระไตรปิฎก 2) การด าเนินชีวิตตามแบบอย่างคฤหัสถ์อริยบุคคลในสมัยพุทธกาลที่มีปรากฏใน
พระไตรปิฎก 3) การปฏิบัติธรรมตามหลักธรรมส าคัญในพระไตรปิฎก ในด้านแนวทางการ
ประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมของสถานปฏิบัติธรรมใช้หลักพันธกิจ 5 ประการที่สนับสนุนการ
พัฒนาสถานปฏิบัติธรรมให้เป็นศูนย์กลางการสร้างกุศลและปฏิบัติธรรมของประชาชน คือ    
1) โครงการสร้างคนดีเพ่ือพระพุทธศาสนาและแผ่นดิน 2) โครงการศึกษาและปฏิบัติธรรมตาม
หลักธรรมในพระไตรปิฎก 3) โครงการส่งเสริมงานวัฒนธรรมเพ่ือจรรโลงพระพุทธศาสนา   
และสังคม 4) โครงการพัฒนาพุทธธรรมสถานเพ่ือพุทธบริษัทและมหาชนในทิศทั้ ง 4           
5) โครงการสนับสนุนงานสัมมากิจเพ่ือพระพุทธศาสนาและแผ่นดิน  
 3. การศึกษาวิเคราะห์กระบวนการสร้างชุมชนวิถีพุทธของสถานปฏิบัติธรรมสวนพุทธ
ธรรมจังหวัดล าพูน พบว่า 
 หลักส าคัญในการสืบต่อและจรรโลงพระพุทธศาสนาในฐานะคฤหัสถ์หรือการพัฒนา
บุคลากรให้เป็นพุทธบุตร 1) การสร้างเจดีย์มีชีวิตหรือธรรมเจดีย์หรือเรียกว่า เจดีย์ที่มองไม่เห็น 
นับตั้งแต่ปี พ.ศ. 2561 ได้มีคณะจิตอาสาที่ปฏิญาณตนเป็นพุทธบุตรตั้งมั่นในพระรัตนตรัย     
ตั้งมั่นในอริยสัจ 4 ประการ และด าเนินตามอริยมรรคมีองค์ 8 ตลอดชีวิตด้วยความสมัครใจ 
เพ่ือมุ่งพัฒนาตนสู่ความเป็นอริยชนตามพุทธบัญญัติ อันมีพระโสดาบันเป็นเบื้องต้นและมีพระ
นิพพานเป็นที่สุด จ านวนมากกว่า 500 คน ขึ้นไป จากพุทธอาสาลงทะเบียนจ านวนกว่า 2,000 
คน และพุทธบริษัทตลอดจนมหาชนร่วมสร้างสถานธรรมมากกว่า 200,000 คน ขึ้นไป        
การสร้างเจดีย์มีชีวิตหรือเจดีย์ที่มองไม่เห็น หมายถึง อุบาสก อุบาสิกาที่ปฏิญาณตนเป็นพุทธ
บุตรตั้งมั่นในพระรัตนตรัยและด าเนินชีวิตตามแนวทางแห่งอริยมรรคมีองค์ 8 ตลอดชีวิต เพ่ือ



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม 2562) | 2681 

มุ่งพัฒนาตนสู่ความเป็นอริยชนตามพุทธบัญญัติ โดยไม่ประกาศตนต่อสาธารณชนและไม่มี
รูปแบบ เครื่องหมายหรือการแต่งกายที่แตกต่างจากบุคคลทั่วไปในฐานะคฤหัสถ์ นับตั้งแต่ปี 
พ.ศ. 2538–2561 รวม 24 ปี มีพุทธบุตรปฏิญาณตนจ านวนทั้งหมด 518 คน พุทธอาสา
ลงทะเบียนจ านวนทั้งหมด 2,186 คน การสร้างชุมชนวิถีพุทธหรือชุมชนอารยวัฒิ หรือเรียกว่า 
ชุมชนที่มองไม่เห็น โดยมีเป้าหมายที่จ านวน 33 คนขึ้นไปตามแนวทางมฆมานพ ปัจจุบัน
นับตั้งแต่ปี พ.ศ. 2561 ได้มีสมาชิกของชุมชนหรือที่เรียกว่า สหธรรมิกพุทธบุตร (พุทธบุตรผู้
ใกล้ชิด) จ านวนมากกว่า 100 คนขึ้นไปที่เข้าร่วมในชุมชนอารยวัฒิจากจ านวนพุทธบุตรกว่า 
500 คน หลักการพัฒนาชุมชนและองค์กรที่ยั่งยืนตามวิถีพุทธธรรม มองลึก มองกว้าง มองไกล
เพ่ือมุ่งไปสู่ประโยชน์แห่งธรรมด้วยหลักอัตถะหรือประโยชน์แห่งธรรม 2 ประเภท 1) ประโยชน์ 
3 ฝ่าย คือ 1)ประโยชน์ตน 2) ประโยชน์ผู้อ่ืน 3) ประโยชน์ทั้งสองฝ่าย (ประโยชน์ร่วมกันหรือ
สาธารณประโยชน์) 2)ประโยชน์ 3 ระดับ คือ 1) ประโยชน์โลกนี้  2) ประโยชน์โลกหน้า         
3) ประโยชน์สูงสุด คือ พระนิพพาน โดยมีพระรัตนตรัยเป็นสรณะอันประเสริฐสูงสุด และมี
จุดมุ่ งหมายเพ่ือให้ เกิดความสามัคคีของหมู่ คณะอันน าไปสู่ ความเจริญ รุ่ งเรืองของ
พระพุทธศาสนาและแผ่นดินสืบไป 
 

อภิปรายผล 
 จากการศึกษาครั้งนี้ผู้วิจัยได้ค้นพบประเด็นส าคัญและน่าสนใจที่ควรน ามาอภิปราย 
การศึกษาวิเคราะห์กระบวนการสร้างชุมชนวิถีพุทธของสถานปฏิบัติธรรมสวนพุทธธรรมจังหวัด
ล าพูน โดยมีรายละเอียดดังนี้ หลักการใช้หลักพุทธธรรมของสถานปฏิบัติธรรมแห่งนี้ มุ่งเน้นใน
ส่วนที่เป็นการพัฒนาทางด้านจิตใจเป็นหลัก เพ่ือมุ่งก าจัดโรคทางใจ อันหมายถึง การละ
ความเห็นแก่ตัว การละความโลภ ความโกรธและความหลงให้เบาบาง ร่วมกับหลักธรรมส าคัญ
ต่าง ๆ ในพระไตรปิฎกที่สามารถน ามาประยุกต์ใช้ได้จริงในการด าเนินชีวิตปัจจุบัน ซึ่งการ
ประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมในการด าเนินชีวิตของผู้ปฏิบัติธรรมของสถานธรรมแห่งนี้ได้แบ่ง
ออกเป็นหลักใหญ่ 3 ประการ คือ 1) การด าเนินชีวิตตามคุณสมบัติของอุบาสก อุบาสิกาที่ดีที่มี
ปรากฏในพระไตรปิฎก 2) การด าเนินชีวิตตามแบบอย่างคฤหัสถ์อริยบุคคลในสมัยพุทธกาล    
3) การปฏิบัติธรรมตามหลักธรรมส าคัญในพระไตรปิฎก คืออริยสัจ 4 และอริยมรรคมีองค์ 8 
เป็นต้น ซึ่งหลักพุทธธรรมในการด าเนินชีวิตของผู้ปฏิบัติธรรม ทั้ง 3 ประการนั้น ถือเป็นพื้นฐาน



2682 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.5 (July 2019) 

ในการพัฒนาตนและสร้างความยั่งยืนในชุมชนเป็นส าคัญ เพราะเป็นสิ่งที่บุคคลในสังคมปัจจุบัน
ขาดแคลนไป สถานปฏิบัติธรรมแห่งนี้จึงได้ร่วมกันจัดตั้งโครงการและกิจกรรมต่าง ๆ ขึ้นมา
ภายใต้พันธกิจทั้ง 5 ประการ เพ่ือมุ่งเน้นการพัฒนาจิตใจของผู้ปฏิบัติธรรมอย่างต่อเนื่องให้มี
ความสมดุลและส่งเสริมการอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข โดยเฉพาะผู้สูงอายุในชุมชน เพ่ือให้มี
ก าลังใจที่เข้มแข็งประกอบด้วยปัญญาแห่งพุทธธรรม มีหลักยึดเหนี่ยวจิตใจคือ พระรัตนตรัย 
และมีความสุขอย่างแท้จริงทั้งทางร่างกายและจิตใจในปัจฉิมวัย หรือที่กล่าวว่า “ชราอย่างมี
คุณค่า ตายก่อนตายอย่างมีความสุข” ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยที่ผ่านมาของพระธรรมโมลี 
(ทองอยู่ ญาณวิสุทฺโธ) ที่กล่าวว่า ชีวิตที่มีสุขภาพดีตามหลักการทางพระพุทธศาสนานั้นจะต้อง
ประกอบพร้อมไปด้วยความสุขทั้ง 2 ประการ คือ 1) กายิกสุข ความสุขทางกาย 2) เจตสิกสุข 
ความสุขทางใจ สุขภาวะทั้ง 2 อย่างนี้ ในทางพระพุทธศาสนาถือว่า สุขภาวะทางใจเป็นเลิศ 
หรือเป็นสิ่งส าคัญที่สุด เพราะบุคคลแม้ร่างกายจะได้รับความทุกข์ยากล าบากเพียงใดก็ตาม    
ถ้าจิตใจเป็นสุข ไม่ขุ่นมัวแล้ว ย่อมทนต่อความทุกข์ที่เกิดขึ้นทางกายนั้นได้ ทั้งยังอาจหาอุบาย
หลีกเลี่ยงความทุกข์นั้น ๆ ได้อีกด้วย เราจะเห็นได้ชัดเจนในกรณีของพระอรหันต์ผู้ดับกิเลสต่าง 
ๆ ได้อย่างสิ้นเชิงแล้ว แต่ท่านก็ยังต้องประสบกับความทุกข์อันเนื่องด้วยเบญจขันธ์ได้แก่ อาการ
อาพาธต่าง ๆ หรือกระทั่งความหิว เป็นต้น แต่ท่านเหล่านั้นก็มิได้เดือดเนื้อร้อนใจ หรือเป็น
ทุกข์เป็นร้อนเพราะเวทนาทางกายเหล่านั้นได้ เพราะใจท่านเป็นสุขสงบเย็นนั่นเอง หรือจะ
กล่าวให้ง่าย ๆ ในระดับปุถุชนคนทั่วไปนั้น แม้ร่างกายจะเจ็บปวด หรือเจ็บไข้สักเพียงใด หาก
เขามีจิตใจที่เข้มแข็ง สงบเย็น ไม่วิตกกังวลแล้วอาการทางกายเหล่านั้นก็สามารถทุเลาได้ 
หรือไม่ก็สามารถยอมรับความจริงที่ตนเองเป็นได้ เรียกว่า “อยู่เหนือทุกข์” โดยแท้ (พระธรรม
โมลี (ทองอยู่ ญาณวิสุทฺโธ), 2551) และสอดคล้องกับงานวิจัยที่ผ่านมาของพระอธิการไพศาล 
กิตติภทฺโท โดยได้สรุปว่า พระพุทธศาสนาถือว่ามนุษย์ประกอบไปด้วยร่างกายและจิตใจ จิตใจ
เป็นองค์ประกอบส าคัญ เมื่อมนุษย์ป่วยทางด้านร่างกาย จิตใจก็พลอยกระทบกระเทือนไปด้วย 
ในท านองเดียวกันเมื่อมนุษย์ไม่สบายใจ ร่างกายก็พลอยกระทบกระเทือนไปด้วย การ
บ าบัดรักษาต้องด าเนินควบคู่กันไปทั้งด้านร่างกายและจิตใจ บางคนป่วยใจมากกว่าป่วยกาย 
เมื่อจิตใจมีความส าคัญเช่นนี้พระพุทธศาสนาจึงเน้นเรื่องการดูแลจิตใจเป็นส าคัญ (พระอธิการ
ไพศาล กิตฺติภทฺโท (บ ารุงแคว้น), 2546) ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยที่ผ่านมาของพระพลกฤษณ์ 
โชติศิริรัตน์ โดยได้รายงานผลงานวิจัยว่า นพ.เดวิท ลาสัน จิตแพทย์และนักวิจัยของสถาบันวิจัย



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม 2562) | 2683 

สุขภาพแห่งชาติของสหรัฐอเมริกา ได้ศึกษางานวิจัยของแพทย์และนักวิทยาศาสตร์ที่ได้ศึกษา
เกี่ยวกับเรื่องสมาธิ พบว่า มีมากกว่า 200 งานวิจัยที่แสดงให้เห็นว่าการสวดมนต์ การไปวัด 
การปฏิบัติสมาธิหรือความศรัทธาในศาสนาที่ตนนับถือท าให้บุคคลผู้นั้นมีสุขภาพดี หายจากโรค
ที่เป็นอยู่ได้ง่ายและมีภูมิต้านทานร่างกายมากกว่าผู้ที่ไม่ปฏิบัติ  และไม่มีศรัทธาในสิ่งใด      
(พระพลกฤษณ์ โชติศิริรัตน์, 2554) ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยที่ผ่านมาของเกตุมณี พรมเถื่อน 
เมื่อกล่าวโดยย่อกิเลสที่จรมาก็คือ อกุศลมูลอันไดแก่ โลภะ โทสะ และโมหะ ซึ่งจัดว่าเป็น โรค
ทางจิตใจ และพระพุทธศาสนาเกิดขึ้นเพ่ือรักษาโรคคือกิเลสเหล่านี้นั่นเอง ซึ่งจุดหมายสูงสุด
ในทางพระพุทธศาสนาคือ พระนิพพาน จึงหมายถึง ภาวะที่ปราศจากกิเลสทั้งปวง หรือ
ปราศจากโรคทางจิตใจเหล่านี้นั่นเอง แม้พระสงฆ์ในสมัยพุทธกาล ไม่เฉพาะพระสงฆ์ที ่       
เป็นปุถุชน แม้พระสงฆ์ผู้เป็นพระอริยบุคคลแต่ยังไม่บรรลุพระอรหันต์ก็ยังต้องเผชิญกับโรคคือ 
กิเลสทางจิตใจเหล่านี้ ดังกรณีพระอานนทซ่ึงเป็นพระโสดาบัน เป็นทุกข์ร้องไห้เศร้าเสียใจที่
พระบรมศาสดาด่วนเสด็จดับขันธปรินิพพานเสียก่อนที่ตนเองจะบรรลุเป็นพระอรหันต์ 
พระพุทธศาสนาจึงถือว่าตราบใดที่มนุษย์ ยังมีกิเลสอยู่มนุษย์ก็ยังต้องเผชิญกับโรคกิเลสเหล่านี้ 
(เกตุมณี พรมเถื่อน, 2554) และสอดคล้องกับงานวิจัยที่ผ่านมาของพระมหาอุดร สุทธิญาโณ   
ที่กล่าวว่า เป้าหมายส าคัญในการแสดงธรรมของพระพุทธเจ้า คือ การให้การรักษาโรคทางใจ
แก่ชาวโลก ข้อนี้คือเหตุผลที่ว่าท าไมพระพุทธเจ้าจึงทรงได้รับการสรรเสริญจากสาวกของ
พระองค์ว่าเป็นแพทย์ของชาวโลกทั้งมวล (พระมหาอุดร สุทธิญาโณ, 2555)  
 

สรุป 
 กระบวนการสร้างชุมชนวิถีพุทธของสถานปฏิบัติธรรมสวนพุทธธรรมจังหวัดล าพูน 
กล่าวโดยสรุปว่า สถานปฏิบัติธรรมสวนพุทธธรรมจังหวัดล าพูนใช้หลักคิดมาจากการรวบรวม
จิตอาสาเพ่ือพระพุทธศาสนาและแผ่นดินของสถานปฏิบัติธรรมสวนพุทธธรรม จังหวัดล าพูน ก็
คือ การพัฒนาคน อันหมายถึง พุทธอาสาและพุทธบุตร ให้เข้าถึงความเป็นอุบาสก อุบาสิกาที่ดี 
และปฏิญาณตนถวายชีวิตอุทิศแด่พระรัตนตรัยเพ่ือมุ่งพัฒนาตนสู่ความเป็นอริยชนด้วยความ
สมัครใจ และเป็นผู้เข้าถึงอัตถะหรืออรรถ 3 ตามธรรมวินัย คือ 1) ประโยชน์ตน 2) ประโยชน์
ผู้อ่ืน และ 3) ประโยชน์ทั้ง 2 ฝ่าย หรือประโยชน์ส่วนรวม หรือประโยชน์เพ่ือพระพุทธศาสนา
และแผ่นดินตามแนวทางจิตอาสา ดังต่อไปนี้  



2684 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.5 (July 2019) 

 1. เป็นบาทฐานแห่งการออกบวชเป็นพระภิกษุสงฆ์เพ่ือเข้าถึงธรรมอันสูงสุดตามธรรม
วินัย (ปัจจุบัน ปี พ.ศ. 2560 มีคฤหัสถ์พุทธบุตรที่ออกบวชเป็นพระภิกษุเกินกว่า 5 ปี จ านวน
ทั้งหมด 4 รูป) 
 2. เป็นบาทฐานสู่การบรรลุธรรมเป็นพระโสดาบันในฐานะคฤหัสถ์ผู้ครองเรือน 
(ปัจจุบัน ปี พ.ศ. 2560 มีพุทธอาสาที่ได้ปฏิญาณตนเป็นพุทธบุตรเพ่ือมุ่งพัฒนาตนสู่ความเป็น
อริยชนตลอดชีวิต ด้วยความสมัครใจ จ านวนกว่า 500 คน ตั้งแต่ระดับศีล 5 ครองเรือน, ศีล 5 
มุ่งพรหมจรรย์ตลอดชีวิต, ศีล 8, และศีล 10) 
 3. หากยังไม่สามารถบรรลุธรรมในภพชาตินี้เมื่อละจากโลกนี้ไปแล้วย่อมไปสู่สุคติภพ 
(ปัจจุบัน ปี พ.ศ. 2560 มีพุทธอาสาที่ลงทะเบียนร่วมกิจกรรมต่าง ๆ ร่วมสร้างมหาเจดีย์และ
สร้างสถานธรรม จ านวนกว่า 2,000 คนขึ้นไป)  
 4. เพ่ิมพูนอานิสงส์ในการสร้างกุศลในด้านต่าง ๆ ให้มีอานิสงส์อันยิ่งขึ้นไปด้วย
คุณธรรมของพุทธบุตร พุทธอาสา และเพ่ือสั่งสมซึ่งสัมภาระธรรมและอุปนิสัยแห่งพระนิพพาน
ในการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ เป็นผู้ถึงพร้อมไปด้วยมนุษย์สมบัติ (คือ เกิดในตระกูลสูง) 
สวรรค์สมบัติ (อุบัติเป็นเทวดาชั้นเลิศและไม่ตกลงสู่อบายภูมิจนกว่าจะพบสัตบุรุษผู้รู้ธรรมคือ 
พระอริยสงฆ์หรือพระพุทธเจ้าองค์ต่อไป) เพ่ือเข้าถึงนิพพานสมบัติในที่สุดดังตัวอย่างบุพกรรม
ของพระอรหันต์ทั้งหลายที่ปรากฏในพระไตรปิฎกนั้นเอง 
 5. ร่วมสร้างเจดีย์มีชีวิต หรือธรรมเจดีย์อันเป็นที่ประดิษฐานพระสัจธรรมคือ อริยสัจ 4 
ประการ บรรจุไว้ในจิตใจของผู้ปฏิบัติธรรมไปจนตลอดชีวิต เพ่ือเข้าถึงความเป็นอริยชนตาม 
พุทธบัญญัติ และมีจิตอาสาขวนขวายในการอุปถัมภ์บ ารุงพระพุทธศาสนาและเกื้อกูลสังคมตาม
ฐานะและก าลังแห่งตน อันถือได้ว่าเป็นการแสดงความกตัญญูกตเวทีต่อองค์สมเด็ จพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้าและสืบต่ออายุพระพุทธศาสนาอย่างแท้จริง 
 

ข้อเสนอแนะ 
 1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 

1.1 ภาครัฐหรือองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น วัดและหน่วยงานที่เกี่ยวข้องกับชุมชน 
ควรเห็นความส าคัญของหลักพุทธธรรม โดยเฉพาะการส่งเสริมให้ประชาชนที่นับถือ
พระพุทธศาสนา ได้ มุ่ ง เน้ นการพัฒ นาทางด้ านจิต ใจสู่ ปัญ ญ าในระดับสัมมาทิฏ ฐิ             



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม 2562) | 2685 

(ความเห็นชอบ) คือ เชื่อกรรมและผลของกรรมตามหลักพุทธธรรม ให้เป็นผู้มีความมั่นคงใน
ศีลธรรม คุณธรรมและจริยธรรมและสามารถน าหลักธรรมไปประยุกต์ใช้ได้จริงในชีวิตประจ าวัน
ให้ถูกต้องดีงามตามสมควรแก่ธรรม เพ่ือสนับสนุนการสร้างเสริมสุขภาพทั้งทางร่างกายและ
จิตใจของประชาชนในชุมชน เพ่ือประโยชน์ตน ประโยชน์ต่อครอบครัวและประโยชน์ต่อส่วน
ร่วมหรือสังคม 

1.2 พระสงฆ์ผู้มีความรู้ พระสงฆ์เจ้าอาวาสและหน่วยงานบริการที่เกี่ยวข้องกับการ
พัฒนาชุมชน ทั้งของรัฐบาลและเอกชน ควรมีการร่วมมือกันพัฒนาองค์ความรู้ในการด าเนิน
ชีวิตด้วยหลักพุทธธรรมให้เป็นความรู้ที่ง่ายต่อการน าไปปฏิบัติส าหรับประชาชน และปลูกฝัง
องค์ความรู้เข้าสู่จิตใจของบุคคลในหลากหลายรูปแบบ บุคคลจะมีทัศนะที่ถูกต้องในการปฏิบัติ
ตนอันเป็นสัมมาปฏิบัติ ทั้งด้านศีลธรรม คุณธรรมและจริยธรรม เพ่ือความมีสุขภาพดี มีสุขทั้ง
ทางด้านร่างกายและจิตใจ และมีอายุยืนนานตามวิถีพุทธธรรม และรักษาองค์ความรู้นั้ นให้
ยั่งยืนต่อไปในชุมชนและสังคม ซึ่งผู้สูงอายุควรเป็นแบบอย่าง (กัลยาณมิตร) และเป็นผู้น าใน
การใช้ความรู้ที่ถูกต้องดีงาม เป็นตัวอย่างที่ดีแก่เด็กและเยาวชนตลอดจนบุคคลในครอบครัว 
 2. ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป 

2.1 ศึกษาการประยุกต์หลักพุทธธรรมในการสร้างเสริมสุขภาพแบบองค์รวมของ
ประชาชนในชุมชน เพ่ือมุ่งเน้นให้เกิดกระบวนการมีส่วนร่วมของชุมชนและให้ชุมชนเห็น
ความส าคัญต่อการน าหลักพุทธธรรมมาประยุกต์ใช้ในการด าเนินชีวิตอันเป็นสัมมาปฏิบัติ ตาม
หลักการเป็นอุบาสก อุบาสิกาที่ดี 

2.2 ศึกษาหลักพุทธธรรมที่สอดคล้องกับการด าเนินชีวิตของผู้สูงอายุที่มีอายุยืนใน
ชุมชน เพ่ือศึกษาองค์ความรู้ในการด าเนินชีวิตและการดูแลสุขภาพของผู้สูงอายุที่มีอายุยืนใน
ชุมชน และสามารถน ามาประยุกต์ใช้เป็นแนวทางปฏิบัติร่วมกับหลักพุทธธรรม เพ่ือความมีสุข
ภาวะและมีอายุยืนของประชาชนในชุมชนและสังคมไทย 
 

เอกสารอ้างอิง  
กัญชิตา ประพฤติธรรม. (2554). คู่มือจิตอาสาส าหรับผู้ไม่พิการในความดี (พิมพ์ครั้งที่ 1). 

กรุงเทพมหานคร: สถาบันสร้างเสริมสุขภาพคนพิการ. 



2686 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.5 (July 2019) 

กันธิชา เผือกเจริญ. (2556). ศึกษากระบวนการท างานของจิตอาสากรณีศึกษา: การดูแลผู้ป่วย
มะเร็งระยะสุดท้ายอโรคยศาล วัดค าประมง จังหวัดสกลนคร. ใน วิทยานิพนธ์พุทธ
ศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพุทธศาสตร์และศิลปะแห่งชีวิต . มหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย. 

เกตุมณี พรมเถื่อน. (2554). กระบวนการสร้งความเข้าใจเรื่องความเจ็บป่วยตามแนวพุทธ
ศาสนาเถรวาท. ใน วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระธรรมโมลี (ทองอยู่ ญาณวิสุทฺโธ). (2551). การศึกษาเชิงวิเคราะห์วิถีชีวิต พฤติกรรม 
สุขภาพ และการดูแลสุขภาพแบบองค์รวมของพระสงฆ์ที่ปรากฏในพระไตรปิฎก.      
ใน วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณ าภรณ์  (ป .อ .ปยุตฺ โต ). (2550). การพัฒ นาที่ ยั่ งยืน  (พิม พ์ครั้ งที่  6 ). 
กรุงเทพมหานคร: บริษัทสหธรรมมิก จ ากัด. 

พระพลกฤษณ์ โชติศิริรัตน์ . (2554). การศึกษาเชิงวิเคราะห์การรักษาโรคด้วยวิปัสสนา
กัมมัฏฐานตามแนวทางของพระธรรมสิงหบุราจารย์. ใน วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร
มหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาอุดร สุทธิญาโณ. (2555). ศึกษาสุขภาพแบบองค์รวมวิถีพุทธในพระไตรปิฎก.         
ใน วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระอธิการไพศาล กิตฺติภทฺโท (บ ารุงแคว้น). (2546). การศึกษาเชิงวิเคราะห์ เรื่องการ
ประยุกต์ใช้ พุทธปรัชญาในการบ ารุงรักษาจิตผู้ป่วย. ใน วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร
มหาบัณฑิต สาขาวิชาปรัชญา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

วลัยรัตน์ ยิ่งด านุ่น. (2554). การศึกษาผลสัมฤทธิ์ของโครงการจิตอาสา : กรณีศึกษานักเรียน
ชั้นมัธยมศึกษาตอนปลาย โรงเรียนบางมดวิทยา “สีสุกหวาดจวนอุปถัมภ์ ”.           
ใน วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 


