
ศึกษาวิเคราะห์แนวคิดทางพระพุทธศาสนา 
ที่ปรากฏในเจดีย์เมอืงเชียงแสน* 

THE ANALYTICAL STUDY OF THE BUDDHIST CONCEPT APPEARED IN 
THE PAGODAS IN CHIANG SEAN CITY 

 
พระบุญรอด ปคุณธมฺโม (บุญมีประเสริฐ) 

PhraBoonrawd Pagunadhammo (Boonmeeprasert) 

    วิโรจน์ วิชัย  
   Virot Vichai 

เทพประวิณ จันทร์แรง 
 Thepprawin Chanreang 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่ 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Chiang Mai Campus, Thailand 

E-mail: beomanone@gmail.com 

   

บทคัดย่อ 
 งานวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ 1) เพ่ือศึกษาแนวคิดพุทธศิลปะสมัยเชียงแสน 
2) เพ่ือศึกษาประวัติความเป็นมาเจดีย์สมัยเชียงแสน และ 3) เพ่ือวิเคราะห์แนวคิดทาง
พระพุทธศาสนาที่ปรากฏในเจดีย์ เมืองเชียงแสน การวิจัยนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ 
(Qualitative Research) ประกอบด้วยการศึกษาภาคเอกสาร (Documentary Research) 
และการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview)  
 ผลการวิจัยพบว่า  
 แนวคิดพุทธศิลปะสมัยเชียงแสนนั้น เป็นศิลปะแบบเมืองเชียงแสน เชื่อว่าเป็นเมืองที่
รุ่งเรือง เป็นศูนย์กลางแห่งความรุ่งเรืองด้านศิลปะและวัฒนธรรมในเขตภาคเหนือของไทยมา
ก่อน ในด้านสถาปัตยกรรมด้านเจดีย์นั้น จะมี 2 รูปแบบ กล่าวคือ 1) เจดีย์รูปแบบทรงปราสาท 
และ 2) เจดีย์ทรงระฆังแบบล้านนา การสร้างเจดีย์ที่มีพร้อมกับการสร้างวัด เพ่ือจะท าให้เป็น 
“มณฑลอันศักดิ์สิทธิ์ ” การสร้างเจดีย์ เป็นการน าพระบรมสารีริกธาตุไว้สักการบูชา                  

                                                           
* Received 30 June 2019; Revised 18 July 2019; Accepted 24 July 2019 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม 2562) | 2445 

จะน าสิริมงคลมาสู่ชีวิต เจดีย์เปรียบดังองค์พระพุทธเจ้า เป็นศูนย์กลางจักรวาลตามคติพุทธ
จักรวาล มีฐานะที่เหนือกว่าพระอินทร์และจตุโลกบาล ดังนั้น รูปแบบแผนผังของวัด จึง
ก าหนดให้เจดีย์เป็นส่วนส าคัญของวัด เรียกว่า เจดีย์ประธาน เจดีย์ยังเทียบได้กับเขาพระสุเมรุ
ศูนย์กลางของจักรวาล มีเขาสัตตบริภัณฑ์เป็นบริวาณล้อมรอบอยู่ 7 ชั้น มีมหาทวีปทั้ง 4 อยู่
รอบนอกในแนวแกนทิศหลัก การสร้างเมืองจึงนิยมให้เจดีย์ในวัดเป็นศูนย์กลางของเมือง ใน
ส่วนสัญญะ พบว่า ตอนล่าง ฐานสี่เหลี่ยมชั้นล่างสุด หมายถึง พ้ืนฐานแห่งการใช้สติพิจารณาถึง
สิ่งที่ท าให้เกิดกิเลส หรือสันติปัฏฐาน 4 ในฐานเจดีย์แบบสี่เหลี่ยมชั้นที่ 2 สื่อถึงหลักธรรม อิทธิ
บาท 4 และในส่วนฐานสี่เหลี่ยมชั้นบน หมายถึง อินทรีย์ 5 หรือพละ 5 ตอนกลางหรือเรือนธาตุ 
สื่อถึงมรรค 4 ผล 4 และสื่อถึงเป็นผู้สมบูรณ์ ด้วยศีล ฌาน 4 พรหมวิหาร 4 ตอนบนยอดเจดีย์
สื่อถึง การบรรลุธรรม ส่วนปลายของยอดเจดีย์ทรงประสาท 5 ยอด ยอดใหญ่อยู่ตรงกลางอัน
หมายถึง นิพพาน ส่วนยอดเจดีย์ทั้ง 4 หมายถึง อริยสัจ 4 หรือ มรรค 4 ผล 4  
ค าส าคัญ : ศิลปะ, เจดีย์, พระพุทธศาสนา  
 

Abstract 
 This research has 3 objectives which are; (1) to study the idea of Buddhist 
arts in Chiang Sean period, (2) to study the history of Chedi (stupa) in Chiang Sean 
period, and (3) to analyze the from Buddha Dhamma as shown in Chedi of Chiang 
Sean period.  This research is a qualitative research including a documentary 
research and an In-depth interview.  
 The research shows that  
 The idea of Buddhist arts in Chiang Sean period originates from the city 
named Chiang Sean the center of arts and culture in ancient northern Thailand. 
Regarding the architecture, there are 2 types of Chedi; 1)  The Prasart shape and 
2) the Lanna-styled Bell shape. The aims of creating Chedi are to create a sacred 
area, to enshrine Buddha’s relics, to bring all goodness to lives. Chedi is signified 
to the Buddha himself, is the center of the universe, higher than gods of other 
believes, so it is the most importance in temple plan.  So, to create a city must 



2446 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.5 (July 2019) 

have a temple in the center. Chedi is surrounded by smaller ones as Mount Meru 
surrounded by its satellite’s mounts.  The basement of Chedi signified 
mindfulness or insight meditation, the second level of Chedi signified Iddhipada 
4, the highest level signified the Five Faculties, the middle part represents Magga 
4, 4 noble persons, Contemplation 4, and 4 Sublime states of Mind. The top part 
represents the achieving to Nibbana, and the 5 apexes of Chedi represent 
Nibbana, 4 noble truths, and Magga 4 and 4 Noble persons (pala 4) respectively.  
Keywords: Art, Pagoda, Buddhism 
 

บทน า 

 ในทางประวัติศาสตร์ศิลปะ ได้มีการกล่าวถึงศิลปะเชียงแสน ที่ถือเป็นส่วนหนึ่งของ
เมืองเชียงราย และถือได้ว่าต้นก าเนิดของศิลปะล้านนาในกาลต่อมา ดังสมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์
เธอ พระองค์เจ้าดิศวรกุมาร กรมพระยาด ารงราชานุภาพทรงก าหนดขึ้น และทรงก าหนดเรียก
พระพุทธรูปเป็นพระพุทธรูปเชียงแสนยุคแรก ซึ่งเริ่มต้นในราวพุทธศตวรรษที่ 16 ต่อมาได้มี
การก าหนดเรียกเป็น “ศิลปะล้านนา” แทนค าว่า “ศิลปะเชียงแสน” (ศักดิ์ชัย สายสิงห์, 2556) 
 ศิลปะแบบเชียงแสนยุคแรกได้รับอิทธิพลจากพุกามในพม่า ศิลปะวัตถุที่ปรากฏใน
พุกามส่วนมากเป็นของที่สร้างขึ้นในสมัยพระเจ้าอนุรุทธมหาราช  ซึ่งทรงเป็นองค์พุทธ
ศาสนานูปถัมภกส าคัญที่สุดของกษัตริย์พม่า ด้านสถาปัตยกรรมที่เห็นชัดว่าอิทธิพลจากสถูป
อนันทเจดีย์ คือ สถูปที่วัดพระยืน จังหวัดล าพูน สร้างด้วยอิฐล้วนแล้วฉาบปูน ซึ่งโดยมาก 
สถาปัตถวัตถุแบบเชียงแสนมักจะใช้วัตถุก่อสร้างอย่างนี้ทั้งสิ้น ด้านประติมากรรมภาพปั้น
โดยมากเป็นภาพพระยานาค สิงห์ และนกยูง ซึ่งเป็นอิทธิพลของพุกาม พระยานาคและสิงห์มัก
ปั้นไว้เพื่อเน้นทางเข้าหรือทางข้ึนบันได ศิลปะแบบเชียงแสนยุคท่ีได้รับอิทธิพลจากมอญ-อินเดีย 
โดยมากด้านสถาปัตยกรรมจะเป็นสถูปทรงเหลี่ยมยอดเรียวแหลมเรียกกันว่า “เจดีย์เหลี่ยม” มี
ปรากฏในจังหวัดเชียงใหม่ และเชียงราย ภาพปั้นประติมากรรมพระพุทธรูปต่าง ๆ ต่อมาศิลปะ
แบบเชียงแสนในยุคที่ได้รับอิทธิพลมากจากโคตรบูรณ์เดิม แบบมอญ-อินเดีย ในอาณาจักร
โคตรบูรณ์ เช่น พระธาตุเชิงชุม เป็นต้น อีกอย่างศิลปะแบบเชียงแสนได้รับอิทธิพลจากแบบ
ลังกา ราว พ.ศ. 1800 ลัทธิลังกาวงค์ ได้แพร่หลายไปถึงอาณาจักรล้านนาและล้านช้าง ท าให้



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม 2562) | 2447 

ศิลปะของเชียงแสนเพ่ิมขึ้นอีกแบบหนึ่ง สถูปที่สร้างในระยะนี้เป็นแบบซึ่งมาจากอิทธิพลแบบ
ลังกา สถูปลักษณะนี้มักสร้างท าฐานสูงมีลวดลายบัวซ้อนกันหลาย ๆ ชั้น ทั้งที่มีซุ้มและไม่มีซุ้ม 
และตรงซุ้มประตูเหล่านี้ท าให้เป็นทางเข้าก็มีประตูหลอกและเป็นซุ้มตั้งพระพุทธรูปก็มี  สถูป
แบบลังกานี้ได้แพร่หลายทั่วไปในอาณาจักรล้านนามากกว่าแบบใด (จีรพันธ์ สมประสงค์, 
2524) บรรดาสถูปเจดีย์ต่าง ๆ ทางเมืองเหนือนั้นมักเรียกกันโดยสามัญว่า ธาตุ หรือพระธาตุ
และไม่เรียกเป็นองค์แต่เรียกเป็นดวง เช่นพระธาตุดวงนั้น หรือพระธาตุดวงนี้ ซึ่งการที่เรียกว่า 
พระธาตุ นั้น เป็นค าเรียกที่ถูกต้องแล้วตรงตามลักษณะอย่างแท้จริง  เพราะบรรดาสถูปและ
เจดีย์เหล่านั้นสร้างขึ้นเพ่ือบรรจุอัฐิธาตุมีทั้งพระบรมสารีริกธาตุ อรหันต์ธ าตุ และแม้แต่
พระมหากษัตริย์ที่สิ้นพระชนม์แล้วก็น าพระอัฐิธาตุไปบรรจุไว้ในเจดีย์หรือสถูปนั้น ๆ ซ่ึงต านาน
หรือประวัติแห่งการก่อสร้างก็แสดงไว้เช่นนั้น เจดีย์เป็นค าท่ีเข้าใจกันทั่วไปในภาษาวิชาการทาง
โบราณคดี อันแปลได้ว่าสิ่งซึ่งยังความระลึก หรืออาจแปลได้ว่า สถานที่ อันเป็นที่รวมแห่งจิตใจ 
ซึ่งก็รวมถึง ค าว่าเจดีย์กับสถูปเสียด้วย ส่วนรูปแบบของการสร้างธาตุเจดีย์เมืองเชียงแสนนั้นมี
อยู่ด้วยกัน 2 รูปแบบ คือ  
 รูปแบบที่ 1 รูปแบบเจดีย์ทรงปราสาท เช่น เจดีย์ทรงปราสาทห้ายอด วัดพระธาตุสอง
พ่ีน้อง หรือที่รู้จักกัน “พระธาตุสองพ่ีน้อง” ตั้งอยู่ในเขตเวียงเชียงแสนน้อย หรือเวียงปรึกษา 
พระธาตุสองพ่ีน้องจัดเป็นเจดีย์ทรงปราสาทห้ายอดในศิลปะล้านนาระยะแรก เจดีย์วัดป่าสัก 
เมืองเชียงแสน มีองค์ประกอบของเจดีย์ที่ต่างจากเจดีย์ทรงปราสาทห้ายอดโดยทั่วไป แต่ก็ถือ
ว่ามีความสวยงามมากท่ีสุดองค์หนึ่งในศิลปะล้านนา (ศักดิ์ชัย สายสิงห์, 2556) 
 รูปแบบที่  2 รูปแบบเจดีย์ทรงระฆังแบบล้านนา เจดีย์หลวง  วัดเจดีย์หลวง                   
เมืองเชียงแสน เป็นเจดีย์ที่มีขนาดใหญ่ที่สุดในเมืองเชียงแสน รูปแบบจัดอยู่ในระฆังแบบล้านนา
โดยเฉพาะส่วนรองรับองค์ระฆังที่เป็นชุดฐานบัว 3 ฐานซ้อนกัน อยู่ในแปดเหลี่ยมที่น่าจะเป็น
การพัฒนาในราวพุทธศตวรรษที่ 21 แล้ว (ศักดิ์ชัย สายสิงห์, 2556) 
 เจดีย์เมืองเชียงแสน จึงเป็นการกล่าวถึงศิลปะที่แสดงให้เห็นชีวิตจิตใจของเมืองเชียง
แสนที่นับถือพระพุทธศาสนา อันเป็นอุดมคติที่เกิดขึ้นด้วยความซาบซึ้งในรสพระธรรม ไม่ใช่
การเรียนและการกระท าตามกฎเกณฑ์ของความงามเช่นศิลปะแบบตะวันตกที่จะเรียนหรือ
แสดงกันได้จากกฎเกณฑ์ที่ก าหนดไว้ (จีรพันธ์ สมประสงค์, 2524) อนึ่ง การศึกษาเจดีย์เมือง
เชียงแสนมีการศึกษาวิจัยเป็นจ านวนมากแต่ส่วนใหญ่ล้วนเป็นการศึกษาโดยใช้กรอบแนวคิด



2448 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.5 (July 2019) 

ทางโบราณคดี ประวัติศาสตร์ศิลปะ โดยมิได้ใช้กรอบแนวคิดทางพุทธศาสนาในการท าความ
เข้าใจ ทั้ง ๆ ที่งานเหล่านั้นสร้างขึ้นในบริบทของพุทธศาสนาโดยตรงแทบทั้งสิ้น ผู้วิจัยเห็นว่า 
การท าความเข้าใจงานเจดีย์ด้วยกรอบแนวคิดทางพระพุทธศาสนาจึงเป็นความความจ าเป็น
เพราะงานเหล่านั้นล้วนสร้างขึ้นภายใต้กรอบแนวคิดทางศาสนา และมีเป้าหมายหลักในการ
สร้างเพ่ืออุทิศแก่พระพุทธศาสนา 
 วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษาแนวคิดพุทธศิลปะสมัยเชียงแสน 
 2. เพ่ือศึกษาประวัติความเป็นมาเจดีย์สมัยเชียงแสน 
 3. เพ่ือวิเคราะห์แนวคิดทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในเจดีย์เมืองเชียงแสน 
 

วิธีด าเนินการวิจัย 
 วิธีด าเนินการวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ประกอบด้วย
การศึกษาภาคเอกสาร (Documentary Research) และการสัมภาษณ์เชิงลึก ( In-depth 
Interview) โดยมีขั้นตอนการศึกษาดังต่อไปนี้  
 1. การศึกษาภาคเอกสาร (Documentary Research) โดยทาการศึกษา รวบรวม
ข้อมูลจากเอกสารและหลักฐานที่เกี่ยวข้อง รายงานการวิจัย วิทยานิพนธ์ และบทความที่
เกี่ยวข้อง ดังนี้  

1.1 ศึกษาค้นคว้า และรวบรวมข้อมูลจากเอกสาร ที่เกี่ยวข้องทางด้านเจดีย์เมือง
เชียงแสน 

1.2 ศึกษาแนวคิดเก่ียวกับพุทธศิลปเมืองเชียงแสน โดยแยกประเด็นศึกษา ดังนี้  
1.2.1 ประวัติความเป็นมาของเมืองเชียงแสน 
1.2.2 ประวัติความเป็นมาของพุทธศิลปะเมืองเชียงแสน 

1.3 ศึกษาข้อมูลประวัติความเป็นมาเจดีย์เมืองเชียงแสน 
1.4 วิเคราะห์แนวคิดทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในเจดีย์เมืองเชียงแสน 
1.5 สรุปผลการศึกษา เพ่ือเป็นแนวทางในการศึกษาค้นคว้าในภาคสนาม 

“สัมภาษณ์เชิงลึก”  
 2. การศึกษาสัมภาษณ์เชิงลึก โดยมีขั้นตอนการศึกษาค้นคว้า ดังนี้  



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม 2562) | 2449 

2.1 สัมภาษณ์ความคิดเห็นจากผู้ให้ข้อมูลหลัก (Key informant) ที่มีความรู้ความ
ช านาญเกี่ยวกับพุทธศาสตร์ ศิลปะ ประวัติศาสตร์ จ านวน 15 รูป/คน  

2.2 สรุปและน าเสนอผลการศึกษาที่ได้ทั้งจากการศึกษาในเชิงเอกสารและการ
สัมภาษณ์เชิงลึก โดยน ามาอธิบายโดยแยกออกเป็นบทต่าง ๆ ตามเนื้อหา 
 

ผลการวิจัย 
 การศึกษาวิจัยเรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์แนวคิดทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในเจดีย์  
เมืองเชียงแสน” ในครั้งนี้พบว่า  
 1. แนวคิดพุทธศิลปะสมัยเชียงแสนนั้น เป็นศิลปะแบบตัวเอง คือเป็นแบบของชาว
พ้ืนเมืองเชียงแสน ถึงแม้บางครั้งเชียงแสนจะเคยตกไปอยู่ภายใต้อ านาจของพม่าบ้าง ตาม
พงศาวดารเหนือ กล่าวถึงพระยาลวจังกราช มีเชื้อสายสืบราชย์สมบัติต่อมาถึงพระญามังราย 
ก่อนย้ายราชธานีจากเวียงหิรัญนครเงินยางมาตั้งที่เมืองเชียงราย พุทธศิลป์เชียงแสนมีมาก่อน
พระญามังรายสร้างเมืองเชียงแสน การก าหนดศิลปะคงมาจากการตั้งเมืองเชียงแสนเป็น
ตัวก าหนด เมืองเชียงแสนน่าเชื่อว่าเป็นเมืองที่รุ่งเรือง เป็นศูนย์กลางแห่งความรุ่งเรืองด้าน
ศิลปะและวัฒนธรรมในเขตภาคเหนือของไทยมาก่อน ดังปรากฏว่าพบวัดโบราณถึง 141 วัด  
 ความสัมพันธ์ระหว่างพระพุทธศาสนากับกษัตริย์มีอยู่อย ่างต ่อเนื่อง แต่ละรัชสมัยจะมี
การสร้างศาสนสถานเพิ่มขึ้นเพื่อแสดงถ ึงความเลื่อมใส และแสดงถ ึงอ านาจในร ัชกาลนั้น ๆ 
รวมถ ึงเหล ่าบรรดาข ุนนางอำมาตย์ พอค ้า ประชาชน ที่พอจะมีปัจจ ัยได ้ร ่วมก ันสร ้าง
สิ่งก ่อสร ้างเหล ่านี้ บางแห ่งก ็ม ีหล ักฐานช ัดเจนถ ึงวันเวลาการสร ้าง แต ่บางแห ่งไม ่ได ้ถ ึงบ ันท ึก
หร ือม ีการเปลี่ยนแปลงไป ที่เหล ือเพียงร ่องรอยอด ีตที่ย ังปรากฏในร ูปแบบ สถาป ัตยกรรม 
ลวดลาย ทีไ่ด ้ร ับความน ิยมตามย ุคสม ัย 
 ในด้านสถาปัตยกรรมเชียแสนเฉพาะพระเจดีย์นั้น จะมีรูปแบบเป็น 2 แบบ กล่าวคือ 
1) เจดีย์รูปแบบทรงปราสาท เจดีย์รูปแบบนี้มีมาแล้วตั้งแต่สมัยหริภุญไชยตอนปลายและ
ระยะแรกของล้านนา แต่ในช่วงเวลาดังกล่าวนี้ส่วนใหญ่เป็นเจดีย์ทรงปราสาทยอดหรือปราสาท
ห้ายอด มีลักษณะเฉพาะ คือเป็นปราสาทยอดเดียว อาจมีที่มาจากต านานต่าง ๆ เช่น เจดีย์วัด
ป่าสัก 2) เจดีย์ทรงระฆังแบบล้านนา เจดีย์รูปแบบนี้ถือได้ว่า เป็นสัญลักษณ์ของสถาปัตยกรรม 
พบโดยทั่วไปเกือบทุกยุคสมัย น่าจะเกิดราวต้นพุทธศตรวรรษที่ 20 และเป็นที่รับความนิยม



2450 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.5 (July 2019) 

เรื่อยมาจนถึงพุทธศตรวรรษที่ 21 ในยุคทองของล้านนาที่พบอยู่เป็นจ านวนมาก ซึ่งความส าคัญ
ของรูปแบบคงได้รับอิทธิพลจากพระธาตุหริภุญชัยที่เป็นเจดีย์ที่มีความส าคัญที่สุดองค์หนึ่ง  จึง
กลายเป็นเจดีย์ที่แพร่หลายและเป็นแม่แบบให้กับเจดีย์ในล้านนาสืบต่อมาทุกยุคสมัย 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งน่าจะปรากฏอย่างมากในช่วงพุทธศตวรรษที่ 21 เพราะเป็นระยะรุ่งเรือง
สูงสุดของอาณาจักรล้านนาและเกิดความหลากหลายทางด้านรูปแบบศิลปกรรม  
 ในด้านประติมากรรมเชียงแสน โดยเฉพาะพระพุทธรูปสิงห์หนึ่ง ที่มีวิวัฒนาการจนถึง
พระพุทธรูปสิงห์ 3 หรือ สิงห์ 4 ในยุคปัจจุบัน พระพุทธรูปพระสิงห์หนึ่งมีเอกลักษณะ
พระพุทธรูปขัดนั่งสมาธิเพชร พระวรกายอวบอ้วน พระพักตร์กลม ทรงแย้มพระโอษฐ์ขมวด
พระเกศาใหญ่มาก เหนืออุษณีษะเป็นตุ่มกลมหรือคล้ายดอกบัวตูม ตามที่เข้าใจกันโดยทั่วไปว่า 
พระรัศมีเป็นดอกบัวตูม พระอุระนูนชายสังฆาฏิสั้นเหนือพระถัน เป็นต้น  
 2. ความหมายของ ค าว่า “เจดีย์” และ “สถูป” บางครั้งใช้พร้อมกันว่า “สถูปเจดีย์” 
หมายถึง สิ่ งก่อสร้างที่สร้างขึ้นเพ่ือเป็นที่บรรจุพระบรมสารีริกธาตุของพระพุทธเจ้า            
พระอริยสาวก ปูชนียวัตถุทางศาสนา หรือแม้แต่อัฐิของบรรพบุรุษบุคคลส าคัญ  
 อย่างไรก็ตาม เจดีย์มีความหมายที่กว้างกว่า เพราะเจดีย์มีความหมายเป็นสถานที่
เคารพของประชาชนทั่วไป และนิยมเรียกเจดีย์มากกว่าสถูป “เจดีย์” ในพระพุทธศาสนานั้นมี 
4 ประเภทด้วยกัน ธาตุเจดีย์ บริโภคเจดีย์ ธรรมเจดีย์ อุเทสิกเจดีย์ ส่วนธาตุเจดีย์นั้นมีความ
หมายถึง สิ่งก่อสร้างส าหรับบรรจุสิ่งที่ควรเคารพมีพระธาตุหรืออัฐิ จะเป็นหลุมฝังศพหรือสถูป
เนินดินเหนือหลุมฝังศพ ที่มีความหมายถึงสถานที่ควรเคารพบูชา มีวิหาร อาราม ต้นไม้
ศักดิ์สิทธิ์ เป็นต้น  
 ความส าคัญของเจดีย์นั้น พุทธศาสนิกชนทั่วไป ต่างให้ความส าคัญหมายถึงสถานที่
บรรจุพระบรมสารีริกธาตุของพระพุทธเจ้ามาตั้งแต่สมัยครั้งพุทธกาลจนถึงปัจจุบัน โดยเฉพาะ
การสร้างเจดีย์และคติการบูชาเจดีย์ ซึ่งนับเป็นประเพณีที่สืบทอดมาอย่างต่อเนื่อง ทั้งนี้มีความ
เชื่อว่า ผู้ที่เคารพนับถือเจดีย์จะเกิดความเป็นสิริมงคลต่อชีวิต มีวัฒนธรรมความสามัคคีใน
ชุมชน อีกประการหนึ่ง ในวัฒนธรรมทางล้านนานิยมเรียกเจดีย์ว่า พระธาตุ ทั้งนี้ความหมาย
ของพระธาตุนี้มีลักษณะที่บ่งชี้ชัดถึงพระบรมสารีริกธาตุของพระพุทธเจ้า ดังนั้น การสร้างพระ
ธาตุเจดีย์จึงมีบทบาทส าคัญอย่างมาก ในอดีตกษัตริย์ผู้เป็นธรรมราชามีส่วนส าคัญต่อการสร้าง
เจดีย์อย่างต่อเนื่อง ซึ่งถือเป็นบทบาททั้งหน้าที่ของชาวพุทธในการบ ารุงพระพุทธศาสนาและ



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม 2562) | 2451 

หน้าที่ของกษัตริย์ในการปกครองบ้านเมืองให้อยู่เป็นสุขด้วยการอาศัยศาสนาเข้ามาเกี่ยวข้อง
เพ่ือเกื้อหนุนให้เกิดความสงบสุขอย่างมั่นคง  
 ส่วนแนวคิดเรื่องการสร้างพระธาตุเจดีย์ในพระพุทธศาสนานี้ ปรากฏแรกเริ่มในมหา
ปรินิพพานสูตร ซึ่งพระพุทธองค์ตรัสว่า พุทธศาสนิกชนทั้งหลายจะสร้างพระสถูปเจดีย์ของ
พระองค์ไว้ที่ทางใหญ่สี่แพร่งเหมือนดังที่ปฏิบัติต่อพระบรมศพของพระเจ้าจักรพรรดิ        (มหา
จุฬาลงรณราชวิทยาลัย, 2539) ต่อจากนั้นพระพุทธองค์จึงได้ทรงแสดงถึงเรื่อง ถูปารหบุคคล 
(มหาจุฬาลงรณราชวิทยาลัย, 2539) คือ บุคคลที่ควรสร้างสถูปถวายว่ามี มีพระตถาคตอรหันต
สัมมาสัมพุทธเจ้าเป็นถูปารหบุคคล เป็นต้น (พระวาจิตสรเถระ, 2511)  
 กล่าวถึงเจดีย์สมัยเชียงแสน มีปรากฏมากอยู่ในอาณาเขตล้านนา ลักษณะการสร้าง
เป็นหลายยุคตามเรื่องพงศาวดารที่ได้รับอิทธิลพระพุทธศาสนาจากอินเดีย เช่น เจดีย์วัดเจ็ด
ยอดเชียงใหม่ ได้รับอิทธิพลจากพุทธคยามาสร้าง เป็นแต่ย่อสัดส่วนให้เล็กลง อย่างไรก็ตามใน
การสร้างนั้นจะสร้างในเมื่อรับลัทธิลังกาวงศ์มาแล้ว เจดีย์ที่สร้างในสมัยนี้ จะเป็นการเอา
แบบอย่างลังกา จากการส ารวจศิลปะเก่าแก่ที่เมืองเชียงแสน โดยเฉพาะอย่างยิ่งที่บริเวณเมือง
เก่า สถูปแบบเชียงแสนตอนต้น น่าจะเป็นเจดีย์วัดป่าสัก ซึ่งมีฐานสี่เหลี่ยมเป็นชั้น และมีห้อง
สี่เหลี่ยมข้างบน มีซุ้มจระน าสี่ทิศ ข้างใต้ตรงฐานเจาะช่องเป็นที่ประดิษฐานพระพุทธรูปเรียง
เป็นแถว โดยวิวัฒนาการมาจากเจดีย์แบบละโว้หรือแบบทวารวดีองค์นั้น  เหนือเรือนธาตุคือ
ห้องสี่เหลี่ยม มีสี่ซุ้มขึ้นไป มีเจดีย์หรือแบบยอดมณฑป คล้ายเจดีย์เชียงยันหรือเจดีย์แม่ครัวที่
ข้างวัดพระธาตุหริภุญไชย อันเป็นแบบมณฑปที่ศิลปะศรีวิชัยแถบใต้หรือพุกามส่งให้สุโขทัย 
และหริภุญไชย 
 รูปแบบเจดีย์เมืองเชียงแสนมี 2 รูปแบบ กล่าวคือ 1) เจดีย์ทรงระฆังหรือทรงกลม เป็น
เจดีย์ที่มีเรือนธาตุ เป็นรูปทรงกลมคล้าย องค์ระฆังคว่ า ซึ่งต้นก าเนิดและพัฒนาการนั้น
สันนิษฐานว่ามาจากเจดีย์สาญจี ที่ประเทศอินเดีย ซึ่งในประเทศอินเดียเรียกเจดีย์รูปครึ่งวงกลม 
ว่า อัณฑะ หรือ ครรภะ ซึ่งหมายถึงศูนย์กลางจักรวาล สอดคล้องกับคติความเชื่อในเรื่อง
จักรวาล และเขาพระสุเมรุ นั่นเอง เช่น วัดพระธาตุเจดีย์หลวง วัดพระธาตุจอมกิตติ 2) เจดีย์
ทรงปราสาท โดยความหมายคืออาคารซ้อนชั้นส าหรับกษัตริย์  สามารถเป็นได้ทั้งอาคารพัก
อาศัยและเจดีย์ ลักษณะเด่นที่ส่วนเรือนธาตุประดิษฐานพระพุทธรูป มีการซ้อนชั้นในแนวตั้ง
หลายลักษณะ เช่น วัดพระธาตุสองพ่ีน้อง วัดป่าสัก จากรูปแบบของเจดีย์เมืองเชียงแสนนี้ ยัง



2452 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.5 (July 2019) 

สามารถกล่าวถึงอายุของพระพุทธศาสนาที่เข้ามาสู่ดินแดนเชียงแสนนี้ได้เป็นอย่างดี เพราะการ
สร้างเจดีย์ย่อมมีนัยยะถึงการอุทิศให้กับพระพุทธศาสนาเป็นอย่างดี ด้วยการอาศัยศรัทธา
เลื่อมใส ท าบุญให้ทานอุทิศไว้ในพระพุทธศาสนา 
 3. แนวคิดทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในเจดีย์เมืองเชียงแสน ผู้ศึกษาได้น าเสนอใน
รูปแบบของการวิเคราะห์ เริ่มด้วยการศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างการสร้างวัดครั้งพุทธกาลและ
การสร้างวัดในเมืองเชียงแสน องค์ประกอบส าคัญภายในวัดเมืองเชียงแสนประกอบด้วย 1.เขต
พุทธาวาส 2.เขตสังฆาวาส เฉพาะเขตพุทธาวาสที่ต้องการสร้างให้เป็น “มณฑลอันศักดิ์สิทธิ์” 
เพ่ือให้พุทธศาสนิกชนเข้าถึงค าสอนทางศาสนา ด้วยการผ่านกระบวนการตีความเชิง
ความหมายและสัญลักษณ์ที่อยู่ภายในวัด เช่น เจดีย์ วิหาร โบสถ์ เป็นต้น ในแผนผังการสร้าง
วัดของล้านนา เจดีย์ถือว่าเป็นองค์ประธานหลักในวัดที่มีความส าคัญ 
 คติการสร้างเจดีย์เมืองเชียงแสน แนวคิดการสร้างเจดีย์ในพระพุทธศาสนาได้มีอิทธิพล
ส่งผลต่อกรอบการสร้างเจดีย์ กล่าวถึงการสร้างเจดีย์นั้น เริ่มต้นด้วยการก่อสร้างเป็นลักษณะ
เนินดิน กลายเป็นสถูป ต่อมาเมื่อเวลาผ่านไป การก่อสร้างต้องอาศัยวัสดุ องค์ประกอบของ
เจดีย์จะต้องมีความแข็งแรงมากขึ้น พร้อมกับมีการมีประดับตกแต่งอย่างวิจิตร ด้วยมีความมุ่ง
หมายเพ่ือระลึกถึงบุคคลส าคัญที่ควรเคารพมีพระพุทธเจ้า เป็นต้น ประการส าคัญอย่างเห็นได้
ชัดในการสร้างเจดีย์เมืองเชียงแสน การสร้างวัดพร้อมกับการสร้างเจดีย์นั้น ยังต้องมีการทานข้า
เจดีย์หรือผู้ดูแลรักษาไปด้วย เพ่ือจะได้เป็นผู้อุปัฏฐากพระสงฆ์และดูแลอาคารสถานที่ภายใน
เขตวัด 
 ความศรัทธาต่อคติการสร้างเจดีย์เมืองเชียงแสนนั้น ในอดีตจะพบว่า เมืองเชียงแสนจะ
มีวัดถึง 141 วัด และองค์ประกอบส าคัญของวัดก็คือ เจดีย์ประธาน ชาวเชียงแสนมีความ
ศรัทธาและหลักปฏิบัติต่อพุทธสถานเป็นอย่างมาก โดยเฉพาะพระธาตุเจดีย์ ด้วยเชื่อว่าการ
สร้างเจดีย์หรือพระธาตุเป็นการน าพระบรมสารีริกธาตุของพระพุทธเจ้าบรรจุไว้เพ่ือกราบ
สักการะบูชา ซึ่งมีคติความเชื่ออีกว่าเจดีย์นั้นเปรียบเป็นสถานที่ประทับของพระพุทธเจ้า และ
การสร้างและบูชาเจดีย์จะท าให้มีอายุยืน มีความสุขร่มเย็น  
 ด้านการบูชาเจดีย์เกิดขึ้นจากการสร้างเจดีย์ นั้นหมายถึงวิธีการปฏิบัติต่อเจดีย์นั้น 
ทั้งนี้รูปแบบและวิธีการยังคงต้องมีความแตกต่างกันไป แต่ในทางปฏิบัติในลักษณะที่คล้ายคลึง
กัน เช่น วัดพระธาตุจอมกิตติ วัดพระธาตุเจดีย์หลวงและวัดผ้าขาวป้าน ได้มีพิธีบูชาพระธาตุ



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม 2562) | 2453 

เจดีย์นั้น ได้ก าหนดพิธีการบูชาไว้ ประเพณีสรงน้ า ในวันขึ้น 15 ค่ า เดือน 7 เหนือ และเดือน 8 
เหนือ ตามล าดับของทุกปี โดยมีกิจกรรมการสรงน้ าพระธาตุ และห่มผ้าพระธาตุ  
 ในส่วนของการตีความหมายในงานเจดีย์เมืองเชียงแสน จะมีแนวคิดเรื่องจักรวาลคติใน
การวางผังวัด ในช่วงปลายพุทธศตวรรษที่ 18 เป็นต้นมา ได้รับอิทธิพลความเชื่อจากลังกา การ
วางผังวัดแบบจักรวาลคติคือการวางรูปแบบอาคารศาสนสถานที่มีการจัดวางเรื่องทิศและ
ต าแหน่ง จากฐานคิดจักรวาล การจ าลองจักรวาลให้เกิดขึ้นในชุมชน กล่าวคือการก าหนดพ้ืนที่
ให้เป็นศูนย์กลางเพื่อเป็นสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ในการประกอบพิธีกรรม เมื่อมีการสร้างวัดขึ้นฐานคิด
นี้ได้ถูกก าหนดในแผนผังเขตพุทธาวาสโดยก าหนดให้เจดีย์เป็นศูนย์กลางของวัด แม้รูปแบบของ
เจดีย์เมืองเชียงแสนจะมีลักษณะที่แตกต่างกัน แต่ก็มีรูปแบบยึดเจดีย์เป็นศูนย์กลางที่ถือเป็น
เอกลักษณ์เฉพาะตน 
 แนวคิดเจดีย์การจ าลองพระสุเมรุศูนย์กลางของจักรวาล เขาพระสุเมรุ คือ ฐานส าคัญ
ของผู้คนในสังคม การสร้างคติจ าลองตามคติจักรวาลจะปรากฏว่า เจดีย์คือ การตีความจ าลอง
จักรวาล ทัศนคติของคนไทยมีความเชื่อภูเขาศักดิ์สิทธิ์มี เขาพระสุเมรุ เป็นศูนย์กลางของโลกที่
เป็นโลกในจินตนาการ ความเชื่อนี้ได้ก าหนดบทบาทหน้าที่ของมนุษย์ว่า ตนมีสิทธิ์ หน้าที่ และ
จะต้องมีท่าทีปฏิบัติกับสิ่งรอบตัวอย่างไร ทั้งธรรมชาติ สิ่งมีชีวิต บุคคลสัตว์ เพราะโลกที่เป็น
ศูนย์กลาง คือเขาพระสุเมรุ จ าลองด้วยการใช้เจดีย์เป็นตัวแทน ยึดถือเป็นโลกอันศักดิ์สิทธิ์ 
 จากแนวคิดศูนย์กลางจักรวาลแล้ว ส่งผลต่อแนวคิดการสร้างเมืองให้เป็นศูนย์กลางโดย
การน าวัดเป็นศูนย์กลาง เมืองเชียงแสนจะปรากฏคือวัดพระธาตุเจดีย์หลวง แนวคิดการสร้าง
มหาธาตุกลางเมืองเป็นประเพณีที่ได้รับจากฝ่ายพระพุทธศาสนาเถรวาทที่ปรากฏกในประเทศ
ไทยตั้งแต่สมัยทวาราวดี การสร้างพระมหาธาตุเจดีย์ขึ้นเป็นหลักหรือเป็นศูนย์กลางของเมือง 
เพ่ือให้เป็นหลักของบ้านเมือง คติของการสร้างวัดส าคัญขึ้นเป็นศูนย์กลางเมืองเรียกอีกอย่างว่า 
“วัดมหาธาตุ”  
 การตีความองค์ประกอบส าคัญของวัด คือเจดีย์ เทียบได้กับเขาพระสุเมรุ จะพบว่า 
แนวคิดพระพุทธเจ้าในฐานะเหนือพระอินทร์ ในพระพุทธศาสนาได้กล่าวถึงพระอินทร์ในคัมภีร์
ทั้งในพระไตรปิฎกและอรรถกถา พระอินทร์จะมีปรากฏด้วยค าว่า “ท้าวสักกะ” “ท้าวสักกะ
เทวราช” “พระอินทร์” ในพระไตรปิฎกและอรรถกถาได้ยกฐานะของพระพุทธเจ้าอยู่เหนือพระ
อินทร์ กับแนวคิดพระพุทธเจ้าในฐานะอยู่ เหนือจตุโลกบาล หรือมหาราชทั้ง 4 หรือ            



2454 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.5 (July 2019) 

ท้าวจาตุมหาราช มีที่อยู่สวรรค์ชั้นจาตุมหาราช กล่าวได้ว่าอยู่ใกล้ชิดกับมนุษย์มากที่สุด มี
หน้าที่ดูแลรักษาโลกทั้ง 4 ทิศ ท้าว จตุโลกบาลก็ได้ประกาศยอมตนเป็นพุทธสาวกและพร้อมจะ
ปกป้องพระพุทธศาสนา 
 ในส่วนสัญญะ พบว่า ตอนล่างหรือฐาน สัญญะที่ปรากฏในส่วนนี้ ฐานสี่เหลี่ยมชั้น
ล่างสุด หมายถึง พ้ืนฐานแห่งการใช้สติพิจารณาถึงสิ่งที่ท าให้เกิดกิเลส หรือสันติปัฏฐาน 4 ใน
ฐานพระธาตุเจดีย์แบบสี่เหลี่ยมชั้นที่ 2 สื่อถึงหลักธรรม อิทธิบาท 4 และในส่วนฐานสี่เหลี่ยม
ชั้นบน หมายถึง อินทรีย์ 5 หรือพละ 5 ตอนกลางหรือองค์เรือนธาตุ ในเรือนพระธาตุเจดีย์แบบ
แปดเหลี่ยม สื่อถึง มรรค 4 ผล 4 สัญญะที่ปรากฏในเรือนพระธาตุเจดีย์ทรงปราสาท สื่อถึงเป็น
ผู้สมบูรณ์ ด้วยศีล สมบูรณ์ด้วยอิทธิบาท 4 ฌาน 4 พรหมวิหาร 4 เจโตวิมุติ ปัญญาวิมุติ 
ตอนบนหรือยอด สัญญะที่ปรากฏในยอดพระธาตุเจดีย์สื่อถึง การอยู่ เหนือภพภูมิของ
พระพุทธเจ้า ในทางพระพุทธศาสนา คือ การบรรลุสัมมาสัมโพธิญาณของพระพุทธเจ้า (การพ้น
จากทุกข์ทั้งปวง) และการบรรลุเป็นพระอรหันตสาวกของพระพุทธเจ้า และพระองค์ยัง
ประกอบด้วย อิทธิฤทธิ์ 3 พุทธคุณ 9 ประการ และพระอรหันตสาวกของพระพุทธเจ้า เป็นผู้
ประกอบด้วย อภิญญา 5 สมาบัติ 8 ปลายยอดเจดีย์ทรงประสาท 5 ยอด ยอดใหญ่อยู่ตรงกลาง
อันหมายถึง นิพพาน ส่วนยอดเจดีย์ทั้ง 4 หมายถึง อริยสัจ 4 หรือ มรรค 4 ผล 4 นอกจากนี้ 
ยังมีประติมากรรมและลวดลายประดับบนพระเจดีย์ มีส่วนประกอบด้วย พระพุทธรูปประทับ
ยืนบนฐานบัวปางเปิดโลก, เทวดา, ครุฑ, สิงห์, และหน้ากาลหรือเกียรติมุข แต่ละอย่างจะแฝง
คติธรรมไว้อย่างมีความหมาย เป็นปริศนาธรรม ให้พุทธศาสนิกชนรุ่นหลังน าไปวิเคราะห์ตีความ
ได้เป็นอย่างด ี
 

อภิปรายผล  
 จากการศึกษาวิจัยเรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์แนวคิดทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในเจดีย์
เมืองเชียงแสน” พบว่า ในส่วนของประวัติเจดีย์เมืองเชียงแสนแต่ละพ้ืนที่นั้น ปรากฏมีแนวคิด
ทางพระพุทธศาสนา กล่าวคือ แนวคิดพุทธจักรวาลวิทยา แนวคิดการบูชาในพระพุทธศาสนา
เกี่ยวกับเจดีย์ พร้อมทั้งแนวคิดเกี่ยวสัญญะที่ปรากฏในเจดีย์ ผู้ศึกษาก็ได้เลือกท าการสัมภาษณ์
เชิงลึกกับบุคคลในพ้ืนที่ที่เชื่อว่าจะเป็นผู้ที่สามารถอธิบาย หรือมีความน่าเชื่อถือในการที่จะเป็น
ผู้ที่จะถ่ายทอดถึงประวัติ ความคิดความเชื่อต่าง ๆ ในฐานะเป็นตัวแทนของชาวพุทธในพ้ืนที่ 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม 2562) | 2455 

นั้น ๆ ได้เป็นอย่างดี เช่น การสัมภาษณ์เจ้าอาวาสหรือตัวแทนเจ้าอาวาสในวัดมีพระจ าพรรษา
จ านวน 4 วัด นักประวัติศาสตร์ท้องถิ่น ผู้มีความรู้ด้านพุทธศิลป์-พุทธศาสตร์ หรือแม้แต่ผู้ที่เคย
ท างานในส่วนที่เกี่ยวข้องกับการส ารวจและรวบรวมข้อมูลในพ้ืนที่ในเรื่องต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับ
เจดีย์เป็นต้น ส่วนในเรื่องของประเพณีพิธีกรรมการบูชาพระธาตุนั้นผู้ศึกษาก็ได้เข้าร่วม
สังเกตการณ์ สัมภาษณ์ในแต่ละพ้ืนที่ด้วยตนเอง พร้อมทั้งได้บันทึกและจดรายละเอียดต่าง  ๆ 
รวมถึงสอบถามผู้รู้ เพ่ือให้เกิดความสมบูรณ์ ทั้งในส่วนของเจดีย์วัดพระธาตุเจดีย์หลวง         
วัดพระธาตุจอมกิตติ วัดพระบวช วัดพระธาตุสองพ่ีน้อง วัดผ้าขาวป้าน วัดปราสาทคุ้ม         
วัดป่าสัก วดัอาทิตย์ต้นแก้ว เจดีย์ทั้ง 8 แห่งนี้ แบ่งออกเป็นวัดร้าง 4 แห่ง ได้แก่ วัดปราสาทคุ้ม          
วัดพระบวช วัดป่าสัก วัดอาทิตย์ต้นแก้ว และวัดที่มีภิกษุจ าพรรษา 4 แห่ง ได้แก่ วัดพระธาตุ
เจดีย์หลวง วัดพระธาตุจอมกิตติ วัดผ้าขาวป้าน และวัดพระธาตุสองพ่ีน้อง  น่าสนใจอย่างยิ่ง
เกี่ยวกับวัดที่มีภิกษุจ าพรรษา การขับเขื่อนอย่างมีนัยยะส าคัญภายในวัดมีอย่างต่อเนื่อง 
กิจกรรมไม่ว่า ประเพณีขึ้นพระธาตุ ประเพณีสรงน้ าพระธาตุ พิธีสวดมนต์รอบพระธาตุ 
กิจกรรมห่มผ้าพระธาตุ ซึ่งกิจกรรมเหล่านี้ถือเป็นการบูชาพระธาตุ ที่เชื่อว่ามีความศักดิ์สิทธิ์ ให้
ความสงบสุขร่มเย็นต่อผู้ศรัทธาเคารพเลื่อมใส ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของพระครูธีรสุตพจน์ 
(สง่า ไชยวงค์) พบว่า ความศรัทธาในพระพุทธศาสนาที่มีอิทธิพลต่อสร้างงานพุทธศิลปกรรม 
เพราะเป็นการแสดงถึงความเชื่อเกี่ยวกับพระพุทธศาสนาที่แฝงอยู่ ด้วยการหลอมรวมกับความ
เชื่อดั่งเดิมของท้องถิ่น ก่อให้เกิดเป็นอัตตลักษณ์ศรัทธาเฉพาะถิ่น มั่นคงในภูมิปัญญาดั่งเดิม
ส่งเสริมศรัทธาภูมิปัญญาใหม่ สร้างงานพุทธศิลปกรรมให้เป็นสื่อผสาน น าจิตวิญญาณเข้าถึง
พระรัตนตรัยด้วยการไหว้พระธาตุประจ าปีเกิด จนกว่าจะเข้าถึงพระนิพพานและอัตตลักษณ์
ศรัทธานี้เองส่งผลให้เกิดการสร้างงานพุทธศิลป์ขึ้นมากมาย กลายเป็นต้นน้ าสายธารแห่ง
สติปัญญาสร้างความชุ่มเย็นให้กับผู้คน ทั้งก่อเกิดวัฒนธรรมที่งดงามหลากหลาย (พระครูธีรสุต
พจน์ (สง่า ไชยวงค์), 2557) ตรงกันข้ามกับวัดร้างทั้ง 4 แห่ง เจดีย์แม้จะมีการซ่อมแซมอยู่บ้าง 
มีการใช้เป็นแหล่งท่องเที่ยว หรือแม้จัดกิจกรรมต่าง ๆ แต่กระนั้น “เจดีย์” ก็ไม่สามารถสื่อให้
เข้าถึงแก่นแท้และความส าคัญของเจดีย์ได้เลย เพราะความหมายที่แท้จริงของเจดีย์ ได้ถูก
แปรเปลี่ยนไปในเชิงทุนพาณิชย์ ซึ่งสอดคล้องกับการศึกษาของพระมหาบุญน า ปรกฺกโม (คน
หมั่น) พบว่า เจดีย์มีความส าคัญต่อชาวพุทธหลายประการ เป็นองค์ประกอบและเอกลักษณ์
ทางพระพุทธศาสนา เป็นที่พ่ึงทางใจ เป็นศูนย์รวมน้ าใจของคนในชุมชนท้องถิ่นนั้น  ๆ เป็น



2456 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.5 (July 2019) 

เครื่องมือขัดเกลาทางสังคมส่งเสริมให้มีการปฏิบัติธรรม เป็นสิ่งที่สืบทอดอายุพระพุทธศาสนา
และเป็นเครื่องเชื่อมประชาชนในภูมิเป็นหนึ่งเดียวกัน อย่างไรก็ตามการบูชาเจดีย์ได้ก่อให้เกิด
ผลเสียต่อพระพุทธศาสนา เพราะจุดมุ่งหมายของการบูชาได้แปรเปลี่ยนไป ซึ่งไม่สอดคล้องกับ
การบูชาที่ถูกต้องตามหลักพระพุทธศาสนา (พระมหาบุญน า ปรกฺกโม (คนหมั่น), 2560) จาก
การศึกษายังพบอีกว่า ชาวเชียงแสนมีคติความศรัทธาและหลักปฏิบัติต่อพุทธสถานเป็นอย่าง
มาก โดยเฉพาะเจดีย์ ด้วยเชื่อว่าการสร้างเจดีย์หรือพระธาตุเป็นการน าพระบรมสารีริกธาตุของ
พระพุทธเจ้าบรรจุไว้กราบสักการะบูชา ซึ่งมีคติเชื่อว่าเจดีย์นั้นเปรียบเป็นสถานที่ที่พระพุทธเจ้า
ใช้ประทับอยู่ มีงานวิจัยของพระครูวิมลศิลปะกิจ พบว่า ชาวเชียงแสนนิยมสร้างเจดีย์ เพราะ
เจดีย์นั้นเปรียบดังพระพุทธเจ้าใช้ประทับอยู่ ส่วนพระวิหารนั้นเปรียบได้กับเป็นที่รับรองผู้มา
เข้าเฝ้าเพ่ือฟังธรรม ซึ่งจัดสร้างไว้ด้านหน้าที่ประทับของพระองค์เพ่ือความสะดวก  นอกจากนี้
ยังเชื่อว่า การสร้างเจดีย์จะท าให้มีอายุยืน มีความสุขร่วมเย็น และเป็นการรักษาอนุรักษ์ สืบ
สานศิลปะไว้อีกด้วย เช่น การสร้างเจดีย์วัดป่าสัก ถือเป็นเจดีย์ที่มีความสวยงามที่สุดองค์หนึ่ง
ในศิลปะล้านนา (พระครูวิมลศิลปะกิจ, 2561) 
  
สรุป 
 งานวิจัย“ศึกษาวิเคราะห์แนวคิดทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในเจดีย์เมืองเชียงแสน” 
ได้ศึกษาแนวคิดพุทธศิลปะสมัยเชียงแสน ซึ่งมีรูปแบบศิลปะเป็นของตัวเอง กล่าวคือมีความ
เรียบง่าย สวยงาม และมีความสงบ ความสัมพันธ์ระหว่างพระพุทธศาสนากับศิลปะ ถูก
ถ่ายทอดออกมาเป็นรูปธรรมที่เห็นปรากฏชัดเจน โดยผ่านงานทั้งในด้านสถาปัตยกรรม คือ 
เจดีย์ และในด้านประติมากรรมเชียงแสน โดยเฉพาะพระพุทธรูปสิงห์หนึ่ง มีเอกลักษณะ
พระพุทธรูปขัดนั่งสมาธิเพชร กล่าวถึงการสร้างเจดีย์เมืองเชียงแสนมีรูปแบบ 2 แบบด้วยกันคือ 
รูปแทบบทรงปราสาท และรูปแบบทรงระฆัง แนวคิดทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในเจดีย์
เมืองเชียงแสน คตินิยมการสร้างวัดในเมืองเชียงแสน เพราะการสร้างวัดนี้เป็นพ้ืนฐานส าคัญต่อ
การสร้างเจดีย์ เพราะในวัดจะมีการวางแผนผัง ก าหนดขอบเขตให้มีเขตพุทธาวาส และยังได้
ก าหนดให้มีเจดีย์เป็นองค์ประธานของวัด คติการสร้างเจดีย์เมืองเชียงแสนจะนิยมสร้างเจดีย์
พร้อมกับทานข้าเจดีย์(คนเฝ้ารักษาเจดีย์)ไปด้วย อาศัยความศรัทธาและการบูชาเจดีย์ของเมือง
เชียงแสนจึงเป็นฐานคิดในการสร้างเจดีย์ เพราะการสร้างเจดีย์ย่อมมีนัยยะเพ่ือการอุทิศให้กับ



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม 2562) | 2457 

พระพุทธศาสนาเป็นอย่างดี อีกประการหนึ่ง ความส าคัญของการสร้างเจดีย์ตามคติจักรวาลนั้น
ปรากฏว่า เจดีย์คือเขาพระสุเมรุเป็นศูนย์กลางของโลกในจินตนาการ มีบทบาทก าหนดหน้าที่
ของมนุษย์ให้ปฏิบัติกับสิ่งรอบตัวอย่างมีเมตตาธรรม จากแนวคิดศูนย์กลางจักรวาลนี้ส่งผลต่อ
แนวคิดการสร้างเมืองให้เป็นศูนย์กลาง “วัดมหาธาตุ” คือการสร้างพระมหาธาตุเจดีย์ขึ้น เพ่ือ
เป็นศูนย์กลางของเมือง เมืองเชียงแสนจะปรากฏคือวัดพระธาตุเจดีย์หลวง 
 

ข้อเสนอแนะ  
 1. ข้อเสนอแนะจากผลการวิจัย 

1.1 จากผลการวิจัย ควรมีการส่งเสริมหน่วยงานที่เกี่ยวข้องกับการดูแลวัดต่าง ๆ 
ในเมืองเชียงแสน ซึ่งส่วนใหญ่เป็นวัดร้าง ให้เป็นแหล่งท่องเที่ยวเชิงอนุรักษ์ 

1.2 จากผลการวิจัย ควรมีการส่งเสริมหน่วยงานที่เกี่ยวข้องมีองค์ความรู้ด้านเจดีย์
เมืองเชียงแสน กล่าวคือแนวคิดทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในเจดีย์เมืองเชียงแสน 
 2. ข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัยครั้งต่อไป 

2.1 ควรท าการศึกษาแนวทางการอนุรักษ์เจดีย์เชียงแสน โดยการปลุกจิตส านึกให้
คนในท้องถิ่นตระหนักถึงคุณค่าแก่นสาระและความส าคัญของเจดีย์ ส่งเสริมสนับสนุนการจัด
กิจกรรมต่าง ๆ สร้างจิตส านึกของความเป็นคนท้องถิ่นนั้น ๆ ที่จะต้องร่วมกันอนุรักษ์เจดีย์อัน
เป็นภูมิปัญญาและเอกลักษณ์ของเชียงแสน 

2.2 ควรท าการศึกษาถึงปัญหาที่เกี่ยวกับการสร้างเจดีย์ โดยเป็นการศึกษาใน
ภาพรวมจากข้อมูลที่เกิดขึ้นในประเทศไทย เพราะในปัจจุบันนี้ สังคมไทยนิยมการสร้างเจดีย์
โดยมีความเชื่อที่หลากหลาย อีกท้ังการตีความหมายองค์ประกอบแต่ละส่วนมีความแตกต่างกัน
อย่างมาก อีกประการหนึ่ง พุทธพาณิชย์เริ่มเข้ามามีบทบาทอย่างมากต่อสังคมไทย การสร้าง
เจดีย์คตินิยมในอดีตมุ่งเพ่ือด ารงรักษาพระพุทธศาสนาไว้ แต่ปัจจุบัน ผู้สร้างหรือศรัทธาในการ
ก่อสร้างต่างมีคตินิยมมุ่งไปเพ่ือลาภ ยศ สรรเสริญ เช่น การยกยอดเจดีย์หมายถึงการได้รับยก
ย่องสรรเสริญ มีความเป็นยอดคน เพราะอยู่เหนือสุดของเจดีย์ นี้คืออันเกิดจากความเชื่อ
เกี่ยวกับเจดีย์ที่ผิดแปลกไปจากอดีตอย่างสิ้นเชิง การศึกษานี้จะท าให้ เห็นถึงปัญหาที่เกิดขึ้น
จริงเกี่ยวกับเรื่องดังกล่าวในสังคมไทยหรือในชุมชนพ้ืนที่ อันจะน าไปสู่การบูรณาการหลักการ



2458 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.5 (July 2019) 

ทางพุทธศาสนาเพ่ือใช้ในการแก้ไขและส่งเสริมให้เกิดแนวทางปฏิบัติที่เหมาะสมในการสร้าง
เจดีย์ของชาวพุทธในสังคมหรือในพ้ืนที่นั้น ๆ ได้ดียิ่งขึ้น 
 

เอกสารอ้างอิง 
จีรพันธ์ สมประสงค์. (2524). ประวัติศิลปะ. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์โอเดียนสโตร์. 
พระครูธีรสุตพจน์ (สง่า ไชยวงค์). (2557). วิเคราะห์ศรัทธาในพระพุทธศาสนาที่มีอิทธิพลต่อ

การสร้างงานพุทธศิลปกรรมในล้านนา. ใน ดุษฏีนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฏีบัณฑิต สาขา
พระพุทธศาสนา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระครูวิมลศิลปะกิจ. (2561). ศึกษาวิเคราะห์คติธรรม ความเชื่อและหลักปฏิบัติตามที่ปรากฏ
ในประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาในจังหวัดเชียงราย. ใน รายงานวิจัย สถาบันวิจัยพุทธ
ศาสตร์. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาบุญน า ปรกฺกโม (คนหมั่น). (2560). การศึกษาวิเคราะห์ความเชื่อและการบูชาพระ
ธาตุของชาวพุทธในล้านช้าง. ใน ดุษฏีนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฏีบัณฑิต สาขา
พระพุทธศาสนา. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระวาจิตสรเถระ. (2511). พระคัมภีร์ถูปวงศ์ ต านานว่าด้วยการสร้างพระสถูปเจดีย์. ใน 
(เอกสารอัดส าเนา) พิมพ์อนุสรณ์งานพระราชทานเพลิงศพ นางอนุ ทองไข่มุก .  

มหาจุฬาลงรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย 2539. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ศักดิ์ชัย สายสิงห์. (2556). ศิลปะล้านนา. กรุงเทพมหานคร: มติชน. 
 

 
 
 


