
แนวทางการประยุกต์ใช้หลักความกตัญญูกตเวทีในสังคมไทยปัจจุบัน* 
THE APPLICATION GUIDELINE OF GRATEFULNESS  

IN THE PRESENT THAI SOCIETY 
 

พระสมพล ถาวโร (ทองรุช) 
Phra Sompon Thãvaro (Thongrut) 

พระครูโกศลอรรถกิจ 
Phrakrukosolattakit 

พระครูโฆสิตวัฒนานุกูล 
Phrakhrukositwattananukul 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครศรีธรรมราช 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nakhon Si Thammarat Campus, Thailand 

สวัสดิ์ อโณทัย 
Sawat Anothai 

มหาวิทยาลัยเซนต์จอห์น 
Saint John’s University, Thailand 

E-mail: sompon090910@gmail.com 

 

บทคัดย่อ 
 การศึกษาวิจัยเรื ่อง แนวทางการประยุกต์ใช้หลักความกตัญญูกตเวทีในสังคมไทย
ปัจจุบัน มีวัตถุประสงค์ ดังนี้ 1) เพื่อศึกษาสภาพปัญหาของสังคมไทยปัจจุบัน 2) เพื่อศึกษา
หลักความกตัญญูกตเวทีตามแนวที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา และ 3) เพื่อศึกษาแนว
ทางการประยุกต์ใช้หลักความกตัญญูกตเวทีในสังคมไทยปัจจุบัน ดำเนินการศึกษาโดยวิธีการ
ว ิจ ัยเช ิงค ุณภาพ (Qualitative Research) เน ้นการว ิ เคราะห ์ เอกสาร (Documentary 
Research) นำเสนอข้อมูลแบบเชิงพรรณนา 
 ผลการวิจัยพบว่า 
 1. สภาพปัญหาของสังคมไทยในปัจจุบัน สังคมไทยเป็นสังคมที่มีพุทธศาสนาเป็นเครื่อง
ยึดเหนี่ยวจิตใจ ดำเนินชีวิตไปตามแนวคำสอนของพุทธศาสนา สังคมไทยจึงเป็นสังคมที่ชาวโลก

 
* Received 4 June 2019; Revised 4 August 2019; Accepted 15 August 2019 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 6 (สิงหาคม 2562) | 2701 

ต่างยกย่องว่า เป็นสังคมที่น่าอาศัย มีน้ำใจงดงาม หน้าตายิ้มแย้มแจ่มใส แต่ปัจจุบันนี้ สภาพ
ความเป็นสยามเมืองยิ้ม เริ ่มจะจืดจางลงบ้าง อาศัยเหตุปัจจัยหลายประการ ทั้งเศรษฐกิจ 
การเมือง หรืออุปนิสัยใจคอของผู้คน  เริ่มห่างเหินไปนอกเส้นทางของพุทธศาสนา การดำเนิน
ชีวิตขาดเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ จนกลายเป็นปัญหาของสังคมไทย 
 2. หลักความกตัญญูกตเวทีตามแนวที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา สังคมไทยยก
ย่องบุคคลที่มีความกตัญญูกตเวที เป็นคุณธรรมข้อหนึ่ง ที่สามารถวัดความเป็นคนดีของบุคคล
ได้ เพราะเป็นรูปแบบของความประพฤติที่ดีงาม ความกตัญญูนี้เป็นพื้นฐานของคนดี เมื่อคนดีมี
ความกตัญญูเป็นพื้นฐานแล้ว คุณความดีทั้งหลายก็ไหลไปรวมอยู่ที่คนดีนั้น 
 3. แนวทางการประยุกต์ใช้หลักความกตัญญูกตเวทีในสังคมไทยปัจจุบัน สังคมไทยควร
ปฏิบัติตามคำสอนของพระพุทธเจ้าให้มาก คนไทยควรตอบแทนหรือแสดงความกตัญญูกตเวที
ต่อพระพุทธเจ้าด้วยการประพฤติดี ตั้งกาย วาจา ใจ ให้อยู่ในกรอบแห่งศีลธรรม จริยธรรมอันดี
งาม ไม่ทำให้ตนเองและผู้อื่นเดือดร้อน พระพุทธองค์ทรงหวังให้สัตว์โลกมีเมตตาต่อกันตั้งตน
เป็นคนดี 
คำสำคัญ: การประยุกต์ใช้, ความกตัญญูกตเวท,ี สังคมไทย 
 

Abstract 
 The study entitled 'The Guideline for the Application of Gratefulness in 
the Present Thai Society' aimed 1) to study the current problems of Thai society, 
2 )  to study the principles of gratitude in line with the Buddhist scriptures. The 
study was conducted by the qualitative research methodology, focusing on 
documentary research with the presentation of descriptive data.  
 The findings were as follows: 
 1. The Current problems of Thai society Thai society is a society with 
Buddhism as an anchor for the mind. Live according to the teachings of Buddhism 
Thai society is therefore a society that the world has praised A society that is 
pleasant, generous, beautiful, smiling face but now the status of Siam City is 
smiling. Began to fade somewhat Relying on many factors such as economy, 



2702 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.6 (August 2019) 

politics or people's habits Began to distance himself from the path of Buddhism 
Life is lacking in the mind. Until becoming a problem for Thai society. 
 2. The Gratitude principles along the lines that appear in the Buddhist 
scriptures. The researchers found that Thai society praised those who are grateful. 
Is one virtue That can measure the goodness of a person Because it is a form of 
good behavior This gratitude is the basis of good people. When good people are 
grateful as a foundation All good virtue flows to include those good people. 
 3. The Guidelines for the application of gratitude in the present Thai 
society. Thai society should follow the teachings of the Lord Buddha very much. 
Thai people should repay or show gratitude to the Lord Buddha for good 
behavior, physically, verbally and mentally in a moral framework. Good ethics 
Not causing trouble for oneself and others The Lord Buddha hoped that the 
animals of the world would be kind to one another, to establish oneself as good 
people. 
Keywords: The application, Gratefulness, Thai Society 
 

บทนำ 
 สภาพปัญหาการแสดงออกถึงความกตัญญูกตเวทีในสังคมไทยปัจจุบ ัน พบว่า
สภาพแวดล้อมของปัญหามีหลายส่วนเกี่ยวเนื่องกันอยู่ สัมพันธภาพระหว่างบ้าน วัด และ
โรงเรียนความเกื้อกูลช่วยเหลือระหว่างกันขาดหายไป การที่คนเราเติบโตขึ้นมาโดยไม่รู้ว่าอะไร 
คือ จริยธรรม ศีลธรรม หรือกรอบการประพฤติตามแนวปฏิบัติในทางพระพุทธศาสนา ความ
เสื่อมทางด้านความประพฤติศีลธรรมและคุณธรรม ที่เกิดขึ้นกับคนไทยนั้น มีจำนวนไม่น้อยที่ได้
เหินห่างจากคำสอนของพระพุทธศาสนา ซึ่งเป็นหลักที่พ่ึงและท่ียึดเหนี่ยวทางจิตใจ ส่วนมากไม่
เห็นประโยชน์ของธรรมะแต่เห็นเป็นเรื่องน่าเบื่อหน่าย คุณค่าความสำคัญทางศาสนา เช่น การ
ทำบุญ เป็นสิ่งที่คนไทยให้ความสำคัญในระดับปานกลาง ปัญหาการแสดงความกตัญญูกตเวที
ของคนในสังคมไทยปัจจุบัน (พระอัครวินท์ อภิชาโต (หิรัณยาภาพงศ์), 2559) 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 6 (สิงหาคม 2562) | 2703 

 การดำเนินชีวิตของคนไทย ได้ผูกพันกับพระพุทธศาสนาอย่างแน่นแคว้น คนไทยมี
ความเลื่อมใสในหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนา ทั้งได้นำมาประพฤติปฏิบัติในชีวิตประจำวัน 
สังคมไทยในปัจจุบันกำลังเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว ทั้งในทางวัตถุและจิตใจ แนวโน้มมีทั้งดีขึ้น
และเลวลง มูลเหตุของการเปลี่ยนแปลงของคนไทย คือ การพึ่งเทคโนโลยีมากกว่าจิตใจ  อัน
ก่อให้เกิดความต้องการใหม่ ๆ รวมทั้งการไหลบ่าของวัฒนธรรมต่างชาติ ทำให้คนไทยมีค่านิยม
ทางด้านวัตถุมากขึ้น ดิ้นรนแสวงหาวัตถุมาเสพบริโภคยึดถือในเรื่อง กิน กาม เกียรติ มีจิตใจ
ถอยห่างจากหลักคำสอนทางศาสนามากขึ้นเรื่อย ๆ ความรัก ความเคารพ ความกตัญญูต่อผู้มี
พระคุณ ได้ลดน้อยถอยลง สังคมจึงเกิดปัญหา เกิดช่องว่างระหว่างบิดามารดากับบุตร           
ครูอาจารย์กับศิษย์ ดังนั้น จึงมองไม่เห็นคุณค่าความสำคัญและความจำเป็นที่จะต้องตอบแทน
พระคุณ หรือมีความเคารพนับถือเชื่อฟัง ความเห็นความเข้าใจเช่นนี้ เป็นความเห็นที่เป็น
อันตรายอย่างยิ่ง เป็นที่มาของความลบหลู่คุณท่าน การตีตนเสมอท่าน และความอกตัญญูต่อผู้
มีพระคุณ สถาบัน และสถานที่ เป็นต้น ซึ่งเป็นผลเสียแก่ตนเองและสังคม ดังคำกล่าวที่ว่า 
“ผู้ใดไม่รู ้จักคุณความดีและประโยชน์ที่ผู ้อื ่นกระทำไว้ก่อน ผู้นั ้นเมื่อกิจการงานเกิดขึ้นใน
ภายหลังย่อมหาผู้ช่วยเหลือไม่ได้” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 ความกตัญญูกตเวที คือ คุณธรรมที่สำคัญยิ่งในสังคม เป็นหลักธรรมเชื่อมสัมพันธ์คนใน
สังคมให้เกิดความสำนึกในพระคุณและตอบแทนพระคุณซึ่งกันและกัน อันเป็นคุณธรรมสำคัญที่
ช่วยค้ำจุนสังคมให้มีความมั่นคงและสันติสุข พระพุทธเจ้าได้ตรัสถึงความสำคัญของความ
กตัญญูกตเวทีไว้มากมาย ดังเช่น ในพระสุตตันตปิฎก ความว่า “ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย บุคคลผู้
ประกอบด้วยคุณธรรม 4 ประการ เหมือนถูกเชิญมาประดิษฐานไว้ในสวรรค์ ธรรม 4 ประการ
นั้นเป็นไฉน คือ 1) กายสุจริต 2) วจีสุจริต 3) มโนสุจริต 4) ความเป็นคนกตัญญูกตเวที ดูก่อน
ภิกษุทั้งหลาย บุคคลผู้ประกอบด้วยคุณธรรม 4 ประการนี้แล เหมือนถูกเชิญมาประดิษฐานไว้
ในสวรรค์” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)นอกจากนี้ ในมงคลสูตรก็ตรัสไว้ว่า “ความ
กตัญญูเป็นอุดมมงคลอย่างยิ่ง” และมีพุทธศาสนสุภาษิต กล่าวยกย่องสรรเสริญผู้มีความกตัญญู
กตเวทีว่า “นิมิตฺตํ สาธุรูปานํ กตญฺญูกตเวทิตา” แปลว่า บุคคลที่มีความกตัญญูรู้อุปการะที่ท่าน
ทำแล้วตอบแทนพระคุณท่าน ท่านกล่าวว่าเป็นคนดี (ธรรมสภา, 2540) 
 อย่างไรก็ตาม เกี่ยวกับความกตัญญูกตเวทีนี้ คนในสังคมปัจจุบันยังมีความเข้าใจ
ความหมายหรือขอบข่ายของความกตัญญูกตเวที คลาดเคลื่อนเปลี่ยนไป โดยมุ่งเน้นที่การตอบ



2704 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.6 (August 2019) 

แทนบุญคุณ กับคนที่ทำอุปการะต่อตน แต่ไม่ได้เข้าใจในความหมายของความกตัญญูกตเวทีใน
ทัศนะของพระพุทธศาสนาอย่างแท้จริง จึงมีบางคนหลงทำทุจริตผิดศีลธรรม เพ่ือตอบแทนคุณ 
เช่น ทำอาชีพทุจริตเลี้ยงมารดาบิดา เพื่อเป็นการตอบแทนท่านด้วยอ้างว่า เพื่อแสดงความ
กตัญญูกตเวที เป็นเหตุให้สังคมสับสนในบทบาทหน้าที่ของผู้มีอุปการคุณและผู้กตัญญูกตเวที 
และคนในสังคมยังละเลยคุณธรรมข้อนี้ ลูกหลานทิ้งพ่อ แม่ ปู่ ย่า ตา ยาย ศิษย์ไม่เคารพครู คน
ในสังคมเบียดเบียนกันเพราะไม่ระลึกถึงคุณค่าและความดีของผู้อื่น ประชาชนไม่เห็นคุณของ
แผ่นดินทำให้เกิดปัญหาสังคม เช่น ครอบครัวแตกแยก การฉ้อโกง การทำลายสาธารณะสมบัติ 
 ผู้วิจัยเห็นความสำคัญของหลักความกตัญญูกตเวทีและหลักพุทธธรรมที่ส่งเสริมความ
กตัญญูกตเวที ดังนั้น จึงมีความจำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องศึกษาให้เข้าใจในความกตัญญูกตเวทีใน
ค ัมภ ีร ์พระพุทธศาสนา หล ักพ ุทธธรรมที ่ส ่งเสร ิมความกต ัญญูกตเวท ีตามแนวทาง
พระพุทธศาสนา ต่อบุคคลในสังคมไทย ได้เพื่อที่จะให้เป็นแบบอย่างต่อคนรุ่นหลัง อันเป็นเหตุ
ทำให้ประเทศชาติมีความเจริญรุ่งเรือง และพัฒนาต่อไป 
 วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษาสภาพปัญหาของสังคมไทยปัจจุบัน 
 2. เพ่ือศึกษาหลักความกตัญญูกตเวทีตามแนวที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 
 3. เพ่ือศึกษาแนวทางการประยุกต์ใช้หลักความกตัญญูกตเวทีในสังคมไทยปัจจุบัน 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Reseach) เน้นการวิเคราะห์
เอกสาร โดยการศึกษาเอกสาร (Documentary Research) โดยมีดำลับขั้นตอน ดังนี้ 
 1. การเก็บรวบรวมข้อมูล 
 ข้อมูลจากเอกสารขั ้นปฐมภูมิ (Primary Source) คือ คัมภีร์พระไตร ปิฎก ฉบับ
ภาษาไทยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 และข้อมูลทุติยภูมิ (Secondary Source) 
คือ หนังสือ เอกสาร วารสาร วิทยานิพนธ์ บทความ และงานวิชาการอื่น  ๆ ที่เกี่ยวข้องกับ
งานวิจัย รวมถึงข้อมูลอิเล็กทรอนิกส์ที่เชื่อถือได้ 
 2. ขั้นวิเคราะห์ข้อมูล 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 6 (สิงหาคม 2562) | 2705 

2.1 เรียบเรียงข้อมูล โดยการจัดหมวดหมู่ของข้อมูลที่เกี่ยวข้องกัน ทั้งในส่วนข้อมูล
ที่ได้จากเอกสารต่าง ๆ  

2.2 วิเคราะห์ข้อมูลที่ได้มาท้ังหมด ตามวัตถุประสงค์ของการวิจัยที่ตั้งไว้ 
2.3 สรุปผลการวิจัย อภิปรายผล และข้อเสนอแนะ 
2.4 เรียบเรียงเป็นเล่มวิทยานิพนธ์ แล้วนำเสนอผลการวิจัย 

 

ผลการวิจัย 
 1. สภาพปัญหาของสังคมไทยในปัจจุบัน ผู้วิจัยพบว่า สังคมไทยเป็นสังคมที่มีพุทธ
ศาสนาเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ ดำเนินชีวิตไปตามแนวคำสอนของพุทธศาสนา สังคมไทยจึง
เป็นสังคมที่ชาวโลกต่างยกย่องว่า เป็นสังคมที่น่าอาศัย มีน้ำใจงดงาม หน้าตายิ้มแย้มแจ่มใส แต่
ปัจจุบันนี้ สภาพความเป็นสยามเมืองยิ้ม เริ่มจะจืดจางลงบ้าง อาศัยเหตุปัจจัยหลายประการ 
ทั้งเศรษฐกิจ การเมือง หรืออุปนิสัยใจคอของผู้คน (พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ), 
2536) เริ่มห่างเหินไปนอกเส้นทางของพุทธศาสนา การดำเนินชีวิตขาดเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ 
จนกลายเป็นปัญหาของสังคมไทย ความกตัญญู จัดเป็นคุณธรรมสำคัญ ที่ขาดหายไปจาก
สังคมไทย ซึ่งในอดีตนั้น ความกตัญญูแทรกอยู่ในขนบธรรมเนียมประเพณีไทยจนกลายเป็น
เอกลักษณ์ของสังคม ดังนั ้น หากบุคคลทุกฝ่ายได้ศึกษาและรู ้คุณค่าของความกตัญญู                
รู้ประโยชน์ที่จะได้รับ จนสามารถนำหลักการเหล่านั้นมาประยุกต์ใช้ในสังคม ย่อมจะมีส่วนช่วย
แก้ปัญหาสังคม อันจะส่งผลให้สังคมมีความเจริญก้าวหน้าและผาสุกมั่นคงสืบต่อไป เมื่อสังคม
ขาดความกตัญญู มีแต่ก่อให้เกิดความทุกข์ ความเดือดร้อน มีแต่ความเสื่อม หาความเจริญได้
ยากเป็นอย่างยิ่ง (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2550) เหมือนกับการอยู่รวมกับอสรพิษ 
เพราะคนอกตัญญูเป็นคนเห็นแก่ตัว เอารัดเอาเปรียบคนอ่ืน เป็นคนไม่น่าไว้วางไจ เป็นคนที่น่า
กลัว มักจะลบหลู่ดูหมิ่นผู้มีพระคุณ มักจะแนะนำในทางฉิบหาย อันจะนำความทุกข์มาให้แก่
สังคมส่วนรวม 
 ความกตัญญูมี บทบาทสำคัญในสังคม ทำให้สถาบันครอบครัวและสังคมมั่นคง ซึ่ง
นับว่าเป็นหลักธรรมพื้นฐานที่ทำให้มนุษย์ รู้จักการกระทำหน้าที่อันเหมาะสมของตนเอง โดย
เริ่มจากมีความรับผิดชอบต่อตนเอง ความรับผิดชอบต่อหน้าที่ในสถาบันครอบครัว โดยบิดา
มารดาทำหน้าที่เป็นบุพการีและบุตรธิดา ปฏิบัติหน้าที่ต่อบิดามารดา ในฐานะผู้มีความกตัญญู 



2706 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.6 (August 2019) 

อันจะขยายผลในระดับสังคมที่กว้างออกไป ความกตัญญูช่วยให้โลกอยู่รอดปลอดภัยปัญหา
สังคม เช่น ปัญหาคนชราไม่มีคนเลี ้ยง ปัญหาสงครามปัญหาความโหดร้ายทารุณ ปัญหา
การเมือง ปัญหาเศรษฐกิจจะหมดไป สภาวะสิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติจะไม่ถูกทำลาย เพราะ
คนมีความกตัญญูย่อมระลึกถึงบุญคุณของป่าไม้  ทุ่งนา แม่น้ำ ลำธาร ถนนหนทาง และสิ่ง
สาธารณประโยชน์อื่น ๆ ช่วยกันอนุรักษ์บำรุงรักษาให้สิ ่งเหล่านั้นคงอยู่ร่วมกับมนุษย์อย่าง
สมดุล 
 2. หลักความกตัญญูกตเวทีตามแนวที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา ผู้วิจัยพบว่า
สังคมไทยยกย่องบุคคลที่มีความกตัญญูกตเวที เป็นคุณธรรมข้อหนึ่ง ที่สามารถวัดความเป็นคน
ดีของบุคคลได้ เพราะเป็นรูปแบบของความประพฤติที่ดีงาม ความกตัญญูนี้เป็นพ้ืนฐานของคน
ดี เมื่อคนดีมีความกตัญญูเป็นพื้นฐานแล้ว คุณความดีทั้งหลายก็ไหลไปรวมอยู่ที่คนดีนั้น (สมเด็จ
พระมหาวีรวงศ์ (พิมพ์ ธมฺมธโร), 2546) ความกตัญญูกตเวทีทำให้มีเกียรติยศ ทำให้เป็นที่น่ารัก
ใคร่ ทำให้มีความเคารพนับถือ เมื่อมีคนเคารพนับถือแล้ว ก็มีแต่ความเบิกบานสำราญใจ          
ที่เกลียดก็หาย ที่หน่ายก็สิ้น ทำให้บุญก็มาปัญญาก็เกิด ความมีปัญญาเกิดนั้นส่งเสริมให้มีความ
เจริญก้าวหน้า สิ่งต่าง ๆ เหล่านี้ ล้วนเป็นมงคลที่เกิดขึ้นจากความกตัญญูกตเวที ประเพณีและ
วัฒนธรรมไทยเกือบทุกเรื่องที่ได้สอดแทรกความกตัญญูกตเวทีไว้ เช่น การทำบุญอุทิศส่วนกุศล 
การบวช การบำรุงมารดาบิดา การไหว้ครู เป็นต้น ความเชื่อและยอมรับในบุคคลผู้ประพฤติ
กตัญญูกตเวทีแล้วจะมีความเจริญรุ่งเรืองก้าวหน้าและประสบความสำเร็จในชีวิตนี้ เป็นกรอบ
แนวคิด ทัศนคติ ค่านิยม คุณธรรมและจริยธรรม ที่มีการถ่ายทอดปลูกฝังแก่บุตรธิดาคือบุคคล
รุ่นต่อ ๆ มาจนถึงปัจจุบัน พระพุทธศาสนาได้กล่าวถึงความสำคัญของความกตัญญูกตเวทีไว้ใน
หลายแง่มุม คือ ความกตัญญูกตเวทีในฐานะเป็นคุณธรรมอันเป็นพื ้นฐานของคนดี เป็น
เครื่องหมายของคนดี กตัญญูกตเวทีบุคคลหาได้ยาก และเป็นคุณธรรมก่อให้เกิดมงคลชีวิต 
ความกตัญญูกตเวทีเป็นคุณธรรมที่สำคัญสำหรับมนุษยชาติ เป็นคุณธรรมพ้ืนฐานของมนุษย์ ทำ
ให้มีความสัมพันธ์กันในสังคมมนุษย์และเป็นบ่อเกิดแห่งความรับผิดชอบต่อความเป็นมนุษย์ 
และเป็นคุณธรรมเบื้องตนของมนุษยธรรมทั้งหลาย เพราะเป็นเครื่องทำลายความเห็นแก่ตัวซึ่ง
เป็นศัตรูสำคัญของความดี เป็นเหตุให้เกิดความสุขุม รอบคอบ ความสำนึกในหน้าที่และความ
รับผิดชอบ (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2541) 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 6 (สิงหาคม 2562) | 2707 

 ความกตัญญูกตเวทีเป็นพื้นฐานของคนดีนี้ มีจุดมุ่งหมายเพื่อค้นหาคำตอบของคำถาม
เหล่านี้ คือ ความกตัญญูกตเวทีเป็นพ้ืนฐานของคนดี จริงหรือไม่ และเพราะเหตุใด ความกตัญญู
กตเวที จึงได้ชื่อว่าเป็นพื้นฐานของคนดี (พระเทพวิสุทธิเมธี (ปัญญานันทภิกขุ), 2536) ความ
กตัญญูกตเวทีที่ได้ชื่อว่าเป็นพ้ืนฐานของคนดี เป็นรากฐานของคุณธรรมอ่ืน ๆ หากจะเปรียบกับ
ต้นไม้ ความกตัญญูกตเวทีเป็นดุจรากไม้ คุณธรรมอื่นนั้นเปรียบเหมือนกับลำต้น กิ่งก้านสาขา
ของต้นไม้ที่เจริญงอกงามขึ้นได้เพราะอาศัยรากฉันใด ความกตัญญูกตเวที ก็เป็นรากฐานแห่ง
ความเจริญงอกงามของคุณธรรมอ่ืนฉันนั้น และคนที่มีความกตัญญูกตเวทีเป็นรากฐาน จะเป็นผู้
ฝักใฝ่ในการทำความดีมากขึ้น เพราะธรรมชาติของความกตัญญูกตเวทีจะก่อให้เกิดสำนึกดี มี
หิริ คือ ความละอายใจตนเองในการทำผิดศีลธรรมและกฎหมายบ้านเมือง โอตัปปะความสะดุ้ง
กลัวต่อบาป ต่อความผิดด้วยสำนึกถึงผล คือ ความทุกข์ที่จะได้รับจากการทำผิดนั้น  ๆ รวมทั้ง 
เป็นฐานแห่งคุณธรรมทั้งหลาย  
 3. แนวทางการประยุกต์ใช้หลักความกตัญญูกตเวทีในสังคมไทยปัจจุบัน ผู้วิจัยพบว่า 
ทางการใช้หลักความกตัญญูกตเวทีต่อบิดามารดา เช่น ความกตัญญูกตเวทีที่บุตรควรปฏิบัติ ไม่
เฉพาะต่อบิดามารดาเท่านั ้น แต่ยังสามารถปฏิบัติให้กว้างขวางออกไปถึงบุคคล สังคม 
ประเทศชาติ และพระศาสนา เมื่อแยกบุคคลที่ควรแสดงความกตัญญู ผู้วิจัยได้แยกอย่างนี้ 
ความกตัญญูกตเวทีต่อบุคคลได้แก่ พระพุทธเจ้า พระสงฆ์ บิดามารดา ครูอาจารย์และญาติ 
ความกตัญญูกตเวทีต่อสถาบัน ได้แก่ สถาบันชาติ สถาบันศาสนา และสถาบันพระมหากษัตริย์ 
ความกตัญญูกตเวทีต่อสัตว์ ได้แก่ สัตว์ดิรัจฉาน เช่น ช้าง ม้า วัว ควาย สุนัข ความกตัญญู
กตเวทีต่อธรรมชาติสิ่งแวดล้อม (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช), 2541) 
 พระพุทธเจ้าในฐานะเป็นผู ้ทรงก่อตั ้งพระพุทธศาสนา ความกตัญญูกตเวทีต่อ
พระพุทธเจ้านั้น ก็คือ คนในสังคมไทยควรปฏิบัติตามคำสอนของพระพุทธเจ้าให้มาก คนไทย
ควรตอบแทนหรือแสดงความกตัญญูกตเวทีต่อพระพุทธเจ้าด้วยการประพฤติดี ตั้งกาย วาจา ใจ 
ให้อยู่ในกรอบแห่งศีลธรรม จริยธรรมอันดีงาม ไม่ทำให้ตนเองและผู้อ่ืนเดือดร้อน พระพุทธองค์
ทรงหวังให้สัตว์โลกมีเมตตาต่อกันตั้งตนเป็นคนดีหากมนุษย์หรือคนไทยมีการปฏิบัติตามหลักคำ
สอนแล้ว ก็ถือว่าคนไทยได้ตอบแทนพระคุณขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าแล้ว  ความ
กตัญญูกตเวทีเป็นเครื่องหมายของคนดี เพราะขึ้นชื่อว่าคนดีหรือความดีนั้น  เป็นหลักธรรมที่
บิดามารดานำมาฝึกฝนอบรมให้กุลบุตร กุลธิดาและบุตรหลานได้ภายใต้ในครอบครัว อันจะเป็น



2708 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.6 (August 2019) 

ความกตัญญูกตเวทีรู้คุณและตอบแทนคุณท่านที่มาก่อนแล้ว (พระเทพญาณวิศิษย์ (ชัยทวี คุตฺต
จิตฺโต), 2555) จะเป็นแนวทางช่วยให้ครอบครัวเป็นปึกแผ่นมั่นคงตลอดไป ดังพุทธภาษิตที่ว่า 
ความกตัญญูกตเวที เป็นภูมิธรรมของคนดี การตอบแทนพระคุณต่อบิดามารดาที่แท้จริงจึง
หมายถึง การชักนำบิดามารดาที่ไม่มีศรัทธาให้ตั้งอยู่ในศรัทธา ไม่มีศีลให้ตั้งอยู่ในศีล ไม่มีการ
เสียสละให้ตั้งอยู่และยินดี ไม่มีปัญญาก็ให้ตั้งอยู่ในปัญญา ดังพระพุทธองค์ตรัสไว้ว่าส่วนบุตรคน
ใดให้มารดาและบิดาผู้ไม่มีศรัทธา สมาทานตั้งมั่นดำรงอยู่ในสัทธาสัมปทา (ถึงพร้อมด้วย
ศรัทธา) ให้มารดาบิดาผู้ทุศีล สมาทานตั้งมั่นดำรงอยู่ในสีลสัมปทา (ถึงพร้อมด้วยศีล) ให้มารดา
และบิดาผู้ตระหนี่ สมาทานตั้งมั่น ดำรงอยู่ในจาคสัมปทา (ถึงพร้อมด้วยการเสียสละ) ให้มารดา
และบิดาผู้ไม่มีปัญญา สมาทานตั้งมั่นดำรงอยู่ในปัญญาสมาทานถึงพร้อมด้วยปัญญา ด้วยเหตุ
เพียงเท่านี้แล การกระทำอย่างนั้น ชื่อว่าอันบุตรได้กระทำและทำการตอบแทนแล้วแก่มารดา
และบิดา (พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทธิ), 2536) 
 นอกจากเรื่องความกตัญญูกตเวทีแล้ว หลักธรรมที่บุตรพึงปฏิบัติ และสามารถนำมา
ปรับใช้ในสังคมได้ ก็คือเรื ่อง สุจริต 3 กล่าวคือ 1) กายสุจริต 2) วจีสุจริต 3) มโนสุจริต 
หลักธรรมเหล่านี ้ สามารถนำมาประยุกต์ใช้ในสังคมปัจจุบัน ด้วยเหตุผลอันสมควรจะมี
ประโยชน์อันเป็นการปฏิบัติที ่ดีให้เป็นคุณธรรมต่อบิดามารดาในการอบรมสั่งสอนบุตรที่ดี 
เพราะถ้าบุตรธิดาประพฤติปฏิบัติตามหลักธรรมย่อมจะมีแต่ความสุขความเจริญฝ่ายเดียว 
“การไม่คบคนพาล” อันจะนำมาซึ่งความเดือดร้อน ลักษณะของคนพาลมี 3 ประการ (1) คิด
แต่เรื่องไม่ดีไม่มีประโยชน์ (2) พูดแต่คำไม่ดี ไม่มีประโยชน์ (3) ทำแต่กรรมที่ไม่ดีไม่มีประโยชน์ 
“การคบบัณฑิต” เพราะบัณฑิต ย่อมนำมาซึ่งปัญญา และประโยชน์ทั้งในภพนี้ ประโยชน์ในภพ
หน้า และประโยชน์สูงสุดคือพระนิพพานไว้ได้ การคบบัณฑิต จึงเป็นมงคลสูงสุด คือ เป็น
หนทางแห่งความเจริญ “บุญกิริยาวัตถุ” หมายถึง ที่ตั้งแห่งการทำบุญ, เรื่องที่จัดเป็นการทำ
ความดี, หลักการทำความดี, ทางทำความดีซึ่งธรรมที่ตั้งแห่งความดี อันเป็นคุณธรรมที่บุตรพึง
บำเพ็ญสร้างให้เกิดมีในตนเพ่ือเป็นการปฏิบัติต่อสังคม ซึ่งแยกเป็น 2 ประเภทคือ 1) บุญกิริยา
วัตถุ 3, 2) บุญกิริยาวัตถุ 10 “ความเป็นผู้ว่าง่าย” ความเป็นผู้ว่าง่ายสอนง่าย ความเป็นผู้มี
กิริยามารยาทดี ไม่กระด้างถือตัว หรือหัวดื้อต่อคำอบรมพร่ำสอนของผู้ใหญ่ มีบิดามารดา เป็น
ต้น คนที่ว่าง่ายนั้นมีอยู่ 2 ชนิด คือ 1) ว่าง่ายเพราะเห็นแก่ตัว 2) ว่าง่ายเพราะเห็นแก่ความดี  
 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 6 (สิงหาคม 2562) | 2709 

อภิปรายผล  
 ผู้ที่เลี้ยงดูบิดามารดาย่อมได้รับการยกย่องว่า เป็นบัณฑิตเป็นสัตบุรุษผู้ที่เลี้ยงบิดา
มารดา (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2541) ย่อมได้รับอานิสงส์ตอบแทนให้มีความสุขทั้งโลก
นี้และโลกหน้า ประมวลได้ดังนี้ คือ การบำรุงบิดามารดามีลักษณะ คือ การปรนนิบัติเลี้ยงดูด้วย
ปัจจัย 4 การยอมเสียสละชีวิตของตน เพ่ือปกป้องชีวิตมารดาบิดาและการให้มารดาบิดา ตั้งอยู่
ในธรรมเสียสละแม้ว่าเราจะตอบแทนพระคุณท่านถึงเพียงนี้แล้ว ก็ยังนับว่าเล็กน้อยมากเมื่อ
เทียบกับพระคุณอันยิ่งใหญ่ที่ท่านมีต่อเราผู้ที ่มีความกตัญญูกตเวที ต้องการจะสนองพระ
คุณท่าน ให้ได้ทั้งหมดพึงกระทำดังนี้ ถ้าท่านยังไม่มีศรัทธาในพระพุทธศาสนา ก็พยายามชักนำ
ให้ท่านตั้งอยู่ในศรัทธา ให้ได้ถ้าท่านยังไม่ถึงพร้อมด้วยการให้ทาน ก็พยายามชักนำให้ท่านยินดี
ในการบริจาคทาน ให้ได้ถ้าท่านยังไม่มีศีลก็พยายามชักนำให้ท่านรักษาศีลให้ได้ ถ้าท่านยังไม่ทำ
สมาธิภาวนาก็พยายามชักนำให้ท่านทำสมาธิภาวนาให้ได้ เพราะว่า การตั้งอยู่ในศรัทธา การให้
ทานการรักษาศีลการทำสมาธิภาวนา เป็นประโยชน์โดยตรงและเป็นประโยชน์อันยิ่งใหญ่ แก่
ตัวบิดามารดาผู้ประพฤติปฏิบัติเองทั้งในภพนี้ภพหน้า แต่ปัจจุบันนี้จะเห็นได้ว่า บุตรธิดาในการ
แสดงความกตัญญูต่อพ่อแม่นั้นมีน้อยมาก (พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ), 2536) 
 การประยุกต์ความกตัญญูกตเวทีต่อพระพุทธศาสนา คนไทยควรตอบแทนหรือแสดง
ความกตัญญูกตเวทีต่อพระพุทธเจ้าด้วยการประพฤติดี ตั้งกาย วาจา ใจ ให้อยู่ในกรอบแห่ง
ศีลธรรมจริยธรรมอันดีงาม แนวทางในการประยุกต์ความกตัญญูกตเวทีของคนไทยต่อพระสงฆ์
นั้น สังคมไทยควรตอบแทนพระสงฆ์ด้วยการช่วยกันสนับสนุนปกป้องดูแลสถาบันพระสงฆ์ให้มี
ความเจริญก้าวหน้าหรือคนไทยคนช่วยพระสงฆ์ในการพยุงพระพุทธศาสนาให้อยู ่คู ่กับ
สังคมไทย การที่พระพุทธศาสนาจะมีความเจริญรุ่งเรืองได้ ไม่ใช่หน้าที่ของพระสงฆ์อย่างเดียว 
แต่เป็นหน้าที่ของคนไทยทุกคนที่จะช่วยเหลือกัน (พระเทพวิสุทธิเมธี (ปัญญานันทภิกขุ), 2536) 
เพราะฉะนั้น คนไทยควรตอบแทนคุณด้วยการสนับสนุนพระสงฆ์ด้วยปัจจัย 4 สำหรับแนวทาง
ในการประยุกต์ใช้ความกตัญญูกตเวทีต่อบิดา มารดา คนไทยควรตอบแทนโดยการเลี้ยงกาย
และเลี้ยงใจของบิดามารดา แนวทางในการประยุกต์ใช้ความกตัญญูกตเวทีต่อครูอาจารย์ คน
ไทยควรตอบแทนคุณครูอาจารย์ ด้วยความเคารพ คือ มีความเคารพในครูอาจารย์คนไทยควร
สนับสนุนกิจกรรมที่แสดงให้เห็นคุณค่าของความเป็นครู แนวทางในการประยุกต์ใช้ความ
กตัญญูเวที เพ่ือตอบแทนธรรมชาติ คนไทยควรแสดงความกตัญญูกตเวทีต่อสิ่งแวดล้อม เพราะ



2710 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.6 (August 2019) 

สิ่งแวดล้อมทำให้คนไทยได้รับความสุขในการดำเนินชีวิต คนไทยควรตระหนักเห็นคุณค่าของ
ธรรมชาติให้มากยิ่งขึ้น โดยรู้จักมีความกตัญญูตอบแทนดูแลรักษาธรรมชาติร่วมกัน (พระธรรม
กิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช), 2541) 
 

สรุป 
 ความกตัญญูกตเวทีเป็นคุณธรรมที่สำคัญสำหรับมนุษยชาติ เป็นคุณธรรมพื้นฐานของ
มนุษย์ และหลักธรรมที่ส่งเสริมความกตัญญูกตเวที เป็นคุณธรรมพื้นฐานของมนุษย์ ในสังคม
มนุษย์ต้องเกี่ยวข้องสัมพันธ์กับผู้อื่นและสิ่งอื่นชีวิตด้านกายภาพ ดำรงอยู่ได้เพราะได้รับการ
อุปการะเลี้ยงดูจากบุคคลต่าง ๆ มีบิดามารดา ครูอาจารย์ ญาติพี่น้อง เป็นต้น นอกจากนั้น ต้อง
พ่ึงพาอาศัยสิ่งเหล่าอ่ืน ความกตัญญูกตเวทีระหว่างมนุษย์กับมนุษย์ มนุษย์กับเทวดา การแสดง
ความกตัญญูกตเวทีของมนุษย์ต่อธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม การที่สังคมจะอยู่ร่วมกันและ
ดำเนินชีวิตต่อไปด้วยความสงบสุข บุคคลผู้มีความกตัญญูกตเวที ย่อมได้รับประโยชน์ คือ ความ
ดีและความสุข ความเจริญที่ก่อให้เกิดเป็นประโยชน์ทั้งต่อตนเองและสังคม ประโยชน์ต่อตนเอง 
คือ บุคคลที่มีความกตัญญูกตเวที ขณะที่มีชีวิตอยู่ ย่อมมีความสุขความเจริญและได้รับการยก
ย่องสรรเสริญ ทั้งมนุษย์และเทวดา ประโยชน์ต่อสังคม คือ บุคคลที่มีความกตัญญูกตเวที ย่อม
ทำให้บุคคลผู้เกี่ยวข้องคบหาสมาคมได้รับแต่ประโยชน์สุข 
 

ข้อเสนอแนะ  
 1. ขอเสนอแนะเชิงนโยบาย 

1.1 ควรส่งเสริมหลักความกตัญญูให้เกิดขึ้นแก่คนทุกหมู่เหล่า เมื่อทุกคนมีความ
กตัญญูแล้วสังคมนี้ก็ย่อมสงบสุข  
 2. ข้อเสนอแนะเพื่อการทำวิจัยต่อไป 

2.1 ควรศึกษาวิเคราะห์ความกตัญญูกตเวทีที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถร
วาท 

2.2 ควรศึกษาวิเคราะห์ความกตัญญูกตเวทีของพุทธบริษัท 4 ต่อพุทธศาสนา 
2.3 ควรศึกษาวิเคราะห์ความกตัญญูกตเวทีของพระสารีบุตรที่ปรากฏในคัมภีร์

พระพุทธศาสนาเถรวาท 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 6 (สิงหาคม 2562) | 2711 

เอกสารอ้างอิง 
ธรรมสภา. (2540). พุทธศาสนสุภาษิต ฉบับสมบูรณ์. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
พระเทพญาณวิศิษย์ (ชัยทวี คุตฺตจิตฺโต). (2555). มงคล 38 ประการ ทางก้าวหน้าของชีวิต. 

กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
พระเทพวิสุทธิเมธี (ปัญญานันทภิกขุ). (2536). กตัญญูกตเวที เป็นเครื่องหมายของคนดี. 

กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช). (2541). พระในบ้าน. กรุงเทพมหานคร: รุ่งเรืองสาส์นการ

พิมพ์. 
พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ). (2536). กตัญญูกตเวที เป็นร่มโพธิ์ร่มไทรของโลก. 

กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
พระธรรมธ ีรราชมหาม ุน ี  (โชดก ญาณสิทธ ิ ) .  (2536). มงคล 38 (พ ิมพ ์คร ั ้ งท ี ่  7). 

กรุงเทพมหานคร: การพิมพ์พระนคร. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2541). ทางสายอิสรภาพของการศึกษาไทย (พิมพ์ครั้งที่ 2). 

กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2550). คุณบิดามารดาสุดพรรณนามหาศาล (พิมพ์ครั้งที่ 

14). กรุงเทพมหานคร: บริษัท พิมพ์สวย จากัด. 
พระอัครวินท์ อภิชาโต (หิรัณยาภาพงศ์). (2559). วิธีการประยุกต์ใช้คำสอนเรื่องกตัญญูกตเวที

กับวัยรุ่นในสังคมไทยปัจจุบัน. ใน พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเด ็จพระมหาว ีรวงศ ์  (พ ิมพ ์  ธม ฺมธโร) .  (2546) .  มงคลยอดช ีว ิต ฉบ ับสมบ ูรณ์ . 
กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 

 

 


