
พระสงฆ์ไทยกับขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคม 
: ศึกษากรณีเคลื่อนไหวให้บรรจุพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาติ 

ในร่างรัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พ.ศ. 2559 * 
THAI SANGHA AND SOCIAL MOVEMENTS: A CASE STUDY 
OF STUDY OF MOVEMENTS IN STSTING BUDDHIM AS THE 

NATIONAL RELIGION IN THE DRAFT OF THAI CONSTITUTION  
B.E. 2559 

 
กัญจิรา วิจิตรวัชรารักษ์ 
Kanjira Wijitwatchararak 

สมชัย แสนภมู ี
Somchai Saenphumi 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Mahamakut Buddhist University, Thailand  

E-mail: kanjira9@gmail.com 

 

บทคัดย่อ 
 การศึกษาวิจัยในครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) เพ่ือศึกษาความเป็นมาและอธิบาย
บทบาทของพระสงฆ์ในการเคลื่อนไหวผลักดันให้ คณะกรรมการร่างรัฐธรรมนูญ (กรธ.) บรรจุ
ศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติ  2) เพ่ือศึกษาและวิเคราะห์รูปแบบและยุทธวิธีการ
เคลื่อนไหวของพระสงฆ์ในประเด็นการบรรจุศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติ โดยใช้การวิจัย
เชิงคุณภาพแล้วน าข้อมูลมาวิเคราะห์เชิงเนื้อหา 
 ผลการวิจัยพบว่า  
 การผลักดันประเด็น “ศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติ” เกิดข้ึนครั้งแรกระหว่างการ
แก้ไขรัฐธรรมนูญในปี 2537 การร่างรัฐธรรมนูญ พ.ศ.2540 และการร่างรัฐธรรมนูญ พ.ศ.2550 
ตามล าดับ แต่ไม่ประสบผลส าเร็จ การเคลื่อนไหวของเครือข่ายพระสงฆ์เกิดขึ้นอีกครั้ง เมื่อมี

                                                           
* Received 4 June 2019; Revised 21 June 2019; Accepted 21 June 2019 



1762 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.4 (June 2019) 

การร่างรัฐธรรมนูญในปี 2558 – 2559 มีการชุมนุมของพระสงฆ์ครั้งใหญ่ภายใต้ชื่อ “สกัดแผน
ล้มการปกครองคณะสงฆ์ไทย” ที่มีประเด็นการบรรจุศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติเป็น
หนึ่งในประเด็นที่เรียกร้อง แต่สุดท้าย คณะกรรมการร่างรัฐธรรมนูญไม่สามารถท าตามข้อ
เรียกร้องได้ แต่ได้เพ่ิมการส่งเสริมพระพุทธศาสนาเถรวาทในมาตรา 67 อย่างที่ไม่เคยปรากฏใน
รัฐธรรมนูญฉบับใดมากก่อน การเคลื่อนไหวของเครือข่ายพระสงฆ์ใช้รูปแบบและกลยุทธ์คือการ
ระดมทรัพยากรจากสื่อสังคมออนไลน์ โดยเฉพาะ Facebook และ Line รวมถึงการให้พระ
เถระชั้นผู้ใหญ่ที่มีบารมี “บอกบุญ” แก่ลูกศิษย์เพ่ือกระตุ้นให้มวลชนมีการรับรู้และเข้าร่วมการ
ชุมนุม การใช้สื่อโทรทัศน์และวิทยุของเครือข่ายท าหน้าที่กระจายข่าวอีกทาง จนสามารถระดม
มวลชนทั้งพระและประชาชนได้ถึง 30,000 รูป/คน เพ่ือเข้าร่วมการชุมนุมครั้งใหญ่ในวันที่ 15 
กุมภาพันธ์ พ.ศ.2559 ณ ลานหน้าองค์พระพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม นอกจากนี้ เครือข่าย
พระสงฆ์ยังใช้กลยุทธ์ส่งตัวแทนองค์กรพุทธต่าง ๆ เข้าเจรจากับคณะกรรมการร่างรัฐธรรมนูญ
หลายครั้งเพ่ือกดดันคณะกรรมการร่างรัฐธรรมนูญอีกทาง หลังจากที่ได้พระสงฆ์และตัวแทน
องค์พุทธต่าง ๆ ประชุมกันเป็นที่เรียบร้อยแล้ว ได้ประชุมทบทวนบทบาทองค์กรต่าง  ๆ ที่
ขับเคลื่อนการบรรจุศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติ ให้คงอยู่กับประเทศไทย ให้สมกับเป็น
ประเทศท่ีมีผู้นับถือพระพุทธศาสนาเป็นจ านวนมากต่อไป 
ค าส าคัญ: ขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคม, พระสงฆ,์ ศาสนาพุทธ, ศาสนาประจ าชาติ 
 

Abstract 
 The objectives of the study the background and explain the roles of 
monks in the movement to push the Constitution Drafting Committee (C.D.C.) to 
enforce Buddhism as the national religion and to study and analyze the patterns 
and strategies of the monk movement in the issue to enforce Buddhism as the 
national religion using qualitative research to study. 
 The research found that: 
 the enforcement of issue of " Buddhism to be the national religion" 
occurred first during the amendment of constitution in 1 9 9 4 , the draft of 
Constitution B. E. 2540, and the draft of Constitution B. E. 2550, respectively. 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (มิถุนายน 2562) | 1763 

However, it was unsuccessful.  The movement of the monk network occurred 
again when the Constitution was drafted in 2015 –  2016 .  There was the large 
gathering of monks under the name of " Hindering the plan of Thai monk 
administration"  with the issue of enforcing Buddhism as the national religion to 
be the last demanded issue.  Finally, the Constitution Drafting Committee was 
unable to fulfill the demand.  However, the promotion of Theravada Buddhism 
was increased in Section 6 7  as never been before in any constitution.  The 
movement of monk network used the form and strategy to raise the resources 
from online social media, especially Facebook and Line, as well as having the 
senior monk with prestige to " stimulate"  and encourage the public to have 
awareness and join in the gathering by using the television and radio networks to 
distribute the news.  Eventually, the mass of monks and people up to 30 ,000 
persons could be gathered to participate in a large gathering on 15th February, 
2016 at the front of Buddha Monthon, Nakhon Pathom Province. Moreover, the 
monk network also used the strategy to send the representatives of various 
Buddhist organizations to negotiate with the Constitution Drafting Committee for 
several times to put pressure to the Constitution Drafting Committee.  After 
Buddhist monks and representatives of the various elements get together 
already, the meeting reviewed various organizational roles that drives Buddhism, 
and is filling the country with Thailand, a country where there are a large number 
of Buddhists. 
Keyword: Social movements, Sangha, Buddhism, National religion 
 

บทน า 
 ขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคมในรูปแบบของพระสงฆ์กับการเมืองไทยนั้น ภายหลัง
เปลี่ยนแปลงการปกครองเมื่อ พ.ศ.2475 มีหลายเหตุการณ์ที่พระสงฆ์ออกมาเคลื่อนไหว อาทิ 
การเคลื่อนไหวเรียกร้องความชอบธรรมให้แก่ พระพิมลธรรม (อาจ อาสภะมหาเถระ) การ



1764 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.4 (June 2019) 

เคลื่อนไหวของพระกิตติวุฑโฒ ในเหตุการณ์ 6 ตุลาคม พ.ศ.2519 เจ้าของวลี “การฆ่า
คอมมิวนิสต์ไม่บาป” อันเป็นหนึ่งในชนวนที่น าไปสู่ความรุนแรงในเหตุการณ์ดังกล่าว การ
เคลื่อนไหวผลักดันให้บรรจุพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาติ การเคลื่อนไหวของกลุ่ม
พระสงฆ์และการเข้าร่วมในเวทีกลุ่มเสื้อเหลือง เสื้อแดง กปปส. และชุมนุมประเด็นการแต่งตั้ง
สมเด็จพระสังฆราชในต าแหน่งที่ว่างลง เป็นต้น บทบาทของพระสงฆ์ในหลายเหตุการณ์ถูก
สังคมตั้งค าถามถึงความเหมาะสม เนื่องจากในประเทศไทยห้ามใช้สิทธิทางการเมืองไว้ เช่น การ
ออกไปใช้สิทธิเลือกตั้ง การตั้งพรรคการเมือง เป็นต้น ทั้งนี้ การแสดงความเห็นทางการเมือง 
ร่วมเดินขบวน หรือจัดการชุมนุมโดยพระสงฆ์เองสามารถพ่ึงกระท าได้ เนื่องจากไม่ผิด
บทบัญญัติแห่งกฎหมาย แต่อย่างไรก็เป็นคนละประเด็นกับหลักพระธรรมวินัย  
 ในต่างประเทศพระสงฆ์มีบทบาทในการเคลื่อนไหวทางการเมืองที่น่าสนใจ เช่น 
ประเทศศรีลังกาที่พระสงฆส์ามารถเข้าไปเลือกตั้ง และสามารถลงสมัครเป็นนักการเมืองได้ การ
ลุกฮือเดินขบวนต่อต้านและคว่ าบาตรรัฐบาลทหารพม่าและสนับสนุนกลุ่มนักการเมืองที่เหล่า
พระสงฆ์หวังจะเห็นความเปลี่ยนแปลงเชิงนโยบายที่มีผลต่อสงฆ์ เป็นต้น (พระมหาหรรษา ธมฺ
มหาโส, 2557) ความเคลื่อนไหวของพระสงฆ์ไทยเริ่มปรากฏชัดขึ้นหลังเหตุการณ์สมเด็จพระ
พุฒาจารย์ (อาจ อาสภะมหาเถระ) ถูกถอดสมณศักดิ์ขณะด ารงต าแหน่งพระพิมลธรรม ในยุค
รัฐบาลจอมพลสฤษดิ์ พ.ศ.2505 ต่อมาเมื่ออ านาจทางการเมืองถูกเปลี่ยนผ่านจากทหารมาสู่
ประชาชนหลังเหตุการณ์ 14 ตุลาคม พ.ศ.2516 ประชาธิปไตยจึงเริ่มผลิบาน ส่งผลให้ในปี พ.ศ.
2518 เกิดขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคมโดยพระสงฆ์ภายใต้ชื่อ “คณะยุวสงฆ์แห่งคณะสงฆ์
ไทย” ซึ่งเป็นพระนิสิตจากมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย น าโดยพระแสวง มีศรี เป็นแกนน า 
การเคลื่อนไหวครั้งนี้มีจุดประสงค์เพ่ือเรียกร้องความเป็นธรรมแก่พระพิมลธรรม เหตุการณ์นี้
สร้างผลสะเทือนให้แก่วงการสงฆ์และรัฐบาลเป็นอย่างมาก จนน าไปสู่การคืนสมณศักดิ์แก่พระ
พิมลธรรมในที่สุด (พระมหาศักดิ์ สีลเดโช, 2528) หลังเหตุการณ์การออกมาเคลื่อนไหวทาง
สังคมของกลุ่มยุวสงฆ์ ในปีพ.ศ.2518 นั้น กลุ่มดังกล่าวยังเข้าร่วมประท้วงกับกลุ่มชาวนาชาวไร่ 
ซึ่งน าโดยพระมหาจัด อจลธมฺโม เพ่ือเรียกร้องความเป็นธรรมให้แก่ชาวนา ต่อมาเมื่อมีการร่าง
รัฐธรรมนูญฉบับใหม่หลังเหตุการณ์พฤษภาทมิฬ พ.ศ.2535 พระสงฆ์ก็เริ่มจัดทัพเคลื่อนไหวอีก
ครั้ง หลังเหตุการณ์พฤษภาทมิฬมีการร่างรัฐธรรมนูญฉบับใหม่ โดยเปิดโอกาสให้ทุกฝ่ายเข้า
ร่วมแสดงความคิดเห็น (แม้ไม่มีประชามติก็ตาม) เหล่าพระสงฆ์จ านวนมากได้พยายามเสนอให้



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (มิถุนายน 2562) | 1765 

พระพุทธศาสนาบรรจุเป็นศาสนาประจ าชาติในรัฐธรรมนูญ ในครั้งนั้ นมีการรวมตัวชุมนุม
ประท้วงเพ่ือกดดันที่หน้าท าเนียบรัฐบาล แต่กลับไม่ส าเร็จ เนื่องจากสภาร่างรัฐธรรมนูญใน
ขณะนั้นมีมติไม่เห็นชอบ  
 การเคลื่อนไหวของพระสงฆ์ยังปรากฏในรัฐบาลทักษิณในช่วงปีพ.ศ. 2545 ซึ่งขณะนั้น
มีการปฏิรูประบบราชการ ซึ่งมีการจัดตั้งกระทรวงใหม่ๆ รวมอยู่ ในแผนปฏิรูปด้วย หนึ่งในนั้น
คือกระทรวงวัฒนธรรม แกนน าพระสงฆ์และองค์กรแนวร่วมจึงพยายามกดดันให้เกิดกระทรวง
พุทธศาสนาหรือ “กระทรวงพุทธศาสนาและวัฒนธรรมไทย” ขึ้น ขณะนั้น ขบวนการ
เคลื่อนไหวทางสังคมมีพระสงฆ์และพุทธศาสนิกชนเข้าร่วมกว่า 30,000 รูป/คน ณ ภายนอก
อาคารรัฐสภา ประเด็นหลักๆ ของแกนน า คือชี้ให้เห็นถึงความจ าเป็นในการจัดตั้งกระทรวง
พุทธศาสนา ทั้งนี้ เหล่าแกนน ายังชี้ให้เห็นอีกว่าการมีกระทรวงพุทธศาสนาและการบรรจุพุทธ
ศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาตินั้น มิได้เป็นการแบ่งแยกกีดกันศาสนาอ่ืน ๆ แต่อย่างใด แล้วยัง
ยกกรณีประเทศอ่ืน ๆ ที่มีกระทรวงศาสนาและศาสนาประจ าชาติ เช่น กัมพูชา ศรีลังกา 
มาเลเซีย เป็นต้น (พระศรีปริยัติโมลี, 2546) 
 ความล้มเหลวของการประท้วงครั่งรัฐบาลทักษิณนั้น มิได้ท าให้พระสงฆ์ที่มีอุดมการณ์
ดังกล่าวล้มเลิกความตั้งใจ เมื่อมีการร่างรัฐธรรมนูญหลังเหตุการณ์รัฐประหาร พ.ศ.2549 เหล่า
พระสงฆ์ก็ออกมาเคลื่อนไหวกดดันหน้าท าเนียบรัฐบาลให้สภาร่างบรรจุพระพุทธศาสนาเป็น
ศาสนาประจ าชาติอีกเช่นเคย แต่สภาร่างฯ ไม่เห็นชอบ เรื่องนี้ขึ้นตกไปอีกครั้ง (พระมหา
หรรษา ธมฺมหาโส, 2557) 
 จะเห็นได้ว่าขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคมภายใต้กลุ่มพระสงฆ์ในประเด็นการบรรจุ
พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาตินั้น มิได้เกิดขึ้น เฉพาะบริบททางการเมืองที่มีการร่าง
รัฐธรรมนูญเท่านั้น การตรา พ.ร.บ.จัดตั้งกระทรวงก็เช่นเดียวกัน จนแล้วจนเล่า ในปีพ.ศ.2557 
รัฐบาลยิ่งลักษณ์ถูกรัฐประหารโดยพลเอกประยุทธ์ จันทร์โอชาและคณะ การร่างรัฐธรรมนูญ
ฉบับใหม่จึงเกิดขึ้นอีกครั้ง ความเคลื่อนไหวของคณะสงฆ์เริ่มข้ึนในต้นปีพ.ศ.2559 โดยมีการยื่น
หนังสือถึงคณะกรรมการร่างรัฐธรรมนูญ (กรธ.) เพ่ือต้องการให้บรรจุพุทธศาสนาเป็นศาสนา
ประจ าชาติ ไว้ในมาตรา 1 ของรัฐธรรมนูญที่ก าลังร่าง พร้อมกับน ารายชื่อประชาชน 10,000 
รายชื่อที่สนับสนุน ต่อมาปลายเดือนมกราคม พ.ศ.2559 องค์กรสงฆ์ภายใต้ชื่อยุวพุทธิกสมาคม



1766 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.4 (June 2019) 

แห่งประเทศไทย ในพระบรมราชูปถัมภ์ ได้เคลื่อนไหวจัดประชุมทั่วประเทศ โดยมีประเด็น
ศาสนาประจ าชาติเป็นหัวข้อหนึ่งในการประชุม (พิสิษฐ์ พลรักษ์เขตต์, 2559) 
 ต่อมามีประเด็นเรื่องการแต่งตั้งสมเด็จพระสังฆราชองค์ใหม่ พระสงฆ์จ านวนกว่า 
5,000 รูป เดินทางมารวมตัวกันที่บริเวณพุทธมณฑล จ.นครปฐม พระเมธีธรรมาจารย์หนึ่งใน
แกนน าขบวนการสงฆ์ได้อ่านแถลงการณ์ ที่ประชุมพระสงฆ์ทั่วประเทศได้มีมติร่วมกัน ขอให้
รัฐบาลด าเนินการตามนี้ 1) ห้ามหน่วยงานภาครัฐมาก้าวก่ายเรื่อง ทางสงฆ์ ขอให้ท าหน้าที่
บ ารุงพระพุทธศาสนาตามแบบอย่างบรรพบุรุษ 2) ขอให้รัฐบาลยึดถือธรรมเนียมปฏิบัติอันดี
งาม คือการด าเนินการใด ๆ ที่เกี่ยวกับการปกครองคณะสงฆ์ ทางรัฐบาลต้องปรึกษาและได้รับ
ความเห็นชอบจาก มส. 3) ให้นายกฯ ยึดถือปฏิบัติตามมติของ มส. ที่มีการเสนอนามสมเด็จ
พระราชาคณะ เพ่ือทรงสถาปนาเป็นสมเด็จพระสังฆราช  4) ให้รัฐบาลสั่งเป็นนโยบายให้
หน่วยงาน ราชการปฏิบัติต่อพระสงฆ์โดยเคารพเอ้ือเฟ้ือ ไม่ดูถูกคณะสงฆ์โดยการใช้กฎหมาย 
5) ขอให้บรรจุพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาติไว้ในรัฐธรรมนูญ 
 แต่อย่างไรก็ตาม ในมาตรา 67 แห่งร่างรัฐธรรมนูญพ.ศ.2559 (ฉบับมีชัย) ได้ระบุใน
ตอนหนึ่งว่า “ส่งเสริมและสนับสนุนการศึกษาและเผยแพร่พระพุทธศาสนาเถรวาท” เท่านั้น 
คณะกรรมการร่างฯ หรือ กรธ. ชี้แจงข้อเสนอที่ให้เขียนว่า พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ า
ชาตินั้น ไม่สามารถบัญญัติได้ เพราะกรรมการมองว่าเป็นเรื่องที่อันตราย และในมาตรา 65 ได้
บัญญัติสิ่งที่จะคุ้มครองทุกศาสนาไว้อยู่แล้ว  
 จากประเด็นปัญหาข้างต้นได้ส่งผลให้คณะผู้วิจัยสนใจศึกษาบทบาทขององค์กรสงฆ์
กลุ่มต่าง ๆ ที่ออกมาเคลื่อนไหวเรียกร้องให้ศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติทุกครั้งเมื่อมีการ
ร่างรัฐธรรมนูญฉบับใหม่ โดยเฉพาะมิติการเคลื่อนไหวทางสังคมของพระสงฆ์ที่ออกมารวมตัว
ประท้วง องค์กรสงฆ์ใช้รูปแบบการเคลื่อนไหวแบบใดบ้าง เหตุใดจึงไม่สามารถน าไปสู่รูปธรรมที่
ชัดเจน และการเคลื่อนไหวดังกล่าวส่งผลอย่างไรต่อท่าทีของผู้มีอ านาจอย่างไร และหน่วยงาน
ใดร่วมเคลื่อนไหวต่อสู้กับองค์กรสงฆ์บ้าง เพ่ือเป็นการหาค าตอบจากประเด็นต่าง ๆ เหล่านี้
ต่อไป 
 วัตถุประสงค์การวิจัย  
 1. เพื่อศึกษาความเป็นมาและอธิบายบทบาทของพระสงฆ์ในการเคลื่อนไหวผลักดันให้ 
คณะกรรมการร่างรัฐธรรมนูญ (กรธ.) บรรจุศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติ 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (มิถุนายน 2562) | 1767 

 2. เพ่ือศึกษาและวิเคราะห์รูปแบบและยุทธวิธีการเคลื่อนไหวของพระสงฆ์ในประเด็น
การบรรจุศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติ 
 

วิธีด าเนินการวิจัย 
 การวิจัยเรื่องนี้ “พระสงฆ์ไทยกับขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคม : ศึกษากรณี
เคลื่อนไหวให้บรรจุพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาติ  ในร่างรัฐธรรมนูญแห่ง
ราชอาณาจักรไทย พ.ศ. 2559” เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ร่วมกับ
การวิจัยเอกสาร (Documentary Research ) ประกอบด้วยขอบเขตของการวิจัยและขั้นตอน
การวิจัยดังนี้  
 ในการท าวิจัยครั้งนี้ คณะผู้วิจัยได้ก าหนดขอบเขตของการวิจัย ดังนี้ 
 1.  การศึกษาเฉพาะบทบาทการเคลื่ อนไหวของพระสงฆ์ ในการผลักดัน ให้  
คณะกรรมการร่างรัฐธรรมนูญ (กรธ.) บรรจุศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติ ในปีพ.ศ. 2559 
ระหว่างเดือน ตุลาคม 2558 – เดือนเมษายน พ.ศ. 2559 เท่านั้น นอกเหนือจากนี้ไม่อยู่ใน
ขอบเขตการวิจัย  
  2. การวิจัยครั้งนี้เป็นการศึกษาเฉพาะกลุ่มพระสงฆ์ องค์กร และผู้มีส่วนได้ส่วนเสีย   
อ่ืน ๆ ที่เกี่ยวข้องกับการเคลื่อนไหวการบรรจุศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติ โดยมีผู้ให้
ข้อมูลส าคัญ ดังนี้  

2.1 แกนน าพระสงฆ์และผู้อ่านแถลงการณ์  
2.2 ตัวแทนศูนย์พิทักษ์พระพุทธศาสนาแห่งประเทศไทย 
2.3 ตัวแทนสมาคมนักวิชาการเพ่ือพระพุทธศาสนา (สนพ.) 
2.4 ตัวแทนศูนย์ส่งเสริมพระพุทธศาสนาแห่งประเทศไทย  
2.5 ตัวแทนเครือข่ายคณะสงฆ์ 4 ภาค  
2.6 นักวิชาการทางด้านพระพุทธศาสนา  

 3. การวิจัยครั้งนี้ คณะผู้วิจัยเก็บข้อมูลจากกลุ่มตัวอย่าง ณ สถานที่ตั้งองค์กรนั้น ๆ ทั่ว
ประเทศ จากนั้นคณะผู้วิจัยจะน าข้อมูลที่เก็บได้มาวิเคราะห์ สรุป และเขียนรายงานวิจัยที่คณะ
สังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย ต าบลศาลายา อ าเภอพุทธมณฑล จังหวัด
นครปฐม 



1768 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.4 (June 2019) 

 4. พ้ืนที่ในการวิจัย การศึกษาครั้งนี้มีการลงพ้ืนที่เก็บข้อมูลตามสถานที่ตั้งส านักงาน
องค์กรพระพุทธศาสนาที่เก่ียวข้อง และวัดต่าง ๆ ที่กลุ่มตัวอย่างสังกัดอยู่ เช่น กรุงเทพมหานคร 
พระนครศรีอยุธยา นครปฐม และจังหวัดอ่ืน ๆ  
 5. ผู้ให้ข้อมูลส าคัญ (Key Informants) มาจากการใช้เทคนิคการเลือกแบบเจาะจง 
(purposive sampling) เพ่ือเข้าถึงข้อมูลเชิงลึก โดยผู้ให้ข้อมูลส าคัญจะประกอบไปด้วย 
ตัวแทนของศูนย์ พิทักษ์พระพุทธศาสนาแห่ งประเทศไทย , สมาคมนักวิชาการ เ พ่ือ
พระพุทธศาสนา (สนพ.) ศูนย์ส่งเสริมพระพุทธศาสนาแห่งประเทศไทย เครือข่ายคณะสงฆ์ และ
องค์กรภาคีพุทธบริษัท 4 ทั่วประเทศ ที่มีส่วนเกี่ยวข้อง รวมถึงนักวิชาการทางด้าน
พระพุทธศาสนา รวม 6 รูป/คน  
 6. ข้อมูลที่ใช้ในการวิจัย ประกอบไปด้วย 

6.1 ข้อมูลปฐมภูมิ คือ เอกสารชั้นต้นที่เกี่ยวข้อง เช่น พระไตรปิฎก กฎหมาย 
ข้อบังคับ ข้อมูลสัมภาษณ์จากผู้ให้ข้อมูลส าคัญ ต่าง ๆ  

6.2 ข้อมูลทุติยภูมิ คือ เอกสารชั้นรอง เช่น หนังสือ รายงานวิจัย บทความทาง
วิชาการ ข่าวในสื่อ และข้อมูลอื่น ๆ 
 7. เครื่องมือที่ใช้ในการเก็บข้อมูล ประกอบไปด้วย  

7.1 เอกสารที่เกี่ยวข้อง เช่น งานวิจัย กฎหมาย บทความวิชาการ เป็นต้น  
7.2 แบบการสัมภาษณ์เชิงลึก  
7.3 แบบบันทึก  
7.4 เครื่องบันทึกเสียง  
7.5 กล้องถ่ายรูป 

 8. การสร้างเครื่องมือตรวจสอบ คณะผู้วิจัยได้สร้างเครื่องมือวิจัยคือ แบบสัมภาษณ์
เชิงลึก (in-depth interviews) โดยการศึกษาจากงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง การทบทวนวรรณกรรม 
เพ่ือน ามาตอบวัตถุประสงค์ที่มีเนื้อหาเกี่ยวกับบทบาทของพระสงฆ์ในการเคลื่อนไหว รูปแบบ
และยุทธวิธีการเคลื่อนไหวของพระสงฆ์ ในประเด็นการบรรจุศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติ 
โดยผู้เชี่ยวชาญตรวจสอบเครื่องมือและความถูกต้องของเนื้อหา (content validity) พร้อมทั้ง
การหาค่า IOC เพ่ือเป็นเครื่องมือในการตรวจสอบอีกขั้น 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (มิถุนายน 2562) | 1769 

 9. การเก็บรวบรวมข้อมูลภาคสนาม เมื่อคณะผู้วิจัยด าเนินการลงพ้ืนที่เก็บข้อมูลแล้ว
นั้น น าข้อมูลทั้งหมดมาวิเคราะห์และประชุมที่คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหามกุฏราช
วิทยาลัย โดยมีรายละเอียดดังนี้  

9.1 การเก็บข้อมูลทางเอกสาร เอกสารชั้นต้น เช่น กฎหมาย พระไตรปิฎก เอกสาร
ทางประวัติศาสตร์ ระเบียบหรือข้อบังคับต่าง ๆ มติที่ประชุมคณะกรรมการร่างรัฐธรรมนูญ 
แถลงการณ์ของกลุ่มพระสงฆ์หรือองค์กรพระสงฆ์ เอกสารชั้นรอง เช่น หนังสือ งานวิจั ยที่
เกี่ยวข้อง บทความทางวิชาการ ข่าวในสื่อ และข้อมูลอื่น ๆ 

9.2 การสัมภาษณ์เชิงลึก เป็นเครื่องมือที่ใช้ด าเนินการเก็บข้อมูลจากผู้ให้ข้อมูล
ส าคัญ โดยมีรายละเอียดดังนี้  

9.2.1 ก าหนดกลุ่มตัวอย่างแบบเจาะจง  
9.2.2 นัดหมายเพื่อก าหนดวัน เวลา และสถานที่สัมภาษณ ์ 
9.2.3 ด าเนินการสัมภาษณ์ตามแบบสัมภาษณ์เชิงลึก  
9.2.4 รวบรวมข้อมูลที่ได้เพ่ือน ามาตอบค าถามการวิจัยและวัตถุประสงค์ในขั้น

ต่อไป 
 10. ตรวจสอบความถูกต้องของข้อมูล คณะผู้วิจัยน าเนื้อหาตรวจสอบความเที่ยงตรง 
ในกรณีที่ เป็นการตรวจสอบความเที่ยงตรงตาม เนื้อหา ซึ่งเป็นการตรวจสอบโดยกลุ่ม
ผู้เชี่ยวชาญ คือ พระมหาอรุณ ปญฺญารุโณ และผู้ช่วยศาสตราจารย์ ประจวบ ประเสริฐสังข์ ที่
เป็นผู้มีความรู้และความเชี่ยวชาญตรงกับประเด็นหรือเนื้อหา โดยเกณฑ์การคัดเลือก
ผู้ทรงคุณวุฒินั้น คณะผู้วิจัยพิจารณาจากเกณฑ์ความเชี่ยวชาญที่ตรงหรือสอดคล้องกับขอบข่าย
ของเนื้อหาที่ตรวจสอบ และการตรวจสอบโดยคณะผู้วิจัยเอง ซึ่งเป็นการตรวจสอบข้อมูล 3 
ลักษณะคือ  

10.1 การตรวจสอบความผิดพลาดจากการตอบและการบันทึกข้อมูล  
10.2 การตรวจสอบความขัดแย้งกันเองของข้อมูลในส่วนต่าง ๆ  
10.3 ตรวจสอบดุลภาพ (balance edit) หรือการตรวจสอบผลรวมทั้งหมด กับ

ผลรวมจากส่วนย่อย ๆ 
 
 



1770 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.4 (June 2019) 

 11. การวิเคราะห์ข้อมูล  
11.1 คณะผู้วิจัยน าข้อมูลจากการสัมภาษณ์เชิงลึกกับข้อมูลจากเอกสารสามารถ

วิเคราะห์เชิงเนื้อหาและใช้ทฤษฎีที่เก่ียวข้องมาวิเคราะห์ข้อมูล  
11.2 การตรวจสอบข้อมูล เพ่ือหาความน่าเชื่อถือโดยใช้การตรวจสอบแบบ 3 เส้า 

(Triangulation) คือ การแสวงหาความเชื่อถือจากข้อมูลจากแหล่งที่แตกต่างกัน ดังนี้  
11.2.1 ด้านเอกสาร คือ ใช้การรวบรวมข้อมูลเรื่องเดียวกันที่มาจากแหล่งข้อมูล

ที่แตกกัน 
11.2.2 ด้านบุคคล คือ ใช้การรวบรวมข้อมูลเรื่องเดียวกันจากบุคคลหลายกลุ่ม 

เช่น แกนน า ผู้เข้าร่วมชุมนุม นักวิชาการ สื่อมวลชน  
11.2.3 ด้านทฤษฎี คือ ทฤษฎีที่กล่าวเอาไว้ในบทที่ 2 เป็นเครื่องมือตรวจสอบ 

 12. การจดบันทึกและท าดัชนีข้อมูลเพื่อจัดหมวดหมู่ข้อมูล 
 13. การตีความข้อมูล 
 14. การสร้างบทสรุปและการพิสูจน์บทสรุป 
 

ผลการวิจัย 
 การศึกษาวิจัยครั้งนี้ได้ด าเนินการตามวัตถุประสงค์ คือ เพ่ือศึกษาความเป็นมาและ
อธิบายบทบาทของพระสงฆ์ในการเคลื่อนไหวผลักดันให้ คณะกรรมการร่างรัฐธรรมนูญ (กรธ.) 
บรรจุศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติ และเพ่ือศึกษาและวิเคราะห์รูปแบบและยุทธวิธีการ
เคลื่อนไหวของพระสงฆ์ในประเด็นการบรรจุศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติ โดยคณะผู้วิจัย
ได้ด าเนินศึกษาเพ่ือตอบวัตถุประสงค์ดังนี้ 
 ข้อที่ 1 เพื่อศึกษาความเป็นมาและอธิบายบทบาทของพระสงฆ์ในการเคลื่อนไหว
ผลักดันให้ คณะกรรมการร่างรัฐธรรมนูญ (กรธ.) บรรจุศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติ 
 เ พ่ือทราบที่มาของการเสนอให้บัญญัติศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติใน
รัฐธรรมนูญ คณะผู้วิจัยได้ศึกษาถึงความเป็นมาของการเรียกร้องในอดีต โดยพบว่า การ
พยายามผลักดันให้บัญญัติศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติไว้ในรัฐธรรมนูญเกิดขึ้นครั้งแรกใน
การแก้ไขรัฐธรรมนูญ ในปี พ.ศ. 2537 ขณะนั้นผู้เสนอแนวคิดการบัญญัติศาสนาพุทธเป็น
ศาสนาประจ าชาติไว้ในรัฐธรรมนูญคือนายดุสิต โสภิตชา ซึ่งเป็นผู้เสนอให้เพ่ิมประเด็นดังกล่าว



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (มิถุนายน 2562) | 1771 

ไว้ในรัฐธรรมนูญ แต่ความพยายามดังกล่าวไม่ประสบผลส าเร็จ แม้จะมีการเข้าชื่อพระสงฆ์กว่า 
30,000 รายชื่อก็ตาม ต่อมาในระหว่างการร่างรัฐธรรมนูญฉบับ พ.ศ. 2540 กระแสการผลักดัน
ให้บรรจุศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติเกิดขึ้นอีกครั้ง เป็นผลมาจากการเปิดกว้างให้กลุ่ม
ผลประโยชน์ต่าง ๆ ได้ยื่นข้อเสนอต่อสภาร่างรัฐธรรมนูญ และในระยะแรกข้อเสนอนี้ได้รับการ
พิจารณาและอภิปรายอย่างหนัก แต่ข้อเสนอให้เพ่ิมค าว่า “ศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติ” 
ไม่ประสบความส าเร็จ เนื่องจากรัฐธรรมนูญในอดีตไม่เคยบัญญัติประเด็นนี้มาก่อนและการ
เปลี่ยนแปลงนี้อาจจะน าไปสู่ปัญหาในอนาคต นอกจากนี้ ศูนย์พิทักษ์พระพุทธศาสนาแห่งชาติ
ถูกจัดตั้งขึ้นหลังการประชุมรับฟังความคิดเห็นเครือข่ายพระสงฆ์และชาว พุทธหลายครั้ง 
โดยเฉพาะการประชุมใหญ่ที่มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัยได้มีมติให้จัดตั้งศูนย์นี้ขึ้นเพ่ือ
ท าหน้าที่ปกป้องและส่งเสริมพระพุทธศาสนา และเป็นศูนย์กลางของเครือข่ายองค์กรชาวพุทธ 
อีกทั้ง ยังมีหน้าที่พิทักษ์และต่อสู้ เพ่ือความเป็นธรรมให้กับพระพุทธศาสนาในมติต่าง ๆ 
โดยเฉพาะทางการเมือง และสังคม หลังการเคลื่อนไหวเกี่ยวกับการบรรจุศาสนาพุทธเป็น
ศาสนาประจ าชาติในอดีตที่ผ่านมาจะประสบความล้มเหลว การเคลื่อนไหวเรียกร้องให้ศาสนา
พุทธเป็นศาสนาประจ าชาติเกิดขึ้นครั้งใหญ่ ในปีพ.ศ.2550 ซึ่งครั้งนี้ คณะผู้วิจัยได้เห็นถึง
พัฒนาการการเคลื่อนไหวที่น่าสนใจ นับตั้งแต่การยื่นหนังสือ การจัดสัมมนา การรวมตัวชุมนุม 
การยกระดับการเคลื่อนไหวต่าง ๆ เช่น การอดอาหาร การคว่ าบาตร การสวดบังสุกุล เป็นต้น 
ตัวแสดงหลักในการจัดการชุมนุมนั้นคือ ศูนย์พิทักษ์พระพุทธศาสนาแห่งประเทศไทย ร่วมกับ
ภาคีเครือข่ายองค์กรสงฆ์ทั่วประเทศ และท้ายที่สุด การชุมนุมของพระสงฆ์ครั้งนี้ถือเป็นครั้งที่
ยืดยาวมากที่สุด เนื่องจากปักหลักยาวนานกว่า 3 เดือน การกดดันสมาชิกสภาร่างรัฐธรรม
เกิดข้ึนอย่างต่อเนื่อง แต่กลับไม่สามารถประสบความส าเร็จ 
 เมื่อมีการร่างรัฐธรรมนูญการเคลื่อนไหวในประเด็นนี้จึงเกิดขึ้นอีกครั้ง การเคลื่อนไหว
ผลักดันให้ศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติในการร่างรัฐธรรมนูญ พ.ศ.2559 เกิดจากการ
แสดงจุดเจตนารมณ์ของเครือข่ายองค์กรพระสงฆ์และชาวพุทธที่เคลื่อนไหวผลักดันประเด็น
ดังกล่าวมาอย่างยาวนาน การเข้ายื่นหนังสือให้คณะกรรมาธิการร่างรัฐธรรมนูญพิจารณาเกิดขึ้น
หลายครั้ง แต่ไม่มีท่าทีที่ข้อเรียกร้องนี้จะประสบความส าเร็จ อีกด้านหนึ่ง วงการพระสงฆ์ได้ตั้ง
ค าถามถึงบทบาทของพระพุทธอิสระและนายไพบูลย์ นิติตะวัน ในกรณีคัดค้านมติมหาเถร
สมาคมเรื่องวัดพระธรรมกายและการสถาปนาสมเด็จพระสังฆราชพระองค์ใหม่ ส่งผลให้



1772 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.4 (June 2019) 

เครือข่ายชาวพุทธต้องจัดการสัมมนาในหัวข้อ “สกัดแผนล้มการปกครองคณะสงฆ์ไทย” ขึ้น 
พร้อมน าประเด็นการบรรจุศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติไว้ในรัฐธรรมนูญเป็นหนึ่งในข้อ
เรียกร้อง ซึ่งสามารถระดมทรัพยากรและมวลชนจ านวนมาก สุดท้าย คณะกรรมาธิการร่าง
รัฐธรรมนูญไม่สามารถบัญญัติประเด็นดังกล่าวไว้ในรัฐธรรมนูญได้ แต่ได้เพ่ิมบทบัญญัติเกี่ยวกับ
การส่งเสริมพระพุทธศาสนาเถรวาทไว้ในมาตรา 67 อย่างที่ไม่เคยปรากฏในรัฐธรรมนูญฉบับใด
มาก่อน  
 ข้อ 2 เพื่อศึกษาและวิเคราะห์รูปแบบและยุทธวิธีการเคลื่อนไหวของพระสงฆ์ใน
ประเด็นการบรรจุศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติ 
 การเคลื่อนไหวครั้งนี้มีการใช้มวลชนและสื่อเป็นเครื่องมือที่ส าคัญในการผลักดัน
ประเด็นปัญหา ซึ่งมวลชนนี้ประกอบไปด้วยฝ่ายบรรพชิตทั้ง 2 นิกายจากต่างจังหวัด ส่วน
คฤหัสถ์มาจากประชาชนที่เคารพนับถือพระผู้ใหญ่และเป็นลูกศิษย์ของพระผู้ใหญ่ส านักต่าง  ๆ 
ซึ่งบรรพชิตส่วนใหญ่มาจากภาคอีสาน ซึ่งทราบข่าวจากสื่อโซเชียลโดยเฉพาะ Facebook และ 
Line รวมถึงมีพระเถระชั้นผู้ใหญ่ที่มีบารมี “บอกบุญ” มาจึงเป็นหนึ่งในตัวกระตุ้นให้มวลชน
สามารถรับทราบข่าวสารและเดินทางเข้ามาร่วมเคลื่อนไหว การเข้ายื่นหนังสือต่อ
คณะกรรมาธิการร่างรัฐธรรมนูญ การจัดแถลงข่าวเพ่ือแสดงเจตนารมณ์ของเครือข่ายชาวพุทธ 
อันเป็นสื่อเครือข่ายชาวพุทธ คือ โทรทัศน์ช่อง DDTV และวิทยุในเครือทั่วประเทศ เพ่ือท า
หน้าที่กระจายข่าวและประเด็นที่ต้องการเคลื่อนไหวเรียกร้อง ผลก็คือมีมวลชนเข้าร่วมการ
ประท้วงครั้งนี้กว่า 30,000 รูป/คน ด้านยุทธวิธีนั้น เครือข่ายชาวพุทธไม่ต้องการได้รับชัยชนะ
แต่ต้องการออกมาแสดงพลังเชิงสัญลักษณ์เท่านั้น เนื่องจากทราบถึงข้อจ ากัดในความเป็นไปได้
ในข้อเรียกร้องต่าง ๆ ดี โดยเฉพาะการผลักดันให้ศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติ ซึ่งจริง ๆ 
แล้วการเคลื่อนไหวประเด็นนี้ ในปีพ.ศ.2550 ใกล้จะประสบความส าเร็จแล้ว แต่เกิดเหตุการณ์
ไม่คาดฝันเกิดข้ึนการผลักดันจึงล้มเหลว ส่วนการเคลื่อนไหวในปีพ.ศ.2559 นี้ แม้ทราบดีว่าไม่มี
ทางประสบผลส าเร็จแต่เป็นหน้าที่ของเครือข่ายที่ต้องการสร้างปรากฏการณ์เหล่านี้ขึ้นเพ่ือให้
สังคมทราบถึงข้อเรียกร้องที่ต่อสู้มาอย่างยาวนาน การต่อสู้ครั้งนี้มีรูปแบบการเคลื่อนไหวที่
หลากหลาย โดยเฉพาะการเคลื่อนไหวเชิงสัญลักษณ์ที่ต้องการแสดงความไม่พอใจในประเด็น
บางอย่าง ซึ่งในที่นี้คือประเด็นบทบาทของพระพุทธอิสระและนายไพบูลย์ นิติตะวัน และการ
เคลื่อนไหวเชิงสัญลักษณ์อีกประการคือการเสนอให้บรรจุศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติ 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (มิถุนายน 2562) | 1773 

นอกจากนี้ ยังอาศัยการเข้าไปล็อบบี้คณะกรรมาธิการร่างรัฐธรรมนูญเพ่ือยื่นข้อเรียกร้องต่าง ๆ 
โดยใช้บุคลากรจากองค์กรพุทธต่าง ๆ ไปพบคณะกรรมาธิการร่างรัฐธรรมนูญ แม้ผลสุดท้ายไม่
สามารถบัญญัติให้ศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติ แต่ได้ก าหนดบทบัญญัติในมาตรา 67 ที่มี
เนื้อหาให้ความชัดเจนในเรื่องของความส าคัญพุทธศาสนาแบบเถรวาทและพุทธศาสนาเป็น
ศาสนาที่คนไทยนับถือมาช้านาน 
  

อภิปรายผล 
 ผลการศึกษาเรื่อง พระสงฆ์ไทยกับขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคม: ศึกษากรณี
เคลื่อนไหวให้บรรจุพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาติ  ในร่างรัฐธรรมนูญแห่ง
ราชอาณาจักรไทย พ.ศ.2559 พบว่า  
 1. การเคลื่อนไหวผลักดันให้ศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติในการร่างรัฐธรรมนูญ
พ.ศ.2559 เกิดจากการแสดงจุดเจตนารมณ์ของเครือข่ายองค์กรพระสงฆ์และชาวพุทธที่
เคลื่อนไหวผลักดันประเด็นดังกล่าวมาอย่างยาวนาน และเพ่ือต้องการให้ศาสนาพุทธมีผลทาง
กฎหมายอย่างเป็นทางการซึ่งสอดคล้องกับการศึกษาของพระสมพงษ์ พูลสุข เรื่อง “บทบาท
ของพระสงฆ์ในการผลักดันให้มีการบัญญัติพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาติ พ.ศ. 2537-
พ.ศ. 2550” ที่พบว่า ความเป็นมาของการชุมนุมเคลื่อนไหวให้ศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ า
ชาติเป็นความต่อเนื่องของแนวคิดศาสนาประจ าชาติในรัฐธรรมนูญ และสภาวการณ์ที่เหมาะสม
ในขณะนั้น สาเหตุของการเคลื่อนไหวเกิดจากความต้องการให้การเผยแพร่มีประสิทธิภาพเพ่ิม
มากขึ้น และต้องการให้รัฐให้ความส าคัญ ดูแล สนับสนุนให้ศาสนาประจ าชาติมีผลทางกฎหมาย 
เพ่ือป้องกันภัยจากการคุกคามของศาสนาอ่ืน ๆ (พระสมพงษ์ พูลสุข, 2553) นอกจากนี้ ผล
การศึกษาขัดแย้งกับงานของตรี จตุรานน ที่ศึกษาเรื่อง “ความเป็นมาของการประกาศให้
ศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติในพม่า ปีค.ศ.1961” ที่พบว่า ปัจจัยสนับสนุนอยู่ 4 ประการ 
ประการแรก พุทธศาสนามีอิทธิพลต่อการเมืองพม่าตลอดตั้งแต่ยังไม่มีกษัตริย์ปกครองจนถึง
ช่วงได้รับเอกราช ความสัมพันธ์ทางของศาสนาถูกตีความโดยนักชาตินิยมโดยผูกความสัมพันธ์
กับเศรษฐกิจและการเมืองแบบใหม่จนเกิดการเปลี่ยนแปลง เมื่อได้รับเอกราชเหล่านักชาตินิยม
ก็กลับกลายไปเป็นนักการเมืองและคงน าเอาพุทธศาสนามาสัมพันธ์กับการเมืองและเศรษฐกิจ
สมัยใหม่เสมอ ประการที่สอง อูนุ เป็นผู้นับถือและเคร่งครัดในหลักค าสอน เขามุ่งหวังให้พุทธ



1774 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.4 (June 2019) 

ศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาติ เป็นหนทางให้ประชาชนหันมานับถือและปฏิบัติตามหลักธรรม 
เพ่ืออยู่ร่วมกันอย่างเป็นสุขในภพนี้หรือเข้าถึงนิพพานในภพหน้า ประการที่สาม ชาวพุทธและ
พระสงฆ์ได้มีข้อเรียกร้องให้ประกาศให้พุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาตินับตั้งแต่ได้รับเอก
ราช ท าให้อูนุน าประเด็นนี้ไปหาเสียงเลือกตั้งในค.ศ.1960 ประการสุดท้าย รัฐบาลรักษาการ
ภายใต้นายพลเนวินสามารถแก้ไขสถานการณ์การก่อกบฏของชนกลุ่มน้อยได้ ท าให้อูนุมั่นใจว่า
หากประกาศให้พุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาติ จะไม่เกิดปัญหาการต่อต้านของชนกลุ่มน้อย
ที่ส่วนใหญ่ไม่ได้นับถือพุทธ เนื่องจากสังคมไทยมิได้มีเงื่อนไขการกอบกู้เอกราชจากประเทศเจ้า
อาณานิคม และศาสนาประจ าชาติของพม่าเป็นเพียงเครื่องมือในการระดมมวลชนเพ่ือภารกิจ
เรียกร้องเอกราช เมื่อได้รับเอกราชแล้วพม่าได้ยกเลิกศาสนาประจ าชาติเนื่องจากกระทบสิทธิ
การนับถือศาสนาของชาติพันธ์อ่ืน ๆ ภายในประเทศ (ตรี จตุรานน, 2548) ในขณะเดียวกันผล
การศึกษายังสอดคล้องกับงานของธีระพล โชคน าชัย เรื่อง “ปัญหาการบัญญัติศาสนาประจ า
ชาติในรัฐธรรมนูญ : ศึกษาเปรียบเทียบจากรัฐธรรมนูญของประเทศต่าง ๆ” ที่พบว่า ความ
เข้าใจเรื่องศาสนาประจ าชาติของคนไทยเรานั้น เป็นที่รับรู้และเข้าใจกันอย่างกว้างขวางมา
ตลอดว่าคือ ศาสนาพุทธ โดยถือเอาตามศาสนาผู้ปกครองคือ พระมหากษัตริย์ ตั้งแต่ครั้งกรุง
สุโขทัย แต่หลังการเปลี่ยนแปลงการปกครองในปี 2475 เป็นต้นมา รัฐธรรมนูญทุกฉบับของ
ประเทศไทยไม่เคยมีรัฐธรรมนูญฉบับใดเลยที่บัญญัติให้ศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติ แต่
บัญญัติในท านองคล้ายๆ กันคือ ให้พระมหากษัตริย์ทรงเป็นพุทธมามกะและทรงเป็นอัคร
ศาสนูปถัมภก จนมาถึงการร่างรัฐธรรมนูญ ปี 2540 และปี 2550 ได้มีกลุ่มชาวพุทธกลุ่มหนึ่ง
ออกมาเรียกร้องให้มีการบัญญัติศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติกันอย่างจริงจังขึ้นอีกครั้ง
หนึ่ง รัฐธรรมนูญทั้งสองฉบับดังกล่าวก็มิได้บัญญัติให้ตามข้อเรียกร้อง แต่ให้เหตุผลส าคัญไว้ 2 
ประการคือ ประการแรกในการเมืองการปกครองระบอบประชาธิปไตยนั้น ไม่บังคับให้ ทุกคน
ต้องใช้วัฒนธรรมที่เป็นมาตรฐานเดียวกัน แต่ให้สิทธิและเสรีภาพของบุคคลที่จะเลือกใช้
วัฒนธรรมตามความเชื่อที่ทุกคนมีอยู่อย่างเสมอหน้ากันโดยไม่ให้มีใครมีอภิสิทธิ์เหนือกว่าใคร
และประเทศไทยมิได้ใช้ค าสอนทางศาสนาเป็นกฎหมายของรัฐ หรือเป็นกฎหมายของประเทศ 
ประการที่สอง ตามค าสอนของพระพุทธองค์ การที่พระพุทธศาสนาจะด ารงอยู่คู่กับประเทศ
ไทยนานแค่ไหนนั้น ปัจจัยส าคัญอยู่ที่การเข้าถึงและเข้าใจหลักศาสนาตามค าสั่งสอนของพระ
พุทธองค์และน าไปปฏิบัติให้ถูกต้อง มิได้ขึ้นอยู่ที่การบัญญัติข้อความในรัฐธรรมนูญ งานชิ้นนี้



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (มิถุนายน 2562) | 1775 

มุ่งเน้นศึกษาแนวคิดการแยกศาสนาออกจากรัฐ และการเขียนรัฐธรรมนูญที่เหมาะสม
โดยเฉพาะในเรื่องศาสนาประจ าชาติ รวมทั้งสิทธิเสรีภาพในการถือศาสนาที่บัญญัติไว้ใน
รัฐธรรมนูญของประเทศต่าง ๆ รวมทั้งประเทศไทย จากการศึกษาพบว่าประเทศที่เขียน
รัฐธรรมนูญให้แยกศาสนาออกจากรัฐ สืบเนื่องจากปัญหาการล่วงละเมิดสิทธิเสรีภาพในการถือ
ศาสนา นิกายของศาสนา หรือลัทธิความเชื่อของศาสนาอ่ืน ๆ ซึ่งหากมีการบัญญัติให้ศาสนาใด
ศาสนาหนึ่งเป็นศาสนาประจ าชาติไว้ในรัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทยก็อาจขัดกับหลักสิทธิ
เสรีภาพที่รัฐธรรมนูญให้การรับรองไว้ใน มาตรา 37 ส่วนประเทศที่ระบุให้ศาสนาใดศาสนาหนึ่ง
เป็นศาสนาประจ าชาตินั้นมีความเหมาะสมกับประเทศที่นับถือศาสนาอิสลามเนื่องจากรัฐ
อิสลามยึดถือเอาธรรมนูญแห่งอิสลามที่มีพ้ืนฐานมาจากคัมภีร์อัลกุรอานเป็นธรรมนูญสูงสุดใน
การด าเนินชีวิตและเป็นกฎหมายในการปกครอง และจากการศึกษาพบว่าประเทศที่ระบุให้
ศาสนาใดศาสนาหนึ่งเป็นศาสนาประจ าชาติ ถึงจะมีการระบุให้ประมุขหรือพระประมุขของ
ประเทศนั้นต้องนับถือศาสนาตามศาสนาประจ าชาติ นอกจากนี้ แนวคิดเรื่องศาสนาประจ าชาติ
เป็นข้อถกเถียงทางวิชาการมานาน มีทั้งฝ่ายที่สนับสนุนและฝ่ายที่คัดค้าน ผลจากการต่อสู้ของ
เครือข่ายพระสงฆ์และชาวพุทธหลายวาระได้พิสูจน์ให้เห็นว่าผู้มีอ านาจและคณะกรรมาธิการ
ร่างรัฐธรรมนูญเลือกที่จะไม่เห็นด้วยกับการบัญญัติให้ศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติ ด้วย
เหตุผลหลักคือ เรื่องเสรีภาพการนับถือศาสนาและการป้องกันความขัดแย้งระหว่างศาสนา (ธี
ระพล โชคน าชัย, 2555)  
 2. การเข้ายื่นหนังสือให้คณะกรรมาธิการร่างรัฐธรรมนูญพิจารณาเกิดขึ้นหลายครั้ง แต่
ไม่มีท่าทีที่ข้อเรียกร้องนี้จะประสบความส าเร็จ อีกด้านหนึ่ง วงการพระสงฆ์ได้ตั้งค าถามถึง
บทบาทของพระพุทธอิสระและนายไพบูลย์ นิติตะวัน ในกรณีคัดค้านมติมหาเถรสมาคมเรื่องวัด
พระธรรมกายและการสถาปนาสมเด็จพระสังฆราชพระองค์ใหม่ ส่งผลให้เครือข่ายชาวพุทธต้อง
จัดการสัมมนาในหัวข้อ “สกัดแผนล้มการปกครองคณะสงฆ์ไทย” ขึ้น พร้อมน าประเด็นการ
บรรจุศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติไว้ในรัฐธรรมนูญเป็นหนึ่งในข้อเรียกร้อง ซึ่งสามารถ
ระดมทรัพยากรและมวลชนจ านวนมาก สุดท้าย คณะกรรมาธิการร่างรัฐธรรมนูญไม่สามารถ
บัญญัติประเด็นดังกล่าวไว้ในรัฐธรรมนูญได้ แต่ได้เ พ่ิมบทบัญญัติเกี่ยวกับการส่งเสริม
พระพุทธศาสนาเถรวาทไว้ในมาตรา 67 อย่างที่ไม่เคยปรากฏในรัฐธรรมนูญฉบับใดมาก่อน 
สอดคล้องกับงานของพระมหาหรรษา ธมฺมหาโส เรื่อง “แนวโน้มบทบาทพระสงฆ์กับการ



1776 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.4 (June 2019) 

เมืองไทยในสองทศวรรษหน้า” ที่พบว่าพระสงฆ์กับการเมืองไทย คือ 1) บทบาทในฐานวิศวกร
จัดการความขัดแย้งโดยพุทธสันติวิธี 2) บทบาทพระสงฆ์กับการชี้แนะและชี้น าทางการเมือง 3) 
บทบาทในการพัฒนาพลเมืองของรัฐตามระบอบประชาธิปไตย 4) บทบาทในการใช้สิทธิ
วิพากษ์วิจารณ์นักการเมืองและนโยบายรัฐ 5) บทบาทในการชุมนุมเรียกร้องความต้องการ
ทางการเมือง 6) บทบาทในการใช้สิทธิเลือกตั้งนักการเมือง งานของพระมหาหรรษา ธมฺมหาโส 
พยายามอธิบายบทบาทพระสงฆ์กับการเมืองที่ซึ่งเป็นข้อมูลสนับสนุนการศึกษาครั้งนี้ เนื่องจาก
พระสงฆ์และชาวพุทธที่ออกมาประท้วงนั้น ถูกสังคมตั้งค าถามถึงหน้าที่และพระธรรมวินัยใน
ประเด็นความเหมาะสม อีกด้านหนึ่ง กลุ่มพระสงฆ์ถือเป็นกลุ่มผลประโยชน์กลุ่มหนึ่งที่สามารถ
เข้ามาต่อรองทางการเมืองตามทฤษฎีได้ ซึ่งจะมีสถานะเป็นหนึ่งตัวแสดงในการต่อรองกับผู้มี
อ านาจเท่านั้น ผู้มีอ านาจจะท าหน้าที่เป็นกรรมการกลางตัดสินว่าจะกระท าหรือไม่กระท าตาม
ข้อเรียกร้อง ฉะนั้น บทบาทของพระสงฆ์ในการชุมนุมเรียกร้องอะไรบางอย่างในทางรัฐศาสตร์
สามารถกระท าได้โดยชอบ ซึ่งสอดคล้องกับสมมติฐานข้อที่ 1 ความล้มเหลวในการบรรจุศาสนา
พุทธเป็นศาสนาประจ าชาตินั้น เป็นผลมาจากชนชั้นปกครองและผู้ร่างรัฐธรรมนูญเลือกที่จะไม่
บัญญัติศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติในทางนิตินัย เพราะในทางพฤตินัยนั้น ศาสนาพุทธ
เป็นศาสนาแห่งชาติที่ประชาชนส่วนใหญ่นับถือที่ไม่จ าเป็นต้องบรรจุไว้ในรัฐธรรมนูญ และเพ่ือ
ป้องกันความขัดแย้งทางศาสนาและความเป็นธรรมกับศาสนาอ่ืน ๆ ดังนั้น รัฐจึงให้ความ
อุปถัมภ์และคุ้มครองทุกศาสนา และให้เสรีภาพในการนับถือศาสนาต่าง ๆ ซึ่งท้ายที่สุดแล้ว 
คณะกรรมาธิการร่างรัฐธรรมนูญมีมติไม่ กระท าตามข้อเรียกร้องแต่เ พ่ิมบทบาทของ
พระพุทธศาสนาในมาตรา 67 เพ่ือเป็นการเสนอตอบต่อข้อเรียกร้องเพียงส่วนหนึ่ง (พระมหา
หรรษา ธมฺมหาโส, 2557) 
 3. รูปแบบและยุทธวิธีการเคลื่อนไหวของเครือข่ายองค์กรสงฆ์และชาวพุทธในการ
ชุมนุมวันที่ 15 กุมภาพันธ์ พ.ศ.2559 พบว่า ใช้รูปแบบการจัดสัมมนาภายใต้หัวข้อ “สกัดแผน
ล้มล้านการปกครองคณะสงฆ์ไทย” และสร้างการรับรู้ไปยังมวลชนผ่านเครือข่ายโซเชียลมีเดีย 
โดยเฉพาะ Facebook และ Line รวมถึงการให้พระเถระชั้นผู้ใหญ่ “บอกบุญ” ไปยังลูกศิษย์ 
และการใช้สื่อของเครือข่ายคือ สถานีโทรทัศน์ DDTV และสถานีวิทยุเครือข่ายในต่างจังหวัด 
เป็นต้น เพ่ือระดมมวลชนทั้งบรรพชิตและคฤหัสถ์เข้าร่วมการประท้วง นอกจากนี้ ยังพบว่ามี
การเคลื่ อนไหวในรูปแบบล็อบบี้  คื อการส่ งตั วแทนองค์กรเข้ าไปเจรจาต่อรองกับ



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (มิถุนายน 2562) | 1777 

คณะกรรมาธิการร่างรัฐธรรมนูญหลายครั้ง เพ่ือเป็นหนึ่งในช่องทางการต่อสู้ สอดคล้องกับ
สมมติฐานข้อที่ 2 รูปแบบการต่อสู่ของกลุ่มพระสงฆ์ในอดีตใช้ยุทธวิธีที่หลากหลาย เช่น การยื่น
หนังสือแก่ผู้ร่างรัฐธรรมนูญ การเคลื่อนไหวในเครือข่ายสังคมออนไลน์ เดินขบวนประท้วง 
รวมตัวกันประท้วงในสถานที่ราชการต่าง ๆ และการยกระดับการชุมนุมจนกระทบกระทั่งกับ
เจ้าหน้าที่ของรัฐ แต่ไม่สอดคล้องในประเด็นการยกระดับการชุมนุมเท่านั้น นอกจากนี้ผล
การศึกษายังสอดคลองกับสมมติฐานข้อที่ 3 องค์กรต่าง ๆ ที่ขับเคลื่อนการบรรจุศาสนาพุทธ
เป็นศาสนาประจ าชาตินั้น ได้แก่ ศูนย์พิทักษ์พระพุทธศาสนา เครือข่ายคณะสงฆ์และองค์กร
ภาคีพุทธบริษัท 4 ทั่วประเทศ (คสพ.) และพันธมิตรเครือข่ายองค์กรสงฆ์ต่าง ๆ นอกจากนี้ ผล
การศึกษายังสอดคล้องกับทฤษฎีระดมทรัพยากรและทฤษฎีระดมที่อธิบายถึงการสร้างประเด็น
ปัญหาร่วมกัน การจูงใจมวลชน การสร้างศรัทธา เพ่ือระดมทรัพยากรและมวลชนที่มีอุดมการณ์
แนวคิดเดียวกันร่วมขับเคลื่อนประเด็นปัญหาดังกล่าว แต่อย่างไรก็ตาม การชุมนุมครั้งนี้ยังไม่มี
นวัตกรรมการเคลื่อนไหวอะไรที่แปลกใหม่ มีเพียงการใช้เทคโนโลยีเข้ามาช่วยระดมทรัพยากร
เท่านั้น และสอดคล้องกับงานของ  Doug McAdam ที่ศึกษาการลุกฮือของคนผิวด าใน
สหรัฐอเมริกาที่น าโดย Martin Luther King ผู้โด่งดัง ในเรื่อง Tactical Innovations and 
the Pace of Insurgency ทีพ่ยายามวิเคราะห์ปรากฏการณ์และศึกษานวัตกรรมใหม่ๆ ของกล
ยุทธ์ในการต่อสู้ ส่วนหนึ่งในงานชิ้นนี้ได้ระบุไว้อย่างน่าสนใจ โดยเฉพาะยุทธวิธีและกลยุทธ์ต่าง 
ๆ ที่มีนวัตกรรม (McAdam, D, 1983) ซึ่งปรากฏการณ์การเคลื่อนไหวของพระสงฆ์ใช้รูปแบบ
การประท้วงเช่นเดียวกับงานของ McAdam แต่ผลลัพธ์ของการกระท านั้นแตกต่างกัน อย่างไร
ก็ดี ขบวนการพระสงฆ์กับการเคลื่อนไหวครั้งนี้ได้สร้างผลสะเทือน (Impact) ให้กับรัฐบาลอย่าง
รุนแรง เนื่องจากรัฐบาลได้ประกาศกฎหมายความมั่นคงห้ามชุมนุมเกิน 5 คน แต่พระสงฆ์กลับ
ประกาศระดมมวลชนชุมนุมและกระท าได้อย่างมีประสิทธิภาพจากจ านวนผู้เข้าร่วม รัฐบาลจึง
ต้องยอมรับข้อเสนอบางประการจากแกนน าเพ่ือแลกกับการประกาศยุติการชุมนุม เพ่ือแสดงถึง
ศักยภาพของรัฐบาลในการควบคุมสถานการณ์ความวุ่นวายและจัดการการชุมนุม 
 

สรุป 
 การเคลื่อนไหวผลักดันให้ คณะกรรมการร่างรัฐธรรมนูญ (กรธ.) บรรจุศาสนาพุทธเป็น
ศาสนาประจ าชาตินั้น ได้เริ่มผลักดันให้บัญญัติศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติไว้ใน



1778 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.4 (June 2019) 

รัฐธรรมนูญเกิดขึ้นครั้งแรก ในการแก้ไขรัฐธรรมนูญในปีพ.ศ.2537 แต่ความพยายามดังกล่าวไม่
ประสบผลส าเร็จ ต่อมาในระหว่างการร่างรัฐธรรมนูญฉบับพ.ศ.2540 กระแสการผลักดันให้
บรรจุ ศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติเกิดขึ้นอีกครั้ง เป็นผลมาจากการเปิดกว้างให้กลุ่ม
ผลประโยชน์ต่าง ๆ ได้ยื่นข้อเสนอต่อสภาร่างรัฐธรรมนูญ โดยเสนอให้เพ่ิมค าว่า “ศาสนาพุทธ
เป็นศาสนาประจ าชาติ” และไม่ประสบความส าเร็จเช่นกัน เนื่องจากประเด็นยังกล่าวยังไม่เคย
ถูกกล่าวถึงมาก่อน ต่อมาในปี พ.ศ. 2550 ได้มีการเคลื่อนไหวเรียกร้องให้ศาสนาพุทธเป็น
ศาสนาประจ าชาติเกิดขึ้นอีกครั้ง แต่ก็ยังไม่ประสบความส าเร็จ ต่อมาการเคลื่อนไหวผลักดันให้ 
ศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติในการร่างรัฐธรรมนูญพ.ศ.2559 ท้ายที่สุด คณะกรรมาธิการ
ร่างรัฐธรรมนูญไม่สามารถบัญญัติประเด็นดังกล่าวไว้ในรัฐธรรมนูญได้ แต่ได้เพ่ิมบทบัญญัติ
เกี่ยวกับการส่งเสริมพระพุทธศาสนาเถรวาทไว้ในมาตรา 67 อย่างที่ ไม่เคยปรากฏใน
รัฐธรรมนูญฉบับใดมาก่อน ส่วนการศึกษารูปแบบและยุทธวิธีการเคลื่อนไหวของพระสงฆ์ใน
ประเด็นการบรรจุศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติ พบว่าการเคลื่อนไหวครั้งนี้มีการใช้
มวลชนและสื่อเป็นเครื่องมือที่ส าคัญในการผลักดันประเด็นปัญหา โดยเฉพาะ Facebook และ 
Line รวมทั้งโทรทัศน์ช่อง DDTV และวิทยุในเครือทั่วประเทศ จนน ามาสู่บทบัญญัติในมาตรา 
67 ที่มีเนื้อหาให้ความชัดเจนในเรื่องของความส าคัญพุทธศาสนาแบบเถรวาทและพุทธศาสนา
เป็นศาสนาที่คนไทยนับถือมาช้านาน 
 

ข้อเสนอแนะ 
 การศึกษาครั้งนี้มีข้อค้นพบที่มีคุณูปการทางวิชาการ จึงน ามาเป็นข้อเสนอแนะ 3 
ระดับ ดังนี้ 
 1. ข้อเสนอแนะส าหรับการน าผลการวิจัยไปใช้ 

1.1 การผลักดันแนวคิดการบรรจุศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติในรัฐธรรมนูญ
เป็นความพยายามของกลุ่มพระสงฆ์และชาวพุทธกลุ่มหนึ่ง ที่ต้องการให้ศาสนาพุทธมีสถานะ
ทางกฎหมายอย่างเป็นทางการในรัฐธรรมนูญ การเคลื่อนไหวในปีพ.ศ.2559 เป็นผลมาจากการ
น าประเด็นภัยคุกคามทางศาสนาพุทธประเด็นอ่ืน ๆ มารวมกัน เพ่ือง่ายต่อการระดมทรัพยากร
และมวลชนในการขับเคลื่อนเรียกร้องเพ่ือกดดันรัฐบาลและคณะกรรมาธิการร่างรัฐธรรมนูญ 
ซึ่งรูปแบบและยุทธวิธีในการเคลื่อนไหวใช้แบบการระดมมวลชนทั่วไปไม่มีนวัตกรรมใหม่ๆ ใน



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (มิถุนายน 2562) | 1779 

การเรียกร้อง ไม่มีการยกระดับการชุมนุมเพ่ือเพ่ิมแรงกดดันและผลสะเทือน เนื่องจากรัฐบาล
ยอมเจรจากับเหล่าแกนน าและรับปากการด าเนินการตามข้อเรียกร้อง ยกเว้นประเด็นศาสนา
ประจ าชาติที่เป็นหน้าที่ของคณะกรรมาธิการร่างรัฐธรรมนูญ จากสภาพความเป็นจริงของ
ปรากฏการณ์นี้ หากรัฐบาลและคณะกรรมาธิการร่างรัฐธรรมนูญด าเนินการเพ่ิมข้อความ 
“ศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติ” เข้าไปในรัฐธรรมนูญอาจส่งผลให้เกิดค าถามเรื่องเสรีภาพ
ในการนับถือศาสนา การแยกศาสนาออกจากรัฐ การขัดแย้งทางศาสนา ซึ่งในทางกลับกัน หาก
รัฐบาลและคณะกรรมาธิการร่างรัฐธรรมนูญนิ่งเฉยต่อข้อเรียกร้อง เครือข่ายองค์กรสงฆ์และ
ชาวพุทธที่สนับสนุนประเด็นนี้จะตั้งค าถามกลับถึงบทบาทความเป็นพุทธศาสนิกของรัฐบาล
และคณะกรรมาธิการร่างรัฐธรรมนูญ ค าถามเรื่องการเข้าแทรกแซงของศาสนาอ่ืน  ๆ 
คณะกรรมาธิการร่างรัฐธรรมนูญจึงตัดสินใจไม่เพ่ิมข้อความที่เกี่ยวข้องกับศาสนาประจ าชา ติ
เพ่ือลดความสุดโต่งจากข้อเรียกร้อง แต่เพ่ิมเรื่องการส่งเสริมพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทใน
มาตรา 67 แทน เพ่ือประนีประนอมกับเครือข่ายองค์การสงฆ์ที่เคลื่อนไหวมาตลอดระยะเวลา 
20 กว่าปี  

1.2 จากการเชื่อมโยงผลการศึกษาและสภาพความเป็นจริงของปรากฏการณ์
ข้างต้น เราจะพบถึงประวัติศาสตร์ของการผลักดันและทราบถึงประเด็นปัญหาเรื่องภัยคุกคาม
อันน ามาสู่การก่อตัวของขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคมของกลุ่มพระสงฆ์ ซึ่งงานวิจัยชิ้นนี้ได้
พยายามศึกษาถึงปัจจัยต่าง ๆ ที่น ามาสู่ปรากฏการณ์การชุมนุมครั้งใหญ่ครั้งหนึ่งของพระสงฆ์ 
และผลการศึกษาครั้งนี้สามารถน าไปประยุกต์ใช้กับหน่วยงานต่าง ๆ เช่น หน่วยงานความมั่นคง
ของรัฐเพ่ือท าความเข้าประเด็นปัญหาการก่อตัวชุมนุมของเครือข่ายพระสงฆ์ ส านักงาน
พระพุทธศาสนาสามารถน าไปพัฒนาเป็นนโยบายเพ่ือให้ความส าคัญกับความมั่นคงทางศาสนา 
กระทรวงต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องสามารถน าไปวิเคราะห์และพัฒนาเป็นนโยบายการส่งเสริมการมี
ส่วนร่วมทางการเมือง องค์กรสงฆ์ต่าง ๆ โดยเฉพาะศูนย์พิทักษ์พระพุทธศาสนาแห่งชาติ
สามารถน าไปถอดบทเรียนการต่อสู้และพัฒนานวัตกรรมการต่อสู้รูปแบบใหม่ที่มีประสิทธิภาพ
มากกว่ารูปแบบเดิม นอกจากนี้ งานวิจัยชิ้นนี้ยังสามารถพัฒนาไปสู่การปรับปรุงเนื้อหาใน
รายวิชาทางด้านรัฐศาสตร์และสังคมศาสตร์ที่ใช้ส าหรับการเรียนการสอนในมหาวิทยาลัยสงฆ์
ทั้ง 2 แห่ง  



1780 | Journal of MCU Nakhondhat Vol.6 No.4 (June 2019) 

1.3 การศึกษาครั้งนี้สามารถน าผลการศึกษาไปพัฒนาองค์ความรู้ทางวิชาการ
โดยเฉพาะปรากฏการณ์พระสงฆ์กับขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคม และข้อถกเถียงเรื่องศาสนา
ประจ าชาติ อันน าไปสู้การคาดคะเนทิศทางการเคลื่อนไหวของพระสงฆ์ในอนาคต หากมีการ
ร่างรัฐธรรมนูญฉบับใหม่ขึ้น เครือข่ายองค์กรสงฆ์เหล่านี้จะพร้อมใจแสดงท่าทีและเคลื่อนไหว
อีกครั้ง 
 2. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
 การเสนอให้ศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติสามารถด าเนินการได้ผ่านกลไกพรรค
การเมือง ซึ่งต้องอาศัยการสนับสนุนจากรัฐสภาและตั้งคณะกรรมมาธิการเพ่ือศึกษาอย่างจริงจัง
ถึงผลดีและผลเสีย และพรรคการเมืองที่ชูประเด็นนี้ต้องระดมกระแสการสนับสนุนจากสังคม 
จากนั้นน าประเด็นนี้เข้าสู่กระบวนการออกเสียงประชามติ เนื่องจากการบรรจุศาสนาพุทธเป็น
ศาสนาประจ าชาติเป็นเรื่องใหญ่ซึ่งกระทบต่อประเทศในภาพรวม การใช้กลไกลประชามติจึง
เป็นเครื่องมือวัดความชอบธรรมที่ดีที่สุด เพ่ือให้รัฐสภาน าผลการออกเสียงประชามติมา
ประกอบการตัดสินใจว่าจะแก้ไขเพ่ิมเติมในรัฐธรรมนูญหรือไม่ 
 3. ข้อเสนอแนะส าหรับการวิจัยครั้งต่อไป 
 เนื่องจากการศึกษาครั้งนี้เลือกเก็บข้อมูลจากเครือข่ายองค์กรสงฆ์ท่ีสนับสนุนให้ศาสนา
พุทธเป็นศาสนาประจ าชาติเท่านั้น หากมีการศึกษากับองค์กรสงฆ์อ่ืน ๆ ที่ไม่สนับสนุนศาสนา
ประจ าชาติจะมีความน่าสนใจและได้ทราบถึงแนวคิด ความเชื่อ และบทบาททางการเมืองของ
พระสงฆ์รอบด้านมากขึ้น นอกจากนี้ ควรศึกษาในรูปแบบวิจัยและพัฒนานวัตกรรมการ
เคลื่อนไหวทางการเมืองของพระสงฆ์ที่ไม่กระทบต่อภาพลักษณ์และไม่ขัดต่อพระธรรมวินัย 
 

เอกสารอ้างอิง 
ตรี จตุรานน. (2548). ความเป็นมาของการประกาศให้ศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติใน

พม่าปี ค.ศ.1961. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
ธีระพล โชคน าชัย. (2555). ปัญหาการบัญญัติศาสนาประจ าชาติในรัฐธรรมนูญ : ศึกษา

เปรียบเทียบจากรัฐธรรมนูญของประเทศต่างๆ. ใน วิทยานิพนธ์นิติศาสตรมหาบัณฑิต 
สาขาวิชานิติศาสตร์. มหาวิทยาลัยธุรกิจบัณฑิตย์. 



วารสารมหาจฬุานาครทรรศน์ ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 4 (มิถุนายน 2562) | 1781 

พระมหาศักดิ์ สีลเดโช. (2528). การเคลื่อนไหวของคณะยุวสงฆ์ รุ่นที่ 2 (พ.ศ.2516-2522). ปา
จารยสาร, 12(4), 40-48. 

พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส. (2557). แนวโน้มบทบาทพระสงฆ์กับการเมืองไทยในสองทศวรรษ
หน้า. กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

พระศรีปริยัติโมลี. (2546). บันทึกเหตุการณ์หน้ารัฐสภา 5-20 กันยายน 2545 : สงฆ์กับ
การเมือง Monks and Politics. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

พระสมพงษ์  พูลสุข.  (2553) .  บทบาทของพระสงฆ์ ในการผลักดันให้มีการบัญญัติ
พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาติ พ.ศ. 2537 - พ.ศ. 2550. ใน วิทยานิพนธ์
รัฐศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชารัฐศาสตร์. มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. 

พิสิษฐ์ พลรักษ์เขตต์. (2559). ฟังแล้วช็อก? ศาสนาพุทธเป็นศาสนาประจ าชาติอันตราย. 
เรียกใช้เมื่อ 30 มกราคม 2559 จาก https://www.dailynews.co.th/article 
/376241 

McAdam, D.  (1983) .  TactIcal Innovation and The Pace of Insurgency.  American 
Sociological Review, 48(6), 735-754. 

 


